
Jurnal Sabbhata Yatra 

Jurnal Pariwisata dan Budaya           Volume 4 Nomor 2 Desember 2023 
 

166 
 

TRADISI ABHEKALAN (PERTUNANGAN) SEBAGAI UPAYA MENJAGA 

SILATURAHMI KELUARGA DI DESA KARANGSARI KECAMATAN 

BANTUR KABUPATEN MALANG 
 

Rofiatul Nurhasanah1, Winin Maulidya Saffanah, S.Pd, M.Si2, SartikaCahya N3, Nur Syifaul 

Fauziyah4 

Prodi Pendidikan Sejarah dan Sosiologi IKIP BudiUtomo 

rofiatulnur03@gmail.com1, wininwinin@gmail.com2, sartaikaningrum@gmail.com3, 

syifafauziyah2407@gmail.com4 

 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui bagaimana konsep tradisi Abhekalan 

(Pertunangan) sebagai upaya menjaga silaturrami dalam keluarga suku Madura. Penelitian 

dilakukan di Desa Karangsari Kecamatan Bantur Kabupaten Malang. Jenis penelitian ini 

menggunakan metode deskriptif kualitatif. Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah observasi, wawancara, dokuementasi dan studi pustaka. Hasil penelitian ini 

adalah bahwa tradisi Abhekalan merupakan suatu kebiasaan menjodohkan atau mengikat dua anak 

berlainan jenis dalam sebuah ikatan yang mirip dengan pertunangan. Abhekalan di Desa 

Karangsari ini dilakukan pada anak yang masih memiliki hubungan saudara. Abhekalan bertujuan 

untuk menjaga garis keturunan, menjaga silaturahmi keluarga dan menjaga harta. Proses tradisi 

Abhekalan ini diawali dengan tahap Ngen-ngangen atau mengamati, tahap kedua yaitu Mintak atau 

meminta dan pada tahap ketiga yaitu melamar. Abhekalan ini masih banyak dilakukan masyarakat 

keturunan suku Madura yang tinggal di Desa Karangsari hingga saat ini.  
 

Kata Kunci: Abhekalan, Tradisi, Perjodohan. 

 

 

PENDAHULUAN 

Manusia dalam kehidupannya selalu 

membutuhkan kehadiran dan bantuan pihak 

lain, karena manusia pada dasarnya tidak 

mungkin menjalani kehidupannya sendiri dan 

memenuhi kebutuhannya secara mandiri. Hal 

tersebut memaparkan jika manusia termasuk 

makhluk sosial yang terus akan beradaptasi 

antar lingkungannya dan berinteraksi 

sesamanya. Jika dua pola ini bisa dilakukan 

dengan baik, maka kehidupan manusia juga 

akan baik. Interaksi sosial akan terwujud 

karena pergaulan yang dihasilkan dari 

hubungan sosial tersebut, dan sebagai 

penyebab terdapatnya hubungan yang 

terselenggara, sehingga karakter dan perilaku 

akan melebar (Soerjono, 1999). Oleh karena 

itu, dalam persoalan pernikahan, tidak jarang 

seseorang perlu berinteraksi dengan banyak 

pihak seperti keluarga, tetangga, atau teman 

untuk mendapatkan jodoh.  

Pernikahan adalah suatu ikatan lahir 

dan batin seorang laki-laki dan perempuan 

menjadi pasangan sebagai suami dan istri 

mailto:rofiatulnur03@gmail.com
mailto:wininwinin@gmail.com
mailto:sartaikaningrum@gmail.com
mailto:syifafauziyah2407@gmail.com


Jurnal Sabbhata Yatra 

Jurnal Pariwisata dan Budaya           Volume 4 Nomor 2 Desember 2023 
 

167 
 

dengan tujuan membentuk keluarga yang 

bahagia dan harmonis. Pernikahan 

merupakan unsur penting dalam kehidupan 

seseorang, karena tujuan pernikahan itu 

sendiri adalah mendapatkan kebahagian, 

kasih sayang, kepuasan dan keturunan 

(Munandar, 2001). Sebelum memasuki fase 

pernikahan, terdapat beberapa fase yang 

harus dilewati bagi seseorang yang akan 

menikah. Fase tersebut yaitu pertunangan, di 

mana pertunangan merupakan langkah awal 

dari suatu pernikahan yang bertujuan agar 

masing-masing pihak mengetahui pasangan 

yang akan menjadi pendamping hidupnya 

(Kuswandi, 2018).  

Dalam pertunangan terdapat fase 

yang beriringan yaitu perjodohan, 

perjodohan termasuk fase penting dan 

berkesan dalam perjalanan hidup seseorang, 

sebab perjodohan adalah proses awal 

seseorang dalam menentukan calon pasangan 

hidup yang nantinya dibutuhkan untuk 

memulai sebuah keluarga. Diperlukan 

persiapan yang matang agar segala 

sesuatunya siap secara fisik, kognitif, dan 

finansial. Perjodohan merupakan langkah 

awal untuk membentuk struktur keluarga 

termasuk unit terkecil yang membuat pondasi 

kelangsungan hidup serta pertumbuhan 

generasi baru.  

Pada masyarakat daerah tertentu 

masalah perjodohan terkadang masih terikat 

pada ide, agama, dan peradaban tertentu. 

Sehingga terdapat aturan ketat yang harus 

dijalankan dan diikuti oleh pihak-pihak yang 

terlibat dalam perjodohan. Masyarakat  

merupakan salah satu komunitas di Indonesia 

yang mempunyai tata cara dan aturan tertentu 

tentang perjodohan. Pada sebagian 

masyarakat Desa Karangsari yang 

merupakan suku Madura, terdapat tradisi 

yang lekat dengan kehidupan masyarakat. 

Tradisi sendiri merupakan suatu kebiasaan 

turun-temurun yang masih dilakukan dalam 

masyarakat hingga sekarang. Tradisi itu 

didasari dengan adanya informasi yang 

diteruskan dari generasi ke generasi baik 

secara lisan ataupun tulisan seperti halnya 

tradisi perjodohan ini (Novianti dkk, 2014). 

Praktik perjoohan ini bertindak sebagai 

norma masyarakat untuk mengontrol 

bagaimana anak muda bertindak dan bergaul. 

praktik ini dikenal sebagai Abhekalan. 

Fenomena tradisi Abhekalan di masyarakat 

Desa Karangsari, ternyata pihak keluarga 

mempunyai pengaruh yang lebih dominan 

dibanding dengan pihak lain.   

Abhekalan yang didefinisikan 

(Zubari, 2013) termasuk kebiasaan 

menjodohkan anak yang berbeda jenis 

kelamin, bahkan remaja sebelum mereka 



Jurnal Sabbhata Yatra 

Jurnal Pariwisata dan Budaya           Volume 4 Nomor 2 Desember 2023 
 

168 
 

menjadi orang tua. Ditegaskan mirip karena 

pengertian Abhekalan dan tunangan tidak 

sama. Sebelum pernikahan, proses abhekalan 

dan tunangan keduanya diberlangsungkan 

pra-pernikahan. Ketidaksamaannya, 

terutama mengingat jeda waktu. Tradisi 

Abhekalan tidak jelas mengenai waktu 

menjelang pernikahan. Sesuai dengan tradisi 

masyarakat Desa Karangsari, perkawinan 

dapat berlangsung sesudah 5 tahun juga bisa 

7-10 tahun setelah Abhekalan (Zubari, 2013).  

Dalam memilih jodoh orang tua dan 

kerabat dekat mempunyai peran yang sangat 

besar, dua anak dari keluarga yang masih 

dalam ikatan keluarga (sa tretanan) telah 

ditentukan jodohnya oleh orang tuanya yang 

dimulai saat masih dalam kandungan, ada 

juga saat masih kecil (bhakal ekakoaghi), 

sehingga anak sama sekali tidak diberi 

kesempatan untuk memilih dan menentukan 

calon pasangan sesuai kriteria dan 

keinginannya. Meskipun setelah beranjak 

dewasa mereka sebenarnya memiliki kriteria 

tersendiri dalam menentukan calon pasangan 

namun karena kepatuhan, menjaga nama baik 

keluarga dan sikap takutnya kepada orang tua 

akhirnya mereka pasrah dengan budaya yang 

sudah berjalan secara turun-temurun sejak 

nenek moyang, dengan menerima pasangan 

yang bukan pilihannya. Masyarakat Desa 

Karangsari memandang bahwa perjodohan 

sebagai budaya yang harus dilestarikan, 

sebab tradisi Abhekalan tersebut tidak 

bertentangan dengan ajaran Islam. 

 

METODE 

Pendekatan penelitian kualitatif 

digunakan dalam penelitian ini dengan 

tujuan agar dapat menyelami lebih jauh data 

dan sumber materi yang berkaitan dengan 

topik dan pembahasan penulis pilih. 

Penelitian kualitatif menjelaskan suatu 

fenomena, gejala, fakta dan juga realita 

secara mendalam. Mendalam bukan hanya 

area permukaan saja, ini adalah ciri khas 

dalam metode kualitatif karena sifat 

mendalamnya sebuah penelitian kualitatif. 

Tahap pertama yaitu identifikasi masalah, 

yaitu masalah atau isu yang akan diteliti 

seperti apa. Kedua yaitu melakukan review 

literatur yang sesuai dengan topik atau 

masalah yang diangkat dalam penelitian. 

Ketiga yaitu pengumpulan data, beberapa 

teknik dapat digunakan untuk 

mengumpulkan data, termasuk partisipasi, 

observasi, serta wawancara. Keempat yaitu 

interpretasi, ketika data sudah dikumpulkan 

maka diinterpretasi atau menafsirkan yang 

sudah didapatkan dari awal. Terakhir yaitu 

laporan, laporan ini adalah hasil akhir dari 

semua  proses pembuatan penelitian (Raco, 

2010).  



Jurnal Sabbhata Yatra 

Jurnal Pariwisata dan Budaya           Volume 4 Nomor 2 Desember 2023 
 

169 
 

Dalam pengumpulan data, peneliti 

menggunakan dua data yaitu data primer 

serta data sekunder. Data primer diperoleh 

dari informan wawancara, observasi dan 

dokumentasi. Sementara ini terjadi, data 

sekunder diperoleh dengan meninjau 

sejumlah besar artikel dan buku yang dapat 

dipercaya. Pengamatan untuk penelitian ini 

dilakukan di tempat di Desa Karangsari 

Kecamatan Bantur Kabupaten Malang.  

Subyek penelitian adalah individu, 

benda yang dijadikan sebagai sumber 

informasi dalam pengumpulan data 

penelitian (Idrus, 2009). Maka dalam hal ini, 

peneliti mengambil subyek penelitian yaitu 

orang-orang yang terlibat dalam tradisi 

Abhekalan. Metode yang kedua yaitu 

dengan wawancara langsung dengan 

menggunakan alat pedoman wawancara. 

Informan sebanyak  orang yang merupakan 

remaja yang melakukan tradisi Abhekalan di 

tahun 2022-2023. 

 

HASIL PENELITIAN DAN 

PEMBAHASAN  

Sejarah Etnis Madura di Desa Karangsari 

Kecamatan Bantur Kabupaten Malang 

Desa Karangsari Terletak di 

Kecamatan Bantur, Kabupaten Malang. 

Kecamatan Bantur memang terkenal dengan 

daerah yang banyak dihuni orang keturunan 

Madura, khususnya penduduk yang ada di 

Desa Karangsari. Sebagian besar masyarakat 

desa Karangsari adalah keturunan imigran 

Madura. Keberadaan suku Madura di desa 

Karangsari dapat menjadikan wilayah desa 

tersebut sebagai masyarakat berenisitas 

Madura, atau dapat dikatakan sebagai 

Kampung Madura.  

 Desa Karangsari sendiri terbagi 

menjadi tiga dusun, yaitu Dusun Krajan, 

Gunung Gebang dan Gumukmas. Pada 

awalnya masyarakat di Desa Karangsari 

mayoritas suku Jawa asli, namun seiring 

berjalannya waktu terdapat banyak sekali 

orang-orang Madura yang berimigran dan 

bermukim di desa ini, sehingga banyak pula 

orang Madura menikah dengan orang 

pribumi suku Jawa yang ada di Desa 

Karangsari, dari pernikahan inilah 

melahirkan keturunan beretnis Jawa dan 

Madura.  

 Terdapat beberapa faktor yang 

menjadi pendorong utama orang-orang 

Madura melakukan migrasi ke Malang, 

faktor utamanya yaitu untuk mencari 

pekerjaan dan perdagangan khususnya pada 

bidang pertanian. Faktor lain yaitu karena 

terjadi perubahan ekologi di pulau Madura. 

Perubahan ekologis tersebut akhirnya turut 

menentukan pola mata pencaharian 

masyarakat Madura, yaitu sebagai 



Jurnal Sabbhata Yatra 

Jurnal Pariwisata dan Budaya           Volume 4 Nomor 2 Desember 2023 
 

170 
 

masyarakat peladang dan pembuat garam 

(Huub De Jonge,1989).  

 Motivasi untuk merantau bagi orang 

Madura tidak hanya dari faktor ekonomi saja, 

akan tetapi juga terdapat faktor internal yang 

dalam hal ini “motivasi diri” juga turut 

mempunyai andil besar pada upaya 

berpindah dari tanah kelahiran demi 

mengadu nasib. Orang Madura mempunyai 

etos kerja yang tinggi yang telah terpatri pada 

setiap diri etnis Madura. Dalam hal etos 

kerja, orang Madura dikenal sangat gemar 

bekerja, mempunyai jiwa wirausaha yang 

kuat dan ulet (Ahmad, 2007).  

 Dalam perkembangannya, hubungan 

orang Jawa dan Madura di Desa Karangsari 

tidak hanya sebatas pernikahan saja, tetapi 

juga dalam proses interaksi, berkehidupan 

sosial, ekonomi, budaya dan adat-istiadat 

etnis membaur. Imigrasi yang dilakukan oleh 

etnis Madura ke Desa Karangsari ini 

memberikan dampak positif, seperti 

dikenalnya budaya dan adat istiadat Madura. 

Dari proses inilah mulai terjadi akulturasi 

budaya. Berbagai budaya dan adat-istiadat 

Madura mulai berkembang pesat, sehingga 

banyak masyarakat Jawa asli yang mengikuti 

adat dan budaya dari Madura seperti tradisi 

Abhekalan. 

 

Sistem Kekerabatan Suku Madura di Desa 

Kaangsari Kecamatan Bantur Kabupaten 

Malang 

Sistem kekerabatan pada etnis 

Madura sangatlah erat, etnis Madura 

menganut sistem kekerabatan parental 

(Bilateral), dalam sistem kekerabatan ini 

menarik garis keturunan dariayah dan ibu. 

Dimana dalam halini seorang anak akan 

terhubung dengan kedua orang tuanya dan 

sekaligus kerabat ayah-ibunya secara 

bilateral.  

Pada dasarnya etnis Madura 

menekankan dua aspek yaitu outgrup dan 

ingroup, ketika mereka bergabung dan 

berbaur dengan masyarakat yang berbeda 

etnis, mereka akan menurunkan selfsteem 

atau bisa juga dikatakan tingkat stereotipnya 

menurun karena mereka akan merasa 

lingkungan tersebut bukan lingkungannya 

sendiri, dan akan berusaha untuk menjaga 

kelompoknya masing-masing (Sholichah, 

2021). Dalam aktifitasnya masyarakat etnis 

Madura sangat erat kaitannya dengan 

masalah agama, masyarakat etnis Madura 

menjadikan agama sebagai media integrasi. 

Selain itu, etnis madura juga menjunjung 

tinggi sikap menghormati dan menghargai 

budaya lokal agar meningkatkan solidaritas 

atau hubungan kekeluargaan mereka 

(Hidayat, 2013). 



Jurnal Sabbhata Yatra 

Jurnal Pariwisata dan Budaya           Volume 4 Nomor 2 Desember 2023 
 

171 
 

 Masyarakat etnis Madura 

menekankan pada kemandirian yang kuat, 

dalam mengatasi permasalahan sosial di 

masyarakat sehingga sistem kekerabatan 

yang terjalin antar sesama etnis sangat kuat 

(Maisaroh, 2016). Ikatan kekerabatan orang-

orang Madura dibentuk dalam kerukunan-

kerukunan, yaitu baik dari keluarga dengan 

garis keturunan ayah ataupun garis keturunan 

ibu (paternal and maternal relatives).  

Namun, pada praktiknya peran dari keluarga 

ayah lebih mendominasi dalam kehidupan 

sehari-harinya. Penggunaan sebutan pada 

setiap orang dari sebuah ikatan keluarga 

berbeda-beda dari setiap masing-masing 

generasi, seperti contoh penggunaan sebutan 

“Mejedhi’’ pada kakak atau adik kandung 

dari ayah maupun ibu, dan sebutan 

“Penakan” pada generasi kakak atau adik 

kandung selanjutnya. Dari hal tersebut, 

sistem kekerabatan orang-orang Madura 

adalah menggunakan sistem solidaritas sosial 

dengan anggota sanak-saudara yang berasal 

dari keturunan satu nenek moyang yang terus 

menerus bertahan dalam konteks kerukunan 

keluarga (Syamsuddin, 2018). 

 Ikatan kekerabatan pada etnis suku 

Madura sebenarnya sama dengan ikatan 

kekerabatan etnis suku lainnya di Jawa, 

hanya saja terdapat sedikit perbedaan yang 

menjadi ciri khas atau keunikan dari suku 

Madura. Ciri khas tersebut adalah 

penyebutan yang cenderung menggunakan 

bahasa Madura asli dari pada menggunakan 

bahasa Indonesia. Orang-orang Madura 

terkenal dengan konsep kekerabatan yang 

erat, pada tatanan sosial sudah menjadi 

rahasia umum bahwa orang-orang Madura 

memiliki rasa tolong menolong yang kuat 

serta memiliki kekompakan apalagi terkait 

dengan orang yang masih memiliki hubungan 

atau tali ikatan kekerabatan hal tersebut dapat 

kita jumpai pada konsep kekerabatannya, 

sebagaimana hubungan persaudaraan orang-

orang dari etnis Madura tergolong dalam 4 

generasi keatas (ascending generations) serta 

kebawah (desconding generations). Generasi 

teratas disebut gherubhuk, sedangkan 

generasi terbawah disebut kareppek 

(Syamsuddin, 2018). 

 Konsep kekerabatan yang paling 

menonjol pada etnis Madura adalah dalam 

hal tatanan sosial masyarakat, hal itu 

diwujudkan dengan bentuk kekompakan, 

kerjasama, dan tolong menolong sesama etnis 

Madura terlebih jika memiliki hubungan 

keluarga. Selain itu, sikap saling 

mempertahankan tradisi dan memelihara 

solidaritas yang antar sesama etnis dan 

berbeda etnis juga menjadi aspek inti dalam 

sistem kekerabatan etnis Madura (Jannah, 

Bahari dan Zakso, 2018). 



Jurnal Sabbhata Yatra 

Jurnal Pariwisata dan Budaya           Volume 4 Nomor 2 Desember 2023 
 

172 
 

 Pada sistem kekerabatan masyarakat 

etnis Madura terbagi menjadi tiga kategori 

sanak keluarga yang dikenal dengan : (1) 

(kin’s men), yaitu tretan dalem (kerabat inti), 

(2) tretan semma’ (kerabat dekat) terakhir 

yaitu (3) tretan jhau (kerabatan jauh). Diluar 

3 kategori diatas disebut oreng luar (orang 

luar) atau bukan saudara. Namun pada 

kenyataannya, walaupun sesorang dikatan 

sebagai orang luar justru biasanya hubungan 

kekeluargaan jauh lebih akrab dibandingkan 

keluarga intinya. Contohnya dibentuk oleh 

ikatan perkawinan atau kin groupendogmy 

(Astari, Alam, & Anitasyah, 2019).  

 

Tradisi Abhekalan Sebagai Upaya 

Menjaga Silaturrahmi Keluarga 

Abhekalan (Perjodohan; bahasa 

Indonesia) termasuk waktu sebelum 

menikah. Dimungkinkan untuk 

mencocokkan bayi, anak-anak, dan orang 

dewasa ketika mereka masih dalam 

kandungan. Definisi “jodoh” dalam Kamus 

Besar Bahasa Indonesia yang mengacu pada 

orang yang cocok untuk dinikahi 

memberikan definisi yang jelas tentang 

perjodohan (KBBI, 2008).  

Perjodohan secara antropologis 

adalah budaya praktik orang-orang tertentu 

dalam memanfaatkan waktu untuk mengatur 

pernikahan. Menjodohkan adalah langkah 

pertama untuk mengenal dua orang yang 

sangat berbeda. Pengertian jodoh biasanya 

diungkapkan dalam Islam dengan istilah 

“khitbah”. Namun, pernikahan berencana ini 

sering disalah artikan sebagai perkawinan 

atau pernikahan oleh sebagian orang.   

Agar calon pasangan dapat hidup 

berdampingan dengan damai, perjodohan 

dimaksudkan sebagai cara bagi mereka untuk 

saling mengenal dan mendapatkan wawasan 

tentang kepribadian satu sama lain, perilaku, 

dan cita-cita. kedamaian yang dipenuhi 

dengan cinta, kepuasan, kesenangan, dan rasa 

kesejahteraan (Thalib, 1995). Sejak zaman 

kuno, orang menikah melalui perjodohan. 

Hal itu juga terjadi sepanjang masa hidup 

Nabi. Seperti Aisyah anak dari Abu Bakar 

bertunangan dan menikah dengan Rasulullah, 

yang pada saat itu masih dianggap anak-anak. 

Seorang laki-laki dalam Islam atau seorang 

Muslim yang hendak menikah dengan 

seorang wanita Muslim harus terlebih dahulu 

meminta izin karena dia bisa saja dilamar 

oleh orang lain. Islam melarang seorang pria 

Muslim untuk melamar seorang wanita yang 

sudah bertunangan dengan pria lain dalam 

situasi ini (Yazid, 2018).  

Tradisi merupakan suatu kebiasaan 

turun-temurun (dari nenek moyang) yang 

masih dijalankan dalam masyarakat hingga 

sekarang (Tim, 2014). Hal yang menjadi 



Jurnal Sabbhata Yatra 

Jurnal Pariwisata dan Budaya           Volume 4 Nomor 2 Desember 2023 
 

173 
 

dasar dari tradisi yaitu adanya informasi yang 

diteruskan dari generasi ke generasi baik 

secara lisan maupun tertulis agar tradisi itu 

tidak punah (Novianti dkk, 2014). Seperti 

halnya praktik perjodohan yang ada di 

Indonesia, pada awalnya bersifat regional 

yaitu praktik dengan unsur lokal yang khas 

sesuai dengan tradisi leluhur sebelumnya. Di 

Desa Karangsari, Abhekalan membantu 

praktik perjodohan. Abhekalan, juga dikenal 

sebagai pertunangan, termasuk hubungan 

pria dan wanita yang telah disepakati oleh 

keluarga. Menurut definisi Abhekalan yang 

diakui secara umum, yaitu pacaran formal 

ada beberapa hak serta kewajiban yang harus 

ditegakkan, serta keluarga pihak yang terlibat 

dan masyarakat setempat telah diberitahu dan 

telah memberikan persetujuannya. Ketika 

Abhekalan setiap pihak, anggota keluarga, 

dan anggota masyarakat memiliki kewajiban 

dan hak yang harus dijunjung tinggi selama 

perikatan sampai dengan perkawinan. 

Abhekalan pada bayi baru lahir, anak-anak, 

dan orang dewasa masih dapat 

diselenggarakan.  

Seperti gambaran warga Desa 

Karangsari tentang apa yang terjadi adalah 

bagaimana keadaan Abhekalan “Abhekalan 

mak semmak sa tretanan lakar le biasa, 

maleh akompol nasab, male lok u jeu jeu, 

dunnyanah reng tuah maleh lok cer klacer” 

(Sutimah, 2023). 

Ada beberapa alasan mengapa 

Abhekalan muncul dalam sejarah 

masyarakat. Yang pertama adalah 

wasiat/perjodohan orang tua, dimana orang 

tua sudah mengetahui pihak ketiga yang akan 

menikahkan anaknya dan berkeinginan untuk 

menjaga hubungan mereka (ma semmak 

tretan). Orang tua juga mengenal dekat 

karena mereka akrab satu sama lain atau 

masih berbagi hubungan dengan saudara 

mereka, seperti saudara jauh, (mak akompol 

nasab) sehingga dapat menjaga silaturahmi 

keluarga. Selain itu perjodohan juga terjadi 

karena motif ekonomi (dunyanah mak le tak 

cer klacer) agar kekayaannya tidak dibagi 

secara luas.  

Bukan hanya untuk menjaga 

persahabatan, ekonomi, serta keturunan, 

perjodohan seringkali diselenggarakan 

supaya memperoleh atau meningkatkan 

prestise sosial dan untuk kemudahan sosial. 

Anak itu tetap akan melamar seorang wanita 

dengan pangkat lebih tinggi ataupun bahkan 

ketika mereka tidak memiliki status sosial 

yang tinggi. Mempunyai putra atau putri 

yang belum Abhekalan memang sulit bagi 

kebanyakan masyarakat Desa Karangsari. 

Selain itu, jika seseorang sudah cukup umur 

tetapi tidak bertunangan, dia akan 



Jurnal Sabbhata Yatra 

Jurnal Pariwisata dan Budaya           Volume 4 Nomor 2 Desember 2023 
 

174 
 

memperoleh label tak paju lakeh untuk 

perempuan, serta untuk laki-laki akan dicap 

tak laju binih. Umumnya tradisi Abhekalan 

ini dilakukan ketika anak sudah mulai 

memasuki usia 17 tahun, mereka akan 

menjodohkan anak-anak secepat mungkin 

bahkan walau mereka terlalu muda untuk 

menikah. Bahkan sebagian orang tua akan 

menjodohkan anak mereka ketika si anak 

masih duduk di bangku sekolah menengah 

pertama. Hal tersebut sudah biasa dilakukan 

oleh masyarakat Desa Karangsari.  

 

Motivasi Remaja Desa Karangsari 

Melakukan Tradisi Abhekalan 

Motivasi remaja Abhekalan terdiri 

dari motivasi internal dan eksternal, motivasi 

internal remaja yaitu: Pertama sebagai sarana 

proses perkenalan. Proses perkenalan  

biasanya di lakukan ketika lebaran, saling 

mengunjungi kerumah masing-masing 

keluarga, berjalan bersama, beretemu ketika 

di hari hari besar atau berlibur bersama 

namun masih dalam pengawasan keluarga. 

Kedua sarana melatih kedewasaan. 

Abhekalan menjadi media untuk calon 

pengantin melatih kedewasaannya sebelum 

benar benar melakukan rumah tangga kelak, 

seperti mengembangkan rasa tanggung 

jawab, belajar menjadi pemimpin, belajar 

mengasuh anak dari saudara, belajar untuk 

berinteraksi dengan calon mertua dan 

keluarga besar, menjaga nama baik dua 

keluarga dan belajar menjaga hubungan 

supaya nanti ketika sudah berkeluarga bisa 

menerapkan keluarga yang harmonis.  

Ketiga menenangkan hati dan pikiran. 

Dengan adanya Abhekalan atau tunangan, hal 

ini merupkan suatu langkah di mana telah 

terjadi pengikatan antara dua belah pihak 

sebelum menuju pernikahan. Dengan adanya 

ikatan antara dua keluarga, dari masing 

masing calon perempuan maupun laki laki 

akan merasa bahwa mereka sudah saling 

memiliki dan meminimalisir terjadinya pihak 

ketiga dengan kata lain berpaling dari si calon 

pasangan. Dengan kesepakatan untuk 

memilih Abhekalan maka si calon pasangan 

akan belajar untuk bertanggung jawab dan 

menepati janji mereka atas apa yang telah 

disepakati. 

 Selain itu terdapat motivasi eksternal 

remaja yaitu : Pertama, strategi menegosiasi 

kultur. Kultur di Desa Karangsari banyak yng 

mencoba untuk membebasaskan diri dari 

nilai nilai dan norma dalam masyarakat 

termasuk nilai nilai kesusilaan yang berkaitan 

etika berhubungan antar lawan jenis sebelum 

mereka menempuh fase pernikahan. Adanya 

hal ini para orang tua khawatir akan 

pergaulan bebas yang dilakukan anaknya. 

Salah satu cara untuk menegosiasi hal ini 



Jurnal Sabbhata Yatra 

Jurnal Pariwisata dan Budaya           Volume 4 Nomor 2 Desember 2023 
 

175 
 

remaja memiliki pandangan bahwa tradisi 

Abhekalan dapat dijadikan alat untuk 

menegosiasi nilai nilai dan norma yg melekat 

pada masyarakat. Kedua adalah gaya hidup di 

Desa Karangsari terdapat stigma bahwa laki 

laki yang mampu mendatangkan perempuan 

ke rumahnya merupakan sutau kehebatan 

bagi laki laki.  

Ketiga adalah mengurangi beban 

ekonomi keluarga, terutama untuk keluarga 

yang memiliki anak perempuan. Biasanya 

kelurga yang memiliki anak perempuan, 

ketika si anak mulai tumbuh menjadi remaja 

pihak keluarga mulai mencarikan anaknya, 

karena mereka beranggapan bahwa anak 

perempuan yang sudah melakukan abhekalan 

sudah menjadi tanggung jawab bhekalnya. 

Keempat menjaga nama baik orang tua. 

Dalam tradisi orang Madura nama baik orang 

tua adalah nomor satu. Setiap tindakan kita 

sebisa mungkin tidak mencemari nama baik 

orang tua. Hal ini kemudian mendorong 

remaja desa untuk melakukan Abhekalan. 

 

Tahapan Abhekalan  

Ngen-ngangen, atau praktik 

mengamati gadis itu dan mendapatkan 

informasi tentangnya, adalah bagian pertama 

dari ritual Abhekalan yang dipraktekkan oleh 

masyarakat Desa Karangsari. Lalu perjaka 

dan keluarganya kemudian akan diberitahu 

oleh perawan bahwa mereka akan tiba pada 

saat yang ditentukan. Tujuannya adalah 

untuk mendapatkan reaksi ya/tidak dari pihak 

gadis itu.  

Kedua, mintak atau permintaan 

adalah fase berikutnya, yang merupakan 

perpanjangan dari yang pertama. Sesedikit 

mungkin orang yang terlibat dalam proses ini 

karena dekat dengan ngen-ngangen. Batas 

waktu yang lebih awal dimaksudkan untuk 

menghindari fitnah (masalah), karena 

semakin banyak orang tau maka akan 

semakin banyak pula orang yang ingin 

menyumbang sebagai barang bawaan untuk 

acara melamar pada tahap selanjutnya. 

Karena jika orang yang telah memberikan 

bantuan atau sumbangan, akan merasa tidak 

nyaman jika tidak diajak dalam acara lamaran 

oleh keluarga laki-laki.  

Ketiga, pihak laki-laki melamar 

kepada keluarga perempuan. Bahkan jika 

jawaban lamaran telah diketahui pada tahap 

awal, hal itu dianggap tidak resmi karena 

hanya melalui perantara saja. Pada tahap 

proses lamaran ini, pihak keluarga laki-laki 

secara tegas meminta kepada pihak keluarga 

perempuan dengan membawa cincin sebagai 

tanda untuk mengajukan lamaran, bersama 

dengan itu berbagai kue serta makanan ringan 

dengan jumlah yang sangat banyak. 



Jurnal Sabbhata Yatra 

Jurnal Pariwisata dan Budaya           Volume 4 Nomor 2 Desember 2023 
 

176 
 

    

Gambar 1.0 Proses pemasangan cincin pada 

tunangan perempuan (Sumber: Dokumentasi 

pribadi peneliti) 

Uniknya dalam tradisi Abhekalan 

pada saat lamaran prosesi tukar cincin hanya 

dilakukan satu orang saja yaitu si laki-laki. 

Seperti pada gambar 1.0 calon perempuan 

tidak perlu memberikan dan memakaikan 

cincin kepada si laki-laki, hal ini dikarenakan 

masih tahap lamaran bukan prosesi 

pernikahan. Sehingga hanya satu cincin saja, 

masyarakat Desa Karangsari menganggap 

tidak ada syarat wajib harus menggunakan 

cincin sepasang.   

Selain itu, lamaran biasanya 

dilakukan pada sore atau malam hari. Namun, 

di Desa Karangsari umumnya lebih sering 

dilakukan pada malam hari tepatnya setelah 

ishya’ dan acara tersebut berlangsung selama 

lebih kurang satu jam saja, dengan rangkaian 

acara serah terima, pemasangan cincin dan 

acara penutup yaitu dengan menikmati 

jamuan makanan dari tuan rumah berupa kue-

kue, buah-buahan dan makanan berat seperti 

soto dan gulai.   

 

Gambar 2.0 Hantaran lamaran (Sumber: 

Dokumentasi pribadi peneliti) 

Dalam tradisi lamaran biasanya 

hantaran atau kue yang dibawa oleh keluarga 

laki-laki sangat banyak dengan minimal 

membawa seratus hantaran kue yang dibawa 

menggunakan mobil pick-up atau truk, 

semakin banyak hantaran yang dibawa maka 

menandakan semakin tinggi pula status sosial 

dan harta dalam keluarga laki-laki. Informasi 

tentang acara lamaran dapat menyebar 

dengan cepat dan luas melalui komunikasi 

lisan antar mulut dalam waktu yang sangat 

singkat. Warga sekitar kemudian akan 

menyumbangkan kue, makanan, atau uang 

untuk membantu perencanaan lamaran 

kepada keluarga laki-laki. Masyarakat yang 

menyumbang akan memperoleh berkat atau 

makanan sebagai tanda terima kasih karena 

telah memyumbang. Warga desa yang 

terlibat dalam pertunangan pria dan wanita 

akan mendukung kelanjutan hubungan 

mereka hingga pada jenjang pernikahan guna 



Jurnal Sabbhata Yatra 

Jurnal Pariwisata dan Budaya           Volume 4 Nomor 2 Desember 2023 
 

177 
 

menghindari hal yang tidak diinginkan 

seperti menerima lamaran orang lain ataupun 

perempuan atau laki-laki tersebut pergi 

dengan orang asing. Jika terjadi hal yang 

melanggar aturan Abhekalan masyarakat 

akan memberi tahu besan tentang tindakan 

mereka, yang mungkin menyebabkan 

pertunangan gagal. Hal ini dilakukan agar 

kedua calon baik perempuan maupun laki-

laki dapat menjaga perilaku agar tidak terjadi 

hal-hal yang menyebabkan batalnya 

pertunangan (Bekal Burung).   

Warga Desa Karangsari akan merasa 

berhasil atau merasa bangga jika anak-anak 

mereka sudah bertunangan. Sebab bukan 

hanya pacaran saja, akan tetapi sudah diikat 

(Itale’en). Abhekalan dipandang sebagai 

tanda penghormatan terhadap orang tua, 

terutama yang memiliki anak perempuan. 

Bagi wanita, menolak lamaran pria saat 

pertama kali mereka dipercaya akan 

menerima efek tidak menguntungkan atau 

bernasib buruk yaitu e dahi tolah (mendapat 

karma), tak paju lakeh (tidak ada pria yang 

mau). Orang tua perempuan pada akhirnya 

akan menyerah dari tekanan warga desa 

untuk memaksa anaknya menerima lamaran 

laki-laki meskipun pada akhirnya nanti akan 

putus (burung lok dedih).  

Berdasarkan dari uraian di atas dapat 

diketahui bahwa orang tua telah menjalankan 

manifesto atau fungsi perekat sosialnya 

dengan menjalankan tradisi Abhekalan. 

Fungsi tersebut antara lain membina 

silaturahmi (ma semak Tretan), mengejar 

tujuan ekonomi (dunyanah mak le tak cer 

klacer), melindungi garis keturunan (mak 

akompol nasab), dan fungsi laten menaikkan 

status sosial/kenyamanan sosial. Selain itu 

orang tua juga memastikan agar peraturan 

Abhekalan dipatuhi oleh anak, orang tua juga 

memiliki kewajiban untuk berperan sebagai 

penegak sosial, terutama dalam hal anak-

anak. Keluarga juga perlu bekerja sama untuk 

menyelesaikan tahapan Abhekalan karena 

dalam proses sebelum pernikahan tersebut 

membutuhkan banyak waktu, tenaga, dan 

pertimbangan. Fungsi lain yang mendorong 

masyarakat desa Karangsari Kecamatan 

Bantur Kabupaten Malang melakukan tradisi 

Abhekalan selain yang sudah dijelaskan yaitu 

motif ikhtiar menemukan jodoh dari Tuhan. 

 

PENUTUP 

Berdasarkan uraian yang telah 

dibahas sebelumnya, maka dapat diambil 

kesimpulan bahwa Abhekalan (Pertunangan) 

merupakan suatu tradisi mengikat 

menjodohkan anak yang berbeda jenis 

kelamin, perjodohan ini dilakukan oleh dua 

keluarga yang masih memiliki hubungan 

saudara. Tradisi Abhekalan telah menjadi 



Jurnal Sabbhata Yatra 

Jurnal Pariwisata dan Budaya           Volume 4 Nomor 2 Desember 2023 
 

178 
 

fenomena dan sudah dilakukan secara turun-

temurun di desa Karangsari Kecamatan 

Bantur Kabupaten Malang. Terdapat 

beberapa alasan mengapa Abhekalan muncul 

di masyarakat Desa Karangsari. Yang 

pertama adalah wasiat/perjodohan orang tua, 

dengan tujuan ingin menjaga tali persaudaran 

(ma semmak tretan) dan menjaga keturunan 

nasab mereka (mak akompol nasab). 

Masyarakat Desa Karangsari percaya dengan 

menjodohkan anak mereka dengan keluarga 

yang masih memiliki hubungan saudara 

dapat menjaga harta mereka atau dapat 

meningkatkan perekonomian keluarga 

(Dunyanah male lok cer klacer).  

Adapun tahap-tahap yang terjadi di 

dalam tradisi Abhekalan yaitu diantaranya 

Ngen-ngangen, atau praktik mengamati gadis 

itu dan mendapatkan informasi tentangnya, 

adalah bagian pertama dari ritual Abhekalan 

yang dipraktekkan oleh masyarakat Desa 

Karangsari. Selanjutnya adalah mintak atau 

permintaan yang merupakan fase berikutnya. 

Dan yang terakhir adalah pihak laki-laki 

melamar kepada keluarga perempuan.  

Sampai saat ini tradisi Abhekalan 

masih sering dilakukan, hal ini terbukti 

dengan adanya beberapa pasangan yang telah 

melakukan tradisi ini pada tahun 2022-2023. 

Masyarakat Desa Karangsari sangat menjaga 

tradisi ini dan berharap agar tradisi 

Abhekalan dapat terus dilestarikan hingga 

anak cucu mereka kelak. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Astari, D. K., Alam, F. F. M., & Anitasyah, 

S. (2019). Studi Masyarakat Madura. 

Bandung. 

Dardiri Zubari. (2013). Rahasia 

Perempuan Madura. Surabaya: 

Al-Afkar Press/ Andhap Ansor.  

De Jonge, Huub. (1989). Madura dalam 

Empat Zaman; pedagang, 

perkembangan ekonomi dan Islam. 

Jakarta: Gramedia.  

Hidayat, Y. (2013). Hubungan Sosial Antara 

Etnis Banjar Dan Etnis Madura Di 

Kota Banjarmasin. KOMUNITAS: 

International Journal of Indonesian 

Society and Culture, 5(1): 87–92.  

Jawasn Yazid Bin Abdul Qadir. (2018). 

Hadiah Istimewa Menuju 

Keluarga Sakinah. Depok: 

Pustaka Khazanah Fawaid.  

Maisaroh, S. (2016). Networking Etnisitas 

Sebagai Modal Sosial Etnis Madura 

Di Perantauan’, in Seminar Nasional 

Gender & Budaya Madura Iii 

Madura: Perempuan, Budaya & 

Perubahan Networking. 85–92.  

Muhammad Idrus. (2009). Metode Penelitian 

Ilmu Sosial, pendekatan Kualitatif 



Jurnal Sabbhata Yatra 

Jurnal Pariwisata dan Budaya           Volume 4 Nomor 2 Desember 2023 
 

179 
 

dan Kuantitatif (2th ed). Jakarta: 

Erlangga.   

Munandar, S. C. U. (2001). Psikologi 

Perkembangan Pribadi dari Bayi 

Sampai Lanjut Usia. Jakarta: 

Universitas Indonesia (UI-Press) 

Novianti dkk. (2014). Tradisi Mitoni Dalam 

Pandangan Agama Budha Penelitian 

Lapangan di Dusun Sodong Desa 

Gelangkulon Kecamatan Sampung 

Kabupaten Ponorogo. (Review of the 

book Tradisi Mitoni Dalam 

Pandangan Agama Budha). Sabbhata 

Yatra: Jurnal Pariwisata dan 

Budaya. 1 (1) 64. 

Raco, D. J. (2010). Metode Penelitian 

Kualitatif. Jakarta: Grasindo.  

Rifai, Mien Ahmad. (2007). Manusia 

Madura: Pembawaan Perilaku 

Etos Kerja, Penampilan, dan 

Pandangan hidupnya seperti 

Dicitrakan Peribahasanya. 

Yogyakarta: Nuansa Aksara.   

Soekanto Soerjono. (1999). Sosiologi 

Suatu Pengantar. Jakarta: 

Rajawali Press.   

Sholichah, I. F. (2021). Identitas Sosial 

Mahasiswa Perantau Etnis Madura. 

PSIKOSAINS. 11(1) 40–52. 

Syamsuddin. (2018). Pembahasan Nilai-Nilai 

Sufistik Kekerabatan Masyarakat 

Madura (Analisis Budaya Suguhan 

Makanan Ngakan Nase’ bagi 

Kunjungan Tamu Keluarga Madura 

di Desa Pakandangan Barat Kec 

Bluto Sumenep. Tesis. IAIN Kudus.  

Sutimah. (2023, April 22). Personal 

interview.  

Iwan Kuswandi, Lilik Fadilatin Azizah. 

(2018). Tradisi Mitos Sangkal dalam 

Pertunangan Dini Perspektif Kiai di 

Madura. Indonesian Journal of 

Islamic Literature and Muslim 

Society, 3 (2): 161. 

Thalib, M. (1995). Petunjuk Menuju 

Perkawinan Islam. Bandung: 

Irsyad Baitus Salam.  

Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa. 

(2008). Kamus Besar Bahasa 

Indonesia. Jakarta: Pusat Bahasa.  

Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa. (2014). 

Kamus Besar Bahasa Indonesia. 

(Review of the book Kamus Besar 

Bahasa Indonesia). Sabbhata Yatra: 

Jurnal Pariwisata dan Budaya. 1 (1) 

64.  

 


