
Sabbhata Yatra   

Jurnal Pariwisata dan Budaya 
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021 

 

| 13 

 

CARA PANDANG UMAT BUDDHA DESA NUSA JAYA,  SUMATERA 

SELATAN DALAM MELAKSANAKAN TRADISI SATU SURO 

 
 

WIDIYANTO 

STIAB JINARAKKHITA LAMPUNG 

wyanto1979@gmail.com  

 

Abstrak 

Berbagai macam cara yang dilakukan oleh masyarakat di Desa Nusa Jaya dalam 

memperingati upacara tradisi satu suro yang merupakan tradisi leluhur yang masih dilakukan 

dan dipegang teguh. Tujuan penelitian adalah untuk mengetahui bagaimana sejarah serta 

pelaksanaan upacara tradisi satu suro, serta maknanya bila dipandang dari perspektif agama 

Buddha di desa Nusa Jaya.Berdasarkan data yang diperoleh, jenis penelitian yang digunakan 

adalah penelitian lapangan (field research). Menurut bidang yang diteliti penelitian yang 

dilakukan termasuk di dalam jenis penelitian deskriptif kualitatif. Subyek dalam penelitian ini 

adalah panitia, tokoh agama Buddha, tokoh masyarakat di desa Nusa Jaya, Belitang 3, OKU 

Timur. Hasil penelitian menunjukkan bahwa: (1) Tradisi satu suro merupakan ritual yang 

telah mendarah daging untuk masyarakat desa Nusa Jaya. Tradisi satu suro dilaksanakan 

setiap tanggal tujuh malam kedelapan di bulan Suro. Tradisi ini merupakan Kolaborasi antara 

Kebudayaan Jawa dan konsep tata ritual agama setempat; (2) Tradisi satu suro ini merupakan 

rangkaian kebudayaan lokal yang dikolaborasikan dengan kepercayaan agama setempat 

untuk memperingati Tahun baru Jawa. Tradisi satu suro ini sebagai sarana untuk 

penghormatan terhadap Leluhur; (3) Bentuk nilai-nilai spiritual tradisi satu suro di desa Nusa 

Jaya antara lain: Ritual mubeng deso, Membawa persembahan (sesajen), Lek-lekan (tidak 

tidur semalam), dan Poso (puasa). 

Kata Kunci: Cara Pandang Umat Buddha, Suro 

 

Abstract 

There are many ways done by society of Nusa Jaya village in celebrating the first 

Suro (Javanese month) night which is the ancestor’s tradition done and held on tight. 

This study aims to find out how the history of the first Suro ceremony practice is and 

also to identify its meaning from Buddhist perspective in Nusa Jaya village. Based on 

the data collected, this study is field research. It also belongs to descriptive qualitative 

study. The subjects of this study are committees, Buddhist figures, and people of Nusa 

Jaya, Belitung 3, east OKU. The result of this study shows that (1) first Suro tradition 

is done every seventh night of eight in Suro. This tradition is the collaboration of 

Javanese culture and concept of local religious rituals; (2) this tradition is series of 

local culture collaborated with local religious beliefs as the means of ancestral 

respect; (3) form of first Suro’ s spiritual values in Nusa Jaya village are mubeng deso 

ritual, bring sesajen (offerings), lek-lekan (stay up late), and poso (fasting) 

 

Keywords: Buddhist perspective, Suro 

mailto:wyanto1979@gmail.com


Sabbhata Yatra   

Jurnal Pariwisata dan Budaya 
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021 

 

| 14 

 

PENDAHULUAN 

Bulan Suro diyakini sebagai bulan 

yang keramat dan identik dengan 

masyarakat jawa. Mengapa demikian? 

Karena banyak masyarakat jawa yang 

beranggapan bahwa malam yang sangat 

sakral. Hal ini dapat dilihat dari begitu 

kental masyarakat jawa yang merasuk ke 

dalam nadi kehidupan mereka hingga 

muncul beragam tradisi, sebagai cerminan 

kepercayaan mereka. Sebagian masyarakat 

pada malam satu suro dilarang untuk 

kemana-mana kecuali untuk berdoa ataupun 

melakukan ibadah lain. Satu Suro 

merupakan hari pertama dalam kalender 

Jawa di bulan suro, dimana bertepatan 

dengan 1 Muharram dalam kalender 

hijriyah, karena kalender jawa dari Sultan 

Agung yang mengacu pada penanggalan 

Hijriyah (Islam). 

Satu suro biasanya diperingati pada 

malam hari setelah magrib pada hari 

sebelum tanggal satu biasanya disebut 

malam satu suro. Hal ini karena pergantian 

hari Jawa dimulai pada saat matahari 

terbenam dari hari sebelumnya, bukan pada 

tengah malam. Tradisi ini merupakan sebuah 

warisan kebudayaan dari nenek moyang 

melalui turun- temurun hingga sekarang, 

khususnya orang jawa, mereka banyak yang 

memperingati serta meyakini pada bulan 

Suro sebagai bulan sakral yang kebanyakan 

mereka gunakan untuk mengharap dan 

menerima berkah dari bulan suci ini. Selain 

dianggap bulan sakral, bulan suro juga 

dijadikan bulan untuk intropeksi diri dari 

perbuatan yang mereka lakukan selama satu 

tahun. 

Masyarakat Desa Nusa Jaya, 

Kecamatan Belitang 3, Kabupaten OKU 

Timur  telah memandang bahwa Upacara 

Tradisi suro yang dilakukan membawa 

perubahan. Perubahan ini dalam konteks 

positif tampak dalam aspek keagamaan. 

Masyarakat semakin sadar akan pentingnya 

nilai-nilai keagamaan. Perubahan 

pengalaman keagamaan tersebut dapat 

dirasakan dengan adanya kedamaian jiwa 

individu, mereka hidup damai meskipun 

terdapat beraneka ragam atau macam agama 

di wilayah tersebut. Aktivitas keagamaan 

inilah yang pelan tapi pasti akhirnya 

mengubah pola pikir masyarakat, di samping 

itu, adanya perbedaan geografis dan iklim 

akan mempengaruhi lahirnya berbagai masa 

dan ragam kebudayaan yang menyentuh 

sistem nilai, sistem simbol, sistem seni 

maupun sistem pengetahuan manusia.  

Dari latar belakang muncul 

pertanyaan dari peneliti, 1. Bagaimana 

sejarah dan prosesi pelaksanaan upacara 

tradisi satu suro di desa Nusa Jaya, OKU 

Timur? 2. Bagaimana implikasi kepercayaan 

upacara tradisi satu suro terhadap keyakinan 

umat Buddha di desa Nusa Jaya, OKU 

Timur? 3. Bagaimana makna tradisi satu 

suro menurut perspektif umat Buddha di 

Nusa Jaya, OKU Timur? Adapun penelitian 



Sabbhata Yatra   

Jurnal Pariwisata dan Budaya 
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021 

 

| 15 

 

ini bertujuan untuk: 1. Mengetahui sejarah 

dan pelaksanaan upacara tradisi satu suro di 

desa Nusa Jaya, OKU Timur. 2. Mengetahui 

implikasi kepercayaan upacara tradisi satu 

suro terhadap keyakinan umat Buddha di 

desa Nusa Jaya, OKU Timur. 3. Mengetahui 

makna tradisi satu suro menurut perspektif 

umat Buddha di desa Nusa Jaya, OKU 

Timur. Selanjutnya penelitian ini diharapkan 

dapat bermanfaat untuk seluruh masyarakat 

pada umumnya dalam melestarikan budaya 

nenek moyang kita, serta bagi umat Buddha 

pada khususnya agar dapat melakukan dan 

menjalankan suatu upacara dengan 

bijaksana. 

Kata kepercayaan menurut istilah 

(terminologi) yaitu keyakinan kepada 

keTuhanan Yang Maha Esa di luar agama 

atau tidak termasuk ke dalam agama 

(Kartapradja, 1985:1). Masyarakat dalam 

bahasa inggris disebut society (berasal dari 

kata Latin socius, yang berarti “kawan”. 

Masyarakat berasal dari akar kata Arab 

syaraka, yang artinya ikut serta atau 

berperan serta. Jadi, yang dimaksud 

masyarakat adalah sekumpulan manusia 

yang saling berinteraksi (Koentjaraningrat, 

2003:119-120). Fungsi kepercayaan dapat 

digunakan sebagai alat untuk melegitimasi 

atau sebagai alat pembenaran untuk 

peristiwa-peristiwa tertentu. Kepercayaan 

merupakan ungkapan simbolik suatu 

masyarakat dalam menghadapi konflik-

konflik yang terjadi. Melalui kepercayaan 

tersebut, masyarakat belajar terhadap nilai-

nilai moral dan budaya yang terdapat di 

dalamnya. Kepercayaan sebagai perangkat 

yang berfungsi sebagai simbol-simbol 

nasional atau kultural yang membangkitkan 

kesetiaan yang seragam pada masyarakat, 

baik secara horizontal lintas wilayah 

maupun secara vertikal lintas kelas 

(Anderson, 2008:10). 

Tradisi adalah suatu kebiasaan yang 

telah dilakukan sejak lama dan menjadi 

bagian dari kehidupan suatu kelompok 

masyarakat, biasanya dari suatu wilayah, 

negara, kebudayaan, golongan atau agama 

yang sama. Masyarakat Jawa memang 

terkenal dengan beragam jenis tradisi atau 

budaya yang ada di dalamnya. Baik tradisi 

kultural yang semuanya ada dalam tradisi 

atau budaya Jawa tanpa terkecuali. Dari 

beragam macamnya tradisi yang ada di 

masyarakat Jawa, hingga sangat sulit untuk 

mendeteksi serta menjelaskan secara rinci 

terkait dengan jumlah tradisi kebudayaan 

yang ada dalam masyarakat Jawa tersebut. 

Menurut khazanah bahasa Indonesia, tradisi 

berarti segala sesuatu seperti adat, 

kebiasaan, ajaran dan sebagainya, yang 

turun temurun dari nenek moyang. Ada pula 

yang menginformasikan bahwa tradisi 

berasal dari kata traditium, yaitu segala 

sesuatu yang ditransmisikan, diwariskan 

oleh masa lalu ke masa sekarang. Pada 

intinya, tradisi merupakan warisan masa lalu 

yang dilestarikan terus hingga sekarang, 



Sabbhata Yatra   

Jurnal Pariwisata dan Budaya 
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021 

 

| 16 

 

dapat berupa nilai, norma sosial, pola 

kelakuan dan adat –kebiasaan lain yang 

merupakan wujud dari berbagai aspek 

kehidupan. (Bawani, 1993:87) 

Kata “Suro” merupakan sebutan bagi 

bulan Muharram dalam masyarakat Jawa. 

Kata tersebut sebenarnya berasal dari kata 

“asyura” dalam bahasa Arab yang berarti 

“sepuluh”, yakni tanggal 10 bulan 

Muharram (Sholikhin, 2010). Tanggal 10 

bulan Muharram bagi masyarakat Islam 

memiliki arti yang sangat penting. Memang 

dasarnya tidak begitu sahih atau kuat, 

namun itu telah menjadi tradisi bagi 

masyarakat muslim. Karena pentingnya 

tanggal itu, oleh masyarakat Islam 

Indonesia, Jawa utamanya, tanggal itu 

akhirnya menjadi lebih terkenal dibanding 

nama bulan Muharram itu sendiri. Yang 

lebih populer adalah asyura, dan dalam lidah 

Jawa menjadi “Suro”. Jadilah kata “Suro” 

sebagai khazanah Islam-Jawa asli sebagai 

nama bulan pertama kalender Islam maupun 

Jawa. Kata “suro” juga menunjukkan arti 

penting 10 hari pertama  bulan itu dalam 

sistem kepercayaan Islam-Jawa, di mana 

dari 29 atau 30 hari bulan Muharram, yang 

dianggap paling “keramat” adalah 10 hari 

pertama,  atau lebih tepatnya sejak tanggal 1 

sampai 8, saat mana dilaksanakan acara 

kenduri bubur Suro. Namun mengenai 

kekeramatan bulan Suro bagi masyarakat 

Islam-Jawa, lebih disebabkan oleh faktor 

atau pengaruh budaya keraton, bukan karena 

“kesangaran” bulan itu sendiri. (Sholikhin, 

2010:83-84) 

METODE 

Penelitian ini adalah penelitian 

lapangan (field research) dengan pendekatan 

kualitatif deskriptif yang mengambil fokus 

kajian pada upacara tradisi satu suro dalam 

sudut pandang umat Buddha di desa Nusa 

Jaya, OKU Timur sebagai media dari 

budaya dan agama yang bertujuan untuk 

mengkaji bagaimana kepercayaan umat 

Buddha terhadap upacara tersebut, serta 

mengungkap fungsi, tujuan dan faktor-faktor 

yang menjadikannya tradisi.  

Sumber penelitian diperoleh dari 

sumber data primer dan sumber data 

sekunder. Sumber data primer, yaitu sumber 

data yang memberikan data secara langsung 

dalam penelitian ini. Adapun yang dimaksud 

sebagai sumber data primer yaitu tokoh 

agama, masyarakat atau sebagian penduduk 

desa Nusa Jaya, OKU Timur yang mengerti 

dan paham terhadap prosesi Suronan sebagai 

responden atau obyek penelitian ini. Sumber 

data sekunder, yaitu sumber tambahan atau 

sumber pendukung yang juga berkaitan 

dengan penelitian tersebut. Data ini 

diperoleh dari buku ataupun literatur yang 

terkait dengan tema penelitian tersebut.  

Subjek / informan dalam penelitian 

ini adalah: 1. Ketua panitia pelaksana 

suronan. Peneliti memilih ketua panitia 

karena dianggap mengetahui dengan baik 

bagaimana proses pelaksanaan dan upacara 



Sabbhata Yatra   

Jurnal Pariwisata dan Budaya 
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021 

 

| 17 

 

suronan yang dilaksanakan di desa Nusa 

Jaya. 2. Tokoh agama. Peneliti memilih 

tokoh agama yang ada di desa Nusa Jaya 

karena mereka juga sebagai praktisi dalam 

upacara suronan dan sekaligus mengetahui 

kaitannya suronan bila dikaitkan dengan 

agama Buddha. 3. Sebagian penduduk desa 

Nusa Jaya, OKU Timur yang mengikuti 

upacara tradisi satu suro dari awal sampai 

akhir, karena secara otomatis minimal 

mengetahui apa yang dilakukan selama 

mengikuti upacara. Pemilihan informan 

yang dijadikan sebagai informan adalah 

sengaja ditunjuk oleh peneliti dengan alasan 

memiliki pengetahuan yang luas sesuai 

dengan judul penelitian 

PEMBAHASAN 

TEMUAN PENELITIAN 

Kelurahan Nusa Jaya berdiri 

berdasarkan surat keputusan Gubernur 

Sumatera Selatan nomor: 

GB/100/B.l/Hk/1961, tanggal 1 Januari 1961 

yang mana penduduk desa Nusa Jaya 

merupakan transmigran berasal dari pulau 

Jawa yang berjumlah 250 kepala keluarga 

(KK) dengan jumlah penduduk sebanyak 

742 pada awalnya. 

Table 1. Jumlah penduduk di desa Nusa Jaya 

Februari 1961 

No Agama L P Jumlah 

1. Islam 321 320 641 

2. Katolik 30 15 45 

3. Buddha 20 10 30 

4. Protestan 12 14 26 

 Total 383 359 742 

 

Table 2. Jumlah penduduk di desa Nusa Jaya 

Januari 2019 

No Agama L P Jumlah 

1. Islam 623 621 1244 

2. Katolik 159 151 310 

3. Buddha 71 67 138 

4. Protestan 12 13 26 

 Total 383 359 1718 

 

Desa Nusa Jaya sebelah Utara 

berbatasan dengan desa Nusa Raya, Sebelah 

Selatan berbatasan dengan desa Nusa 

Tenggara, Sebelah Timur berbatasan dengan 

desa Nusa Bakti, Sebelah Barat berbatasan 

dengan desa Nusa Agung. Sedangkan untuk 

luas tanah yang ada di desa Nusa Jaya secara 

keseluruhan berjumlah ±681 Ha, yang terdiri 

dari jenis tanah pekarangan, perkebunan, 

persawahan dan pemakaman. 

PEMBAHASAN 

Pada kalangan masyarakat Desa 

Nusa Jaya ada suatu kebiasaan yang kuat 

dan telah menjadi tradisi, sehingga memiliki 

nilai sejarah yang cukup unik dan menarik 

untuk diabadikan yaitu upacara tradisi Satu 

Suro. Masyarakat sering menyebutnya 

tradisi suran atau suronan. 

Upacara adat suronan merupakan 

suatu jenis budaya tradisional yang bersifat 

kejawen dan kental dengan hal-hal yang 

berbau mistik. Wawancara penulis dengan 

Bapak Sup (Tokoh Agama Buddha), 

dikatakan bahwa tradisi satu suro atau sering 

disebut suran/suronan, adalah ritual yang 

dilaksanakan oleh masyarakat terutama 

masyarakat desa Nusa Jaya untuk 

memperingati datangnya bulan 



Sabbhata Yatra   

Jurnal Pariwisata dan Budaya 
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021 

 

| 18 

 

Suro/Muharram serta mengucapkan rasa 

syukur kepada Tuhan atas segala rahmat 

yang diberikan. Upacara adat Satu Suro 

sendiri sudah lama sekali dilaksanakan, 

bahkan semenjak beliau sendiri belum lahir, 

hanya saja prinsip mereka semata-mata 

hanya mewarisi adat dan tradisi dari nenek 

moyangnya yang mereka anggap tidak bisa 

ditinggalkan apalagi dilupakan. 

Salah satu ciri dari masyarakat Jawa 

adalah adanya tradisi selamatan 

(mengadakan selamatan, kenduri). Ini 

merupakan ritual keagamaan yang paling 

umum dilakukan, yang melambangkan 

persatuan mistik dan sosial dari orang-orang 

yang ikut serta dalam selamatan itu. 

Selamatan dan lambang-lambang yang 

mengiringinya memberikan gambaran yang 

jelas tentang tata cara perpaduan antara 

ritual-ritual yang terdapat dalam agama 

Buddha yang membentuk nilai pokok 

masyarakat pedesaan. Selamatan diadakan 

pada hampir setiap kesempatan yang 

mempunyai arti upacara selingkaran hidup, 

seperti kehamilan, kelahiran, pengkhitanan, 

perkawinan, kematian, hari raya keagamaan 

resmi, seperti lebaran, muludan, waisak, 

nyepi, galungan, upacara panen, dan 

sebagainya. Jika seseorang ingin  merayakan  

atau mengeramatkan peristiwa apapun yang 

berhubungan dengan upacara perseorangan 

atau jika ia hendak meminta berkah atau 

minta terlindungi dari bencana,  maka  

selamatan harus diadakan. 

Tujuan utama selamatan adalah 

mengupayakan keadaan slamet (selamat), 

dalam arti tidak terganggu oleh kesulitan 

alamiah atau gangguan gaib. Selamatan 

bukan meminta kekayaan, tetapi upacara 

untuk menjaga agar tidak terjadi sesuatu 

yang dapat membingungkan atau 

menyedihkan, yang memiskinkan atau yang 

mendatangkan penyakit. Juga agar orang 

tersebut terhindar dari perasaan hendak 

menyerang orang lain, atau dari gangguan 

emosional. 

Tujuan diadakannya upacara tradisi suronan 

Desa Nusa Jaya Kec. Belitang 3 yaitu: 

1. Untuk melestarikan tradisi peninggalan 

nenek moyang desa Nusa Jaya dan dalam 

rangka perayaan atau sukuran datangnya 

tahun baru, dalam hal ini adalah kalender 

Jawa. 

2. Untuk mewujudkan keselamatan dan 

ketentraman masyarakat desa Nusa Jaya 

dengan harapan agar tahun berikutnya lebih 

baik dari tahun sebelumnya. 

3. Untuk mewujudkan rasa syukur kepada 

Tuhan yang telah melimpahkan anugerah, 

karunia dan rejeki bagi masyarakat, 

mengembangkan persatuan, kesatuan, 

keharmonisan, kesejahteraan, keadilan dan 

kemakmuran bagi semua yang 

melaksanakan tradisi tersebut, tanpa ada 

pertengkaran dan perselisihan, serta saling 

menghormati. Masyarakat Desa Nusa Jaya, 

Kec. Belitang 3 meyakini sepanjang bulan 



Sabbhata Yatra   

Jurnal Pariwisata dan Budaya 
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021 

 

| 19 

 

Suro untuk terus bersikap eling (ingat) dan 

waspodo (waspada). 

Pada pelaksanaan Upacara Tradisi 

Satu Suro di Desa Nusa Jaya, Kecamatan 

Belitang 3 memiliki beberapa tradisi yang 

dilaksanakan sejak lama dan berlangsung 

secara kontinyu atau berkelanjutan. Adapun 

Uraiannya adalah sebagai berikut: 

1. Mubeng deso (berkeliling dengan 

membacakan doa) 

Pada dasarnya suronan 

diselenggarakan pada malam menyambut 1 

Suro, tetapi suronan di desa Nusa Jaya 

dilaksanakan seminggu setelah 1 suro, yaitu 

pada malam ke-8 bulan suro. Setelah warga 

berkumpul maka diadakannya doa bersama. 

Berdasarkan hasil wawancara dengan 

panitia: “Bahwa di dalam acara mengelilingi 

desa diselipkan pembacaan doa bersama 

yang dipimpin oleh masing-masing tokoh 

agama, untuk meminta keselamatan dan 

keberkahan pada tahun baru nanti agar tidak 

mendapat kesialan. Doa-doa ini 

dimaksudkan agar masyarakat Desa Nusa 

Jaya dapat diberi keberkahan, kesejahteraan, 

kemakmuran dalam kehidupan di awal tahun 

baru Suro/Muharram, mereka menganggap 

bahwa jika tidak memanjatkan doa akan 

mendapat kesialan. 

Ritual Mubeng deso kalau dalam 

Buddhis hampir sama dengan Pradaksina, 

akan tetapi ritual Mubeng deso di sini dalam 

tradisi suronan tidak sama dengan 

pradaksina yang dilakukan pada peringatan 

waisak yaitu dengan searah jarum jam 

melainkan berlawanan jarum jam, itu 

bertujuan melawan mara bahaya. Pradaksina 

berasal dari kata Padakkhina yang berasal 

dari bahasa Pali. Dalam bahasa sansekerta, 

istilah Pradaksina terbagi dalam dua kata 

yakni Pra yang berarti ke depan dan daksina 

berarti kanan atau selatan.  

Pradaksina merupakan salah satu aktivitas 

Puja Bhakti dalam agama Buddha. Dalam 

arti luas, Pradaksina adalah suatu sikap 

mempersiapkan batin dalam melaksanakan 

Puja Bakti dengan cara berjalan mengelilingi 

suatu objek dari arah kiri lalu ke kanan atau 

dari arah timur ke barat searah jarum jam 

sebanyak 3 kali putaran. Penyebutan 

Pradaksina sering kali diucapkan dalam 

berbagai macam seperti Pradaksina, 

Padakhina, Purwadaksina. Hal ini 

dikarenakan setiap wilayah penyebaran Puja 

Bhakti Pradaksina ini berbeda. Pada masa 

Buddha Gautama menyebarkan salah satu 

ajarannya yakni Dharma setelah mencapai 

penerangan agung, datanglah muridnya 

bernama Brahma Sahampati dengan berjalan 

mengelilingi Buddha Gautama yang saat itu 

sedang duduk dibawah pohon Bodhi. Pohon 

Bodhi ini selanjutnya dijadikan sebagai 

simbol pencapaian penerangan agung 

Buddha dari masa meditasi sampai mencapai 

ke-Buddha-an (mencapai pandangan terang). 

Brahma Sahampati melakukan hal tersebut 

dianggapnya sebagai penghormatan kepada 

Sang Guru sebanyak 3 kali putaran searah 



Sabbhata Yatra   

Jurnal Pariwisata dan Budaya 
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021 

 

| 20 

 

jarum jam. Sikap Brahma Sahampati ini 

kemudian diulang kembali oleh para murid 

Buddha Gautama yang dijadikan sebagai 

ritual untuk menghormatinya. 

Dalam perkembangannya, ritual 

Pradaksina dilakukan dengan berbagai 

macam persepsi orang yang memahaminya. 

Pada tahun 483 SM di kerajaan Kusinara, 

Buddha Gautama meninggal. Saat Buddha 

Parinibbana (mencapai penerangan 

sempurna), selama tujuh hari tujuh malam 

jenazahnya dikunjungi raja dan semua 

lapisan masyarakat. Salah satu murid 

teladannya yakni Yang Arya Maha Kassapa 

melakukan penghormatan terakhir untuk 

Buddha Gautama dengan membaca parrita-

parrita (mantra yang berkaitan dengan ajaran 

Dhamma) disertai dengan mengelilingi 

tubuh Buddha seperti yang dilakukan oleh 

Brahma Sahampati. Saat inilah wujud 

penghormatan pada Buddha yang berupa 

Puja Bakti dengan membaca parrita dan 

Pradaksina lahir. 

Konsep Pradaksina mempunyai 

filosofi yang berkaitan dengan pergerakan 

matahari. Selain itu Pradaksina juga identik 

dengan perputaran jarum jam yang searah, 

hal ini juga dipengaruhi oleh filosofi 

pergerakan matahari. Filosofi Pradaksina ini 

biasa dimaknai sebagai sesuatu yang positif 

dan menuju ke arah masa depan yang lebih 

baik. Sebaliknya jika sesuatu hal yang 

berlawanan dengan arah jarum jam, akan 

dimaknai sebagai hal negatif dan membawa 

keburukan. Pandangan konsep filosofi 

Pradaksina ini telah dibawa oleh Bangsa 

Aria menjadi pergerakan matahari sebagai 

simbol Swastika. Swastika ini adalah 

keberuntungan yang mengandung makna 

Dharma, keharmonisan universal serta 

keseimbangan. Selain itu, ditemukan hal 

menarik dalam simbol Swastika yang 

dikenal oleh India Utara sebagai Pradaksina 

dan di Jerman sebagai simbol gerakan Nazi 

pada Perang Dunia II. 

2. Tradisi Kenduri/Kenduren atau bersedekah 

Pada pukul 21.00 sampai selesai, 

Setelah acara mubeng deso, doa bersama 

selesai maka warga melanjutkan dengan 

acara makan bersama atau kenduri  dalam 

memperingati satu suro. Kenduri, dilakukan 

sebagai bentuk rasa syukur, sebuah  

penghormatan,  do’a, atau bisa disebut juga 

selamatan yang dilakukan dalam hal-hal 

tertentu, biasanya untuk hajatan tertentu, 

Dalam hal ini kenduri diadakan bertepatan 

dengan satu suro dengan tujuan meminta 

keberkahan, keselamatan pada warga Desa 

Nusa Jaya. Makanan yang dihidangkan saat 

kenduri, yaitu bubur merah putih, beberapa 

nasi tumpeng, lauk pauk yang lainnya dan 

berbagai makanan ringan seperti (berbagai 

panganan khas desa seperti lemper, jadah, 

wajik, jenang, ungkusan dan teh/kopi 

panas). Kemudian ada besek/takir (kotak 

yang terbuat dari bambu yang dianyam atau 

daun pisang) atau sekarang diganti tempat 

dari plastik, besek/takir tersebut diisi nasi 



Sabbhata Yatra   

Jurnal Pariwisata dan Budaya 
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021 

 

| 21 

 

(biasanya nasi uduk/nasi gurih) dengan lauk 

pauk beragam, seperti mie, jangan lombok 

(sayur kentang, krecek sapi, dicampur irisan 

cabe yang dimasak dengan santan kental), 

tempe goreng, telur rebus, rempeyek 

ditambah bermacam-macam makanan kecil. 

Dalam agama Buddha dikenal 

dengan Amisa Puja yang berarti pemujaan 

dengan persembahan seperti rupang, lilin, 

dupa, bunga dan buah-buahan. Makna Amisa 

Puja secara harafiah berarti pemujaan 

dengan persembahan. Kitab Mangalattha-

dipani menguraikan empat hal yang perlu 

diperhatikan dalam menerapkan Amisa Puja 

ini, yaitu: Sakkara: memberikan 

persembahan materi,  Garukara: menaruh 

kasih serta bakti terhadap nilai-nilai luhur, 

Manana: memperlihatkan rasa 

percaya/yakin, Vandana: menguncarkan 

ungkapan atau kata persanjungan. 

Selain itu, ada tiga hal lagi yang juga 

harus diperhatikan agar Amisa Puja dapat 

diterapkan dengan sebaik-baiknya. Ketiga 

hal tersebut yaitu : 

a. Vatthu sampada: kesempurnaan materi 

b.Cetana sampada: kesempurnaan dalam 

kehendak 

c. Dakkhineyya sampada: kesempurnaan 

dalam obyek pemujaan 

Sejarah Amisa puja menurut dilaksanakan 

bermula dari bhikkhu Ananda. Beliau adalah 

murid setia Sang Buddha, setiap hari 

mengatur tempat tidur, membersihkan 

tempat tinggal, membakar dupa, menata 

bunga dll, mengatur pergiliran umat untuk 

menemui atau menyampaikan dana makanan 

kepada Buddha. Setelah Buddha 

parinibbana, para arahat tidak terguncang 

batin-nya, tetapi Bhikkhu Ananda yang 

belum mencapai arahat, masih merasakan 

sedih dan berduka, karena selama bertahun-

tahun ia berada di dekat Buddha, untuk 

merawat dan melayani. Kebiasaan 

menyiapkan cendana, bunga-bungaan dan 

lain-lain yang dilakukan oleh Bhikkhu 

Ananda kepada Buddha inilah yang menjadi 

kebiasaan umat Buddha melaksanakan 

amisa puja sampai sekarang. Umat Buddha 

melaksanakan amisa puja pada altar, relik 

orang suci, termasuk kepada para Bhikkhu 

dengan memberikan dupa, bunga, lilin, dan 

lain-lain. 

3. Lek-lekan (tidak tidur semalaman suntuk) 

Lek-lekan (Tidak tidur semalam 

suntuk) adalah tradisi yang biasanya 

dilakukan oleh warga desa Nusa Jaya setelah 

melakukan acara mubeng desa. Sebagian 

besar masyarakat mempercayai pada malam 

satu suro muncul kekuatan gaib atau 

kekuatan yang tidak tampak oleh mata 

telanjang. 

Kegiatan Lek-kan disini dalam 

pandangan agama Buddha bisa diisi dengan 

melakukan Meditasi (Bhavana). Tujuan 

meditasi adalah memusatkan pikiran dan 

menenangkan pikiran. Dari pembagian 

kelompok Jalan Mulia Berunsur Delapan, 

konsentrasi benar menjadi salah satu bagian 



Sabbhata Yatra   

Jurnal Pariwisata dan Budaya 
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021 

 

| 22 

 

yang tidak dapat dipisahkan dengan 

perhatian benar. Latihan konsentrasi pada 

awalnya dilakukan dengan memusatkan 

pikiran pada objek meditasi yang telah 

ditentukan. 

Pencapaian tertinggi meditasi 

konsentrasi (Samatha Bhavana)  ini disebut 

dengan Jhana. Apabila tingkat konsentrasi 

ini dapat dicapai, maka pelaku meditasi 

dapat melanjutkan dengan mengembangkan 

kesadaran pada segala gerak gerik pikiran 

maupun badan. Latihan meditasi tingkat 

lanjutan ini disebut sebagai meditasi 

mengembangkan kesadaran (Vipassana 

Bhavana) yang hasil tertingginya adalah 

kebijaksanaan (Panña). Untuk mencapai 

kebijaksanaan sebagai hasil latihan 

pengendalian pikiran secara maksimal, 

diperlukan beberapa persiapan dasar. Seperti 

diketahui bahwa pikiran adalah merupakan 

bagian dari batin, sedangkan manusia terdiri 

dari badan serta batin, maka persiapan badan 

yang baik akan mendukung perkembangan 

kualitas batin yang baik pula. Persiapan 

badan dimulai dengan memahami posisi 

badan yang ideal selama bermeditasi. Ada 

empat posisi meditasi yang dapat 

dipergunakan yaitu duduk, berdiri, berjalan 

serta berbaring. 

Posisi duduk biasanya dilakukan 

dengan bersila, yaitu menyilangkan kedua 

kaki. Idealnya, kedua kaki dilipat 

sedemikian rupa sehingga kedua telapak 

kaki terletak di atas paha. Jadi, telapak kaki 

kiri berada di atas paha kanan dan telapak 

kaki kanan terletak di atas paha kiri. Namun, 

kalau sulit untuk melakukan posisi ini, boleh 

juga kaki kiri dilipat dan diletakkan di 

bawah kaki kanan. Telapak kaki kanan 

berada di atas paha kiri. Akan tetapi, jika 

posisi ini pun sulit dilakukan, pergunakan 

posisi apapun juga yang penting duduk bisa 

terasa nyaman tanpa diganggu rasa 

kesemutan untuk waktu meditasi yang telah 

ditentukan, misalnya 15 atau 30 menit tanpa 

bergerak. Setelah mampu memposisikan 

kaki sehingga nyaman duduk, maka letakkan 

kedua telapak tangan berada di pangkuan. 

Telapak tangan kiri berada di bawah telapak 

tangan kanan. Biasanya, kedua ujung ibu jari 

dipertemukan. Duduklah dengan tegak 

namun santai. Kepala tegak, mata 

dipejamkan, dan bernafaslah secara normal. 

Pusatkan pikiran pada obyek meditasi yang 

telah dipilih. Apabila pikiran memikirkan 

hal lain, sadarilah dan segera pusatkan 

kembali pada obyek meditasi tersebut. 

Demikian seterusnya selama waktu meditasi 

yang telah ditentukan. 

Adapun meditasi dengan posisi 

berdiri dilakukan sesuai namanya yaitu 

memusatkan pikiran sambil berdiri tegak. 

Agar seseorang mampu berdiri secara 

nyaman, posisikan kedua telapak kaki satu 

sama lain berjarak selebar pundak. Tangan 

biasanya diletakkan di bawah pusar, telapak 

tangan kiri menempel di badan dan telapak 

tangan kanan di atas punggung tangan kiri. 



Sabbhata Yatra   

Jurnal Pariwisata dan Budaya 
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021 

 

| 23 

 

Tentu saja tangan boleh diposisikan di 

tempat lain, misalnya di samping badan, 

bersilang tangan di depan dada bahkan 

bersilang tangan di pinggang. Posisikan 

tangan senyaman mungkin sehingga selama 

waktu berdiri yang telah ditentukan, 

konsentrasi tidak terganggu. Kedua mata 

dipejamkan dan seluruh perhatian 

dipusatkan pada obyek meditasi. 

Posisi meditasi yang lain adalah 

berjalan. Posisi tangan tetap di bawah perut, 

atau mungkin di samping badan, bersilang di 

depan dada ataupun di pinggang. Secara 

perlahan namun penuh konsentrasi, 

langkahkan kaki satu demi satu. Pada saat 

melangkah, seluruh perhatian dipusatkan 

pada obyek meditasi yaitu, biasanya, proses 

berjalan atau telapak kaki yang sedang 

melangkah. Perhatian pada proses berjalan 

dilakukan dengan merasakan saat kaki 

diangkat, maju dan diletakkan. Perhatian 

pada telapak kaki dilakukan dengan 

menyadari bagian belakang, tengah serta 

depan telapak kaki yang diangkat dan 

diletakkan. Meditasi berjalan ini dilakukan 

di tempat yang lurus dan rata. Jarak yang 

dipergunakan sekitar 15 langkah sampai 

dengan 25 langkah. Pelaku meditasi berjalan 

perlahan sampai di ujung jalan kemudian 

berbalik dan berjalan kembali sampai di 

ujung jalan yang lain. Demikian seterusnya 

sampai selesai waktu meditasi yang 

ditentukan. Jika kekuatan konsentrasi 

semakin tinggi, langkah yang dilakukan juga 

akan semakin perlahan. Ada kemungkinan, 

jarak sejauh 25 langkah tersebut ditempuh 

dalam waktu 30 menit atau lebih. Satu 

langkah mungkin menjadi dua menit atau 

lebih karena pikiran terpusat sangat kuat 

memperhatikan kaki yang sedang bergerak. 

Sedangkan posisi meditasi yang 

keempat adalah berbaring. Posisi ini perlu 

dibedakan dengan tiduran. Tiduran 

dilakukan dengan tubuh terlentang, 

tengkurap ataupun menyamping, kepala di 

atas bantal. Sedangkan posisi meditasi 

berbaring dilakukan dengan tubuh 

menyamping ke sebelah kanan, kepala 

ditopang oleh tangan kanan. Tangan kiri 

terletak di atas sisi kiri badan. Kaki kiri 

terletak di atas kaki kanan. Kedua mata 

dipejamkan. Seluruh perhatian dipusatkan 

pada obyek meditasi yang telah dipilih. 

Meditasi sebaiknya dilakukan pada 

waktu dan tempat yang sama. Biasanya 

orang berlatih meditasi pada saat ia bangun 

tidur dan akan tidur. Lama meditasi, paling 

sedikit 15 menit sampai dengan 60 menit 

atau lebih. Lakukan meditasi sesuai dengan 

kemampuan. Sebelum meditasi, boleh saja 

melakukan sedikit upacara ritual menurut 

keyakinan masing-masing. Umat Buddha 

biasanya melakukan pembacaan paritta atau 

mengulang kotbah Sang Buddha sekitar 15 

sampai 20 menit. Upacara ritual ini 

diperlukan agar pikiran lebih terarah pada 

kegiatan spiritual daripada kegiatan material. 



Sabbhata Yatra   

Jurnal Pariwisata dan Budaya 
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021 

 

| 24 

 

4. Poso (puasa) melatih diri menahan hawa 

nafsu 

Poso atau puasa, orang-orang 

sebelum mengalami perkembangan zaman 

dulu mereka melakukan poso mutih tidak 

makan yang mengandung garam. Dalam 

perkembangannya saat ini beberapa 

masyarakat melakukan puasa dengan tujuan 

untuk menahan hawa nafsu. 

Dalam pandangan agama Buddha 

disebut dengan Atthasila, yaitu melakukan 

puasa dengan tidak makan mulai dari sore 

hari sampai tengah hari keesokan harinya, 

tetapi masih bisa minum air. Tujuannya 

untuk melatih diri mengendalikan hawa 

nafsu. Puasa ini mempunyai makna 

Pengendalian diri, dan melakukan perbuatan 

baik dan benar. 

Seperti halnya dalam ajaran agama 

lain, dalam agama Buddha pun ada ajaran 

yang mengajarkan umat Buddha untuk 

berlatih puasa (Aṭṭhasīla). Hal ini dijelaskan 

Sang Buddha dalam Uposatha Sutta dari 

Aṅguttara Nikāya. Dhammika Sutta dari 

Sutta Nipāta juga memuat penjelasan Sang 

Buddha kepada Upasaka Dhammika dan 500 

temannya tentang pelaksanaan puasa 

Buddhis ini. Dalam sutta-sutta ini dijelaskan 

bahwa pelaksanaan puasa cara Buddhis 

dilakukan pada hari ke-8 paruh bulan, hari 

ke-14, dan hari ke-15. 

Kisah dalam Aṅguttara Nikāya 

diceritakan bahwa pada tanggal 8 paruh 

bulan (aṭṭhami), para pembantu dewa 

Cātumahārājika melanglang buana untuk 

melihat apakah pada hari itu manusia-

manusia di bumi ini melakukan kebajikan 

atau tidak? Pada tanggal 14 paruh bulan 

(catudasi) putra-putra dewa Cātumahārājika 

melakukan hal yang sama, dan pada tanggal 

15 (pannarasi), dewa-dewa 

Cātummahārājika sendiri yang melakukan 

hal tersebut. Hasil temuan dari melanglang 

buana ini dilaporkan dalam persidangan para 

dewa di alam surga Tāvatiṁsa. 

Dalam perkembangan selanjutnya, 

pelaksanaan puasa cara agama Buddha ini 

sering dilakukan pada tanggal 1, 8, 15 dan 

23 menurut perhitungan hari berdasarkan 

peredaran bulan (candrasangkala/imlek). 

Tanggal 1, 8, 15 dan 23 inilah yang dalam 

istilah Buddhis sekarang ini dimaksudkan 

dengan Hari Uposatha. Pada hari uposatha, 

tanggal 1 dan 15 penanggalan bulan, para 

Bhikkhu melakukan upacara parisuddho, 

pengakuan kesalahan terhadap pelanggaran 

yang dilakukan dan dilanjutkan dengan 

pengulangan Patimokkha Sīla, baik secara 

lengkap (227 Sīla) ataupun sebagian. 

Khusus pada saat satu hari menjelang 

uposatha bulan terang, tanggal 14 paruh 

bulan para Bhikkhu dalam tradisi Theravāda 

Dhammayuttika melakukan cukur rambut. 

Istilah Uposatha dapat diartikan 

sebagai berdiam dalam keluhuran (di 

vihāra), dalam arti kata pada saat hari 

uposatha tiba para umat Buddha diharapkan 

melakukan beberapa kebajikan, seperti: 



Sabbhata Yatra   

Jurnal Pariwisata dan Budaya 
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021 

 

| 25 

 

menjunjung orangtua, menghormati para 

petapa dan brahmana, mengikuti puja bakti, 

bermeditasi, mendengarkan dan 

mendiskusikan Dhamma, dan melaksanakan 

delapan sīla (uposatha-

Aṭṭhasīla/uposathasīla). Uposathasīla atau 

Aṭṭhasīla/aṭṭhaṅgasīla dapat pula disebut 

pula dengan aṭṭhaṅgasamannagāta atau 

delapan sīla yang juga dilaksanakan oleh 

para petapa. Delapan sila menurut antara 

lain: 

a.Pāṇātipātā veramaṇī sikkhāpadaṁ 

samādiyāmi, saya bertekad untuk melatih 

diri menghindari pembunuhan makhluk 

hidup. 

b.Adinnādānā veramaṇī sikkhāpadaṁ 

samādiyāmi, saya bertekad untuk melatih 

diri menghindari pengambilan barang yang 

tidak diberikan. 

c.Abrahmacariyā veramaṇī sikkhāpadaṁ 

samādiyāmi, saya bertekad untuk melatih 

diri menghindari perbuatan tidak suci. 

d.Musāvādā veramaṇī sikkhāpadaṁ 

samādiyāmi, saya bertekad untuk melatih 

diri menghindari ucapan bohong. 

e.Surā-meraya-majja-pamādaṭṭhānā 

veramaṇī sikkhāpadaṁ samādiyāmi, saya 

bertekad untuk melatih diri menghindari 

minuman keras, barang yang memabukkan, 

yang menyebabkan lemahnya kesadaran. 

f.Vikāla-bhojanā veramaṇī sikkhāpadaṁ 

samādiyāmi, saya bertekad untuk melatih 

diri menghindari makan makanan setelah 

tengah hari. 

g.Naccagīta-vādita-visūkadassanā-

mālāgandha-vilepana-dhāraṇa-maṇḍana-

vibhūsanaṭṭhānā veramaṇī sikkhāpadaṁ 

samādiyāmi, saya bertekad untuk melatih 

diri menghindari menari, menyanyi, bermain 

musik, dan pergi melihat pertunjukan; 

memakai kalungan bunga, wangi-wangian, 

dan kosmetik dengan tujuan menghias diri. 

h.Uccāsayana-mahāsayanā veramaṇī 

sikkhāpadaṁ samādiyāmi, saya bertekad 

untuk melatih diri menghindari tempat tidur 

dan tempat duduk yang tinggi dan mewah. 

Inilah delapan sīla yang terdapat dalam diri 

seorang samana, delapan sīla yang juga 

dilaksanakan oleh para Arahat sepanjang 

sisa hidup mereka sebagai orang suci yang 

bebas dari kekotoran batin. Melatih diri 

melaksanakan delapan sila ini bukan 

didasari oleh rasa takut akan hukuman para 

dewa, bukan pula karena ingin 

menyenangkan hati para dewa. 

Kisah dalam Dīgha Nikāya  

dijelaskan bahwa: esensi dari uposatha 

adalah menilai atau mengoreksi diri 

sehingga menjadi suatu kebiasaan; mampu 

menahan diri, menghindari hal-hal yang 

tidak baik, dan menekan atau memadamkan 

apa yang jahat, sedangkan dalam Aṅguttara 

Nikāya memberikan keterangan yang jelas 

tentang pahala dari pelaksanaan kebajikan 

ini; ”apabila hari uposatha dipatuhi dengan 

pelaksanaan delapan sīla, maka pahalanya 

sangat besar, sangat menggetarkan kalbu, 

kelak sekalipun belum berhasil mencapai 



Sabbhata Yatra   

Jurnal Pariwisata dan Budaya 
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021 

 

| 26 

 

Nibbāna, orang-orang yang memiliki 

kebajikan uposathasīla akan terlahir kembali 

di alam surga”. 

PENUTUP 

Pelaksanaan Tradisi satu suro 

dilaksanakan setiap tanggal tujuh malam 

kedelapan di bulan suro, karena pada malam 

satu suro, para sesepuh dan pemuka agama 

desa Nusa Jaya melaksanakan upacara di 

desa Batu Kebayan, Kec. Liwa, Lampung 

Barat. Tradisi satu suro merupakan wujud 

bakti atau penghormatan kepada leluhur 

dengan cara berjalan mengelilingi desa 

dengan berlawanan arah jarum jam, dengan 

membawa persembahan yang dibawa oleh 

seluruh warga desa untuk didoakan secara 

bersama-sama oleh semua pemuka agama 

yang ada, kemudian dibagikan kepada 

seluruh warga yang hadir pada upacara 

ritual. Kemudian acara dilanjutkan dengan 

tidak tidur semalaman dan diisi dengan 

menenangkan pikiran serta mengendalikan 

diri dari hal-hal yang negatif. 

Bentuk nilai-nilai spiritual tradisi 

satu suro dalam perspektif agama Buddha di 

desa Nusa Jaya. 

1. Ritual Mubeng deso, sebagai bentuk 

perenungan untuk selalu intropeksi diri. 

Dalam pandangan Buddhis hampir mirip 

dengan Pradaksina. 

2. Membawa persembahan atau sesajen 

bermaksud wujud rasa syukur terhadap alam 

dan penghormatan dengan leluhur. Dalam 

Buddhis dikenal dengan Amisa Puja. 

3. Lel-lekan (tidak tidur) bermaksud 

memusatkan pikiran dan menenangkan 

pikiran. Dalam Buddhis dikenal dengan 

Meditasi. 

4. Poso bermaksud pegendalian diri dan 

melakukan perbuatan baik. Dalam Buddhis 

dikenal dengan Atthasila. 

Berdasarkan hasil penelitian dan 

simpulan yang telah diuraikan diatas, maka 

diajukan beberapa saran yang diharapkan 

dapat menjadi pertimbangan dalam rangka 

mengembangkan aktivitas spiritual, agar 

makna dari upacara yang dilakukan dapat 

terjaga dan dapat dipahami untuk generasi 

selanjutnya. 

2. Kepada warga umat Buddha desa Nusa 

Jaya diharapkan dapat membina kerukunan 

antar warga, melestarikan warisan leluhur 

dan saling menjaga keharmonisan dalam 

apapun kegiatan yang dilakukan, agar 

tercipta masyarakat yang rukun, damai dan 

sentosa. 

Bagi masyarakat umum agar dapat memiliki 

pemahaman baru tentang upacara tradisi satu 

suro yang dilakukan oleh warga desa Nusa 

Jaya sebagai pengetahuan yang dapat 

menjadi sumber referensi untuk melakukan 

kegiatan yang sama. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

A’mala, Hesti Nur. (2018). “Studi Tentang 

Ritual Pradaksina Di Maha Vihara 

Mojopahit Desa Bejijong Trowulan 

Mojokerto.” FAKULTAS 

USHULUDDIN DAN FILSAFAT 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

SUNAN AMPEL SURABAYA. 



Sabbhata Yatra   

Jurnal Pariwisata dan Budaya 
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021 

 

| 27 

 

Ahimsa-Putra, Heddy Shri. (2006). 

“Strukturalisme Levi-Strauss: Mitos 

Dan Karya Sastra.” Yogyakarta : 

Galang Press. Retrieved December 

25, 2020 

(https://www.goodreads.com/book/sho

w/2092094.Strukturalisme_Levi_Strau

ss). 

Aisyiyah, Fitra Prihantina Nur. (2008). 

“Tradisi Suronan Di Dusun Tutup 

Ngisor Desa Sumber Kecamatan 

Dukun Kabupaten Magelang.” UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta. Retrieved 

December 14, 2020 (http://digilib.uin-

suka.ac.id/2536/). 

Bodhi, Bhikkhu. (2012). “Aṅguttara Nikāya 

Khotbah-Khotbah Numerikal Sang 

Buddha.” DhammaCitta Press. 

Retrieved December 11, 2020 

(https://pustaka.dhammacitta.org/eboo

k/theravada/Anguttara Nikaya Jilid 

4.pdf). 

Dhammiko, Bhikkhu. (2020). “Puasa Ala 

Buddhis.” Dhammacakka Online. 

Retrieved November 28, 2020 

(https://dhammacakka.org/?channel=c

eramah&mode=detailbd&id=404). 

Eriyani, Tri. (2009). “Tradisi Satu Suro Di 

Desa Traji, Kabupaten Temanggung.” 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Retrieved December 14, 2020 

(http://digilib.uin-suka.ac.id/2036/). 

Fauzi, Maskhun. (2009). “Upacara Tradisi 

Suronan Mbah Demang Di Desa 

Banyuraden, Gamping, Sleman, 

Yogyakarta.” UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. Retrieved December 14, 

2020 (http://digilib.uin-

suka.ac.id/2535/). 

Herdiansyah, H. (2012). “Metodologi 

Kualitatif Untuk Ilmu-Ilmu Sosial.” 

Jakarta: Salemba Humanika. 

Kartono, K. (1996). “Pengantar Metode 

Dan Riset Sosial.” Manjar Maju, 

Bandung. 

Muhadjir, Noeng. 2000. “Metodologi 

Penelitian Kualitatif.” Yogyakarta 

Rake Sarasin. Retrieved December 12, 

2020 

(https://onesearch.id/Record/IOS2863.

JATEN000000000132825). 

Paramita, Rosalina Desi. (2020). “Nilai 

Spiritual Tradisi Bakti Marga Dalam 

Perspektif Buddhis.” Jurnal 

Pariwisata Dan Budaya 1. 

Rodjali, Selamat. (2007). “Upacara Dalam 

Agama Buddha.” Dhamma Study 

Group Bogor. Retrieved November 28, 

2020 (https://samaggi-

phala.or.id/naskah-dhamma/upacara-

dalam-agama-buddha/). 

Sholikhin, M. (2010). Misteri Bulan Suro: 

Perspektif Islam Jawa. 

books.google.com. 

Subagyo, P. J. (1991). Metode Penelitian: 

Dalam Teori Dan Praktek. Rineka 

Cipta. 

Susilo, Agus. (2017). “Tolerance of 

Religious People in Nusa Jaya 

Villages, District III of Belitang, South 

East Regency, South Sumatera 

Province.” Yupa: Historical Studies 

Journal 1. 

Tim Dapodikbud. (2018). “Nusa Jaya, Nusa 

Jaya, Kec. Belitang III, Kab. Ogan 

Komering Ulu Timur Prov. Sumatera 

Selatan.” Retrieved December 11, 

2020 

(http://sekolah.data.kemdikbud.go.id/i

ndex.php/chome/profil/D0C15C95-

2BF5-E011-8CD4-6BB7A374DF26/). 

Uttamo, Bhikkhu. (2018). “Dasar-Dasar 

Meditasi.” Vihara Bodhigiri. Retrieved 

November 28, 2020 

(https://bodhigiri.com/bodhigiri/dasar-

dasar-meditasi/). 

Walshe, Maurice. (2009). “Khotbah-

Khotbah Panjang Sang Buddha Dãgha 

Nikàya.” Team DhammaCitta Press. 

Retrieved December 11, 2020 

(https://pustaka.dhammacitta.org/eboo

k/theravada/Digha Nikaya - Khotbah-

Khotbah Panjang Sang Buddha.pdf). 
 


