Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021

CARA PANDANG UMAT BUDDHA DESA NUSA JAYA, SUMATERA
SELATAN DALAM MELAKSANAKAN TRADISI SATU SURO

WIDIYANTO
STIAB JINARAKKHITA LAMPUNG
wyanto1979@gmail.com

Abstrak

Berbagai macam cara yang dilakukan oleh masyarakat di Desa Nusa Jaya dalam
memperingati upacara tradisi satu suro yang merupakan tradisi leluhur yang masih dilakukan
dan dipegang teguh. Tujuan penelitian adalah untuk mengetahui bagaimana sejarah serta
pelaksanaan upacara tradisi satu suro, serta maknanya bila dipandang dari perspektif agama
Buddha di desa Nusa Jaya.Berdasarkan data yang diperoleh, jenis penelitian yang digunakan
adalah penelitian lapangan (field research). Menurut bidang yang diteliti penelitian yang
dilakukan termasuk di dalam jenis penelitian deskriptif kualitatif. Subyek dalam penelitian ini
adalah panitia, tokoh agama Buddha, tokoh masyarakat di desa Nusa Jaya, Belitang 3, OKU
Timur. Hasil penelitian menunjukkan bahwa: (1) Tradisi satu suro merupakan ritual yang
telah mendarah daging untuk masyarakat desa Nusa Jaya. Tradisi satu suro dilaksanakan
setiap tanggal tujuh malam kedelapan di bulan Suro. Tradisi ini merupakan Kolaborasi antara
Kebudayaan Jawa dan konsep tata ritual agama setempat; (2) Tradisi satu suro ini merupakan
rangkaian kebudayaan lokal yang dikolaborasikan dengan kepercayaan agama setempat
untuk memperingati Tahun baru Jawa. Tradisi satu suro ini sebagai sarana untuk
penghormatan terhadap Leluhur; (3) Bentuk nilai-nilai spiritual tradisi satu suro di desa Nusa
Jaya antara lain: Ritual mubeng deso, Membawa persembahan (sesajen), Lek-lekan (tidak
tidur semalam), dan Poso (puasa).

Kata Kunci: Cara Pandang Umat Buddha, Suro

Abstract

There are many ways done by society of Nusa Jaya village in celebrating the first
Suro (Javanese month) night which is the ancestor’s tradition done and held on tight.
This study aims to find out how the history of the first Suro ceremony practice is and
also to identify its meaning from Buddhist perspective in Nusa Jaya village. Based on
the data collected, this study is field research. It also belongs to descriptive qualitative
study. The subjects of this study are committees, Buddhist figures, and people of Nusa
Jaya, Belitung 3, east OKU. The result of this study shows that (1) first Suro tradition
is done every seventh night of eight in Suro. This tradition is the collaboration of
Javanese culture and concept of local religious rituals; (2) this tradition is series of
local culture collaborated with local religious beliefs as the means of ancestral
respect; (3) form of first Suro’ s spiritual values in Nusa Jaya village are mubeng deso
ritual, bring sesajen (offerings), lek-lekan (stay up late), and poso (fasting)

Keywords: Buddhist perspective, Suro

|13


mailto:wyanto1979@gmail.com

Sabbhata Yatra

Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021
PENDAHULUAN

Bulan Suro diyakini sebagai bulan
yang keramat dan identik dengan
masyarakat jawa. Mengapa demikian?
Karena banyak masyarakat jawa yang
beranggapan bahwa malam yang sangat
sakral. Hal ini dapat dilihat dari begitu
kental masyarakat jawa yang merasuk ke
dalam nadi kehidupan mereka hingga
muncul beragam tradisi, sebagai cerminan
kepercayaan mereka. Sebagian masyarakat
pada malam satu suro dilarang untuk
kemana-mana kecuali untuk berdoa ataupun
melakukan ibadah lain. Satu  Suro
merupakan hari pertama dalam kalender
Jawa di bulan suro, dimana bertepatan
dengan 1 Muharram dalam kalender
hijriyah, karena kalender jawa dari Sultan
Agung yang mengacu pada penanggalan
Hijriyah (Islam).

Satu suro biasanya diperingati pada
malam hari setelah magrib pada hari
sebelum tanggal satu biasanya disebut
malam satu suro. Hal ini karena pergantian
hari Jawa dimulai pada saat matahari
terbenam dari hari sebelumnya, bukan pada
tengah malam. Tradisi ini merupakan sebuah
warisan kebudayaan dari nenek moyang
melalui turun- temurun hingga sekarang,
khususnya orang jawa, mereka banyak yang
memperingati serta meyakini pada bulan
Suro sebagai bulan sakral yang kebanyakan
mereka gunakan untuk mengharap dan

menerima berkah dari bulan suci ini. Selain

dianggap bulan sakral, bulan suro juga
dijadikan bulan untuk intropeksi diri dari
perbuatan yang mereka lakukan selama satu
tahun.

Masyarakat Desa Nusa Jaya,
Kecamatan Belitang 3, Kabupaten OKU
Timur telah memandang bahwa Upacara
Tradisi suro yang dilakukan membawa
perubahan. Perubahan ini dalam konteks
positif tampak dalam aspek keagamaan.
Masyarakat semakin sadar akan pentingnya
nilai-nilai keagamaan. Perubahan
pengalaman keagamaan tersebut dapat
dirasakan dengan adanya kedamaian jiwa
individu, mereka hidup damai meskipun
terdapat beraneka ragam atau macam agama
di wilayah tersebut. Aktivitas keagamaan
inilah yang pelan tapi pasti akhirnya
mengubah pola pikir masyarakat, di samping
itu, adanya perbedaan geografis dan iklim
akan mempengaruhi lahirnya berbagai masa
dan ragam kebudayaan yang menyentuh
sistem nilai, sistem simbol, sistem seni
maupun sistem pengetahuan manusia.

Dari  latar  belakang  muncul
pertanyaan dari peneliti, 1. Bagaimana
sejarah dan prosesi pelaksanaan upacara
tradisi satu suro di desa Nusa Jaya, OKU
Timur? 2. Bagaimana implikasi kepercayaan
upacara tradisi satu suro terhadap keyakinan
umat Buddha di desa Nusa Jaya, OKU
Timur? 3. Bagaimana makna tradisi satu

suro menurut perspektif umat Buddha di

Nusa Jaya, OKU Timur? Adapun penelitian

| 14



Sabbhata Yatra

Jurnal Pariwisata dan Budaya

Volume 2 Nomor 1 Juli 2021

ini bertujuan untuk: 1. Mengetahui sejarah
dan pelaksanaan upacara tradisi satu suro di
desa Nusa Jaya, OKU Timur. 2. Mengetahui
implikasi kepercayaan upacara tradisi satu
suro terhadap keyakinan umat Buddha di
desa Nusa Jaya, OKU Timur. 3. Mengetahui
makna tradisi satu suro menurut perspektif
umat Buddha di desa Nusa Jaya, OKU
Timur. Selanjutnya penelitian ini diharapkan
dapat bermanfaat untuk seluruh masyarakat
pada umumnya dalam melestarikan budaya
nenek moyang kita, serta bagi umat Buddha
pada khususnya agar dapat melakukan dan
menjalankan ~ suatu  upacara  dengan
bijaksana.

Kata kepercayaan menurut istilah
(terminologi) yaitu keyakinan kepada
keTuhanan Yang Maha Esa di luar agama
atau tidak termasuk ke dalam agama
(Kartapradja, 1985:1). Masyarakat dalam
bahasa inggris disebut society (berasal dari
kata Latin socius, yang berarti ‘“kawan”.
Masyarakat berasal dari akar kata Arab
syaraka, yang artinya ikut serta atau
berperan serta. Jadi, yang dimaksud
masyarakat adalah sekumpulan manusia
yang saling berinteraksi (Koentjaraningrat,
2003:119-120). Fungsi kepercayaan dapat
digunakan sebagai alat untuk melegitimasi
atau sebagai alat pembenaran untuk
peristiwa-peristiwa tertentu. Kepercayaan
merupakan  ungkapan simbolik  suatu
masyarakat dalam menghadapi konflik-

konflik yang terjadi. Melalui kepercayaan

tersebut, masyarakat belajar terhadap nilai-
nilai moral dan budaya yang terdapat di
dalamnya. Kepercayaan sebagai perangkat
yang berfungsi sebagai simbol-simbol
nasional atau kultural yang membangkitkan
kesetiaan yang seragam pada masyarakat,
baik secara horizontal lintas wilayah
maupun secara vertikal lintas kelas
(Anderson, 2008:10).

Tradisi adalah suatu kebiasaan yang
telah dilakukan sejak lama dan menjadi
bagian dari kehidupan suatu kelompok
masyarakat, biasanya dari suatu wilayah,
negara, kebudayaan, golongan atau agama
yang sama. Masyarakat Jawa memang
terkenal dengan beragam jenis tradisi atau
budaya yang ada di dalamnya. Baik tradisi
kultural yang semuanya ada dalam tradisi
atau budaya Jawa tanpa terkecuali. Dari
beragam macamnya tradisi yang ada di
masyarakat Jawa, hingga sangat sulit untuk
mendeteksi serta menjelaskan secara rinci
terkait dengan jumlah tradisi kebudayaan
yang ada dalam masyarakat Jawa tersebut.
Menurut khazanah bahasa Indonesia, tradisi
berarti segala sesuatu seperti adat,
kebiasaan, ajaran dan sebagainya, yang
turun temurun dari nenek moyang. Ada pula
yang menginformasikan bahwa tradisi
berasal dari kata traditium, yaitu segala
sesuatu yang ditransmisikan, diwariskan
oleh masa lalu ke masa sekarang. Pada
intinya, tradisi merupakan warisan masa lalu

yang dilestarikan terus hingga sekarang,

|15



Sabbhata Yatra

Jurnal Pariwisata dan Budaya

Volume 2 Nomor 1 Juli 2021

dapat berupa nilai, norma sosial, pola
kelakuan dan adat —kebiasaan lain yang
merupakan wujud dari berbagai aspek
kehidupan. (Bawani, 1993:87)

Kata “Suro” merupakan sebutan bagi
bulan Muharram dalam masyarakat Jawa.
Kata tersebut sebenarnya berasal dari kata
“asyura” dalam bahasa Arab yang berarti
“sepuluh”, yakni tanggal 10 bulan
Muharram (Sholikhin, 2010). Tanggal 10
bulan Muharram bagi masyarakat Islam
memiliki arti yang sangat penting. Memang
dasarnya tidak begitu sahih atau kuat,
namun itu telah menjadi tradisi bagi
masyarakat muslim. Karena pentingnya
tanggal itu, oleh masyarakat Islam
Indonesia, Jawa utamanya, tanggal itu
akhirnya menjadi lebih terkenal dibanding
nama bulan Muharram itu sendiri. Yang
lebih populer adalah asyura, dan dalam lidah
Jawa menjadi “Suro”. Jadilah kata “Suro”
sebagai khazanah Islam-Jawa asli sebagai
nama bulan pertama kalender Islam maupun
Jawa. Kata “suro” juga menunjukkan arti
penting 10 hari pertama bulan itu dalam
sistem kepercayaan Islam-Jawa, di mana
dari 29 atau 30 hari bulan Muharram, yang
dianggap paling “keramat” adalah 10 hari
pertama, atau lebih tepatnya sejak tanggal 1
sampai 8, saat mana dilaksanakan acara
kenduri bubur Suro. Namun mengenai
kekeramatan bulan Suro bagi masyarakat
Islam-Jawa, lebih disebabkan oleh faktor

atau pengaruh budaya keraton, bukan karena

“kesangaran” bulan itu sendiri. (Sholikhin,
2010:83-84)
METODE

Penelitian ini adalah penelitian
lapangan (field research) dengan pendekatan
kualitatif deskriptif yang mengambil fokus
kajian pada upacara tradisi satu suro dalam
sudut pandang umat Buddha di desa Nusa
Jaya, OKU Timur sebagai media dari
budaya dan agama yang bertujuan untuk
mengkaji  bagaimana kepercayaan umat
Buddha terhadap upacara tersebut, serta
mengungkap fungsi, tujuan dan faktor-faktor
yang menjadikannya tradisi.

Sumber penelitian diperoleh dari
sumber data primer dan sumber data
sekunder. Sumber data primer, yaitu sumber
data yang memberikan data secara langsung
dalam penelitian ini. Adapun yang dimaksud
sebagai sumber data primer yaitu tokoh
agama, masyarakat atau sebagian penduduk
desa Nusa Jaya, OKU Timur yang mengerti
dan paham terhadap prosesi Suronan sebagai
responden atau obyek penelitian ini. Sumber
data sekunder, yaitu sumber tambahan atau
sumber pendukung yang juga berkaitan
dengan penelitian tersebut. Data ini
diperoleh dari buku ataupun literatur yang
terkait dengan tema penelitian tersebut.

Subjek / informan dalam penelitian
ini adalah: 1. Ketua panitia pelaksana
suronan. Peneliti memilih ketua panitia
karena dianggap mengetahui dengan baik

bagaimana proses pelaksanaan dan upacara

|16



Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021
suronan yang dilaksanakan di desa Nusa
Jaya. 2. Tokoh agama. Peneliti memilih
tokoh agama yang ada di desa Nusa Jaya
karena mereka juga sebagai praktisi dalam
upacara suronan dan sekaligus mengetahui
kaitannya suronan bila dikaitkan dengan
agama Buddha. 3. Sebagian penduduk desa
Nusa Jaya, OKU Timur yang mengikuti
upacara tradisi satu suro dari awal sampai
akhir, karena secara otomatis minimal
mengetahui apa yang dilakukan selama
mengikuti upacara. Pemilihan informan
yang dijadikan sebagai informan adalah
sengaja ditunjuk oleh peneliti dengan alasan
memiliki pengetahuan yang luas sesuai
dengan judul penelitian
PEMBAHASAN
TEMUAN PENELITIAN

Kelurahan Nusa Jaya  berdiri
berdasarkan surat keputusan Gubernur
Sumatera Selatan nomor:
GB/100/B.I/Hk/1961, tanggal 1 Januari 1961
yang mana penduduk desa Nusa Jaya
merupakan transmigran berasal dari pulau
Jawa yang berjumlah 250 kepala keluarga
(KK) dengan jumlah penduduk sebanyak
742 pada awalnya.
Table 1. Jumlah penduduk di desa Nusa Jaya

Februari 1961

No Agama L P Jumlah
1. Islam 321 | 320 641
2. Katolik 30 15 45
3. Buddha 20 10 30
4. | Protestan 12 14 26

Total 383 | 359 742

Table 2. Jumlah penduduk di desa Nusa Jaya

Januari 2019
No Agama L P Jumlah
1. Islam 623 | 621 1244
2. Katolik 159 | 151 310
3. Buddha 71 67 138
4. Protestan 12 13 26

Total 383 | 359 1718

Desa Nusa Jaya sebelah Utara
berbatasan dengan desa Nusa Raya, Sebelah
Selatan berbatasan dengan desa Nusa
Tenggara, Sebelah Timur berbatasan dengan
desa Nusa Bakti, Sebelah Barat berbatasan
dengan desa Nusa Agung. Sedangkan untuk
luas tanah yang ada di desa Nusa Jaya secara
keseluruhan berjumlah +£681 Ha, yang terdiri
dari jenis tanah pekarangan, perkebunan,
persawahan dan pemakaman.
PEMBAHASAN

Pada kalangan masyarakat Desa
Nusa Jaya ada suatu kebiasaan yang kuat
dan telah menjadi tradisi, sehingga memiliki
nilai sejarah yang cukup unik dan menarik
untuk diabadikan yaitu upacara tradisi Satu
Suro. Masyarakat sering menyebutnya
tradisi suran atau suronan.

Upacara adat suronan merupakan
suatu jenis budaya tradisional yang bersifat
kejawen dan kental dengan hal-hal yang
berbau mistik. Wawancara penulis dengan
Bapak Sup (Tokoh Agama Buddha),
dikatakan bahwa tradisi satu suro atau sering
disebut suran/suronan, adalah ritual yang
dilaksanakan oleh masyarakat terutama
masyarakat desa Nusa Jaya untuk

memperingati datangnya bulan

|17



Sabbhata Yatra

Jurnal Pariwisata dan Budaya

Volume 2 Nomor 1 Juli 2021

Suro/Muharram serta mengucapkan rasa
syukur kepada Tuhan atas segala rahmat
yang diberikan. Upacara adat Satu Suro
sendiri sudah lama sekali dilaksanakan,
bahkan semenjak beliau sendiri belum lahir,
hanya saja prinsip mereka semata-mata
hanya mewarisi adat dan tradisi dari nenek
moyangnya yang mereka anggap tidak bisa
ditinggalkan apalagi dilupakan.

Salah satu ciri dari masyarakat Jawa
adalah adanya tradisi selamatan
(mengadakan selamatan, kenduri). Ini
merupakan ritual keagamaan yang paling
umum dilakukan, yang melambangkan
persatuan mistik dan sosial dari orang-orang
yang ikut serta dalam selamatan itu.
Selamatan dan lambang-lambang yang
mengiringinya memberikan gambaran yang
jelas tentang tata cara perpaduan antara
ritual-ritual yang terdapat dalam agama
Buddha yang membentuk nilai pokok
masyarakat pedesaan. Selamatan diadakan
pada hampir setiap kesempatan yang
mempunyai arti upacara selingkaran hidup,
seperti kehamilan, kelahiran, pengkhitanan,
perkawinan, kematian, hari raya keagamaan
resmi, seperti lebaran, muludan, waisak,
nyepi, galungan, upacara panen, dan
sebagainya. Jika seseorang ingin merayakan
atau mengeramatkan peristiwa apapun yang
berhubungan dengan upacara perseorangan
atau jika ia hendak meminta berkah atau
minta terlindungi dari bencana, maka

selamatan harus diadakan.

Tujuan utama selamatan adalah
mengupayakan keadaan slamet (selamat),
dalam arti tidak terganggu oleh kesulitan
alamiah atau gangguan gaib. Selamatan
bukan meminta kekayaan, tetapi upacara
untuk menjaga agar tidak terjadi sesuatu
yang  dapat  membingungkan  atau
menyedihkan, yang memiskinkan atau yang
mendatangkan penyakit. Juga agar orang
tersebut terhindar dari perasaan hendak
menyerang orang lain, atau dari gangguan
emosional.

Tujuan diadakannya upacara tradisi suronan
Desa Nusa Jaya Kec. Belitang 3 yaitu:

1. Untuk melestarikan tradisi peninggalan
nenek moyang desa Nusa Jaya dan dalam
rangka perayaan atau sukuran datangnya
tahun baru, dalam hal ini adalah kalender
Jawa.

2. Untuk mewujudkan keselamatan dan
ketentraman masyarakat desa Nusa Jaya
dengan harapan agar tahun berikutnya lebih
baik dari tahun sebelumnya.

3. Untuk mewujudkan rasa syukur kepada
Tuhan yang telah melimpahkan anugerah,
karunia dan rejeki bagi masyarakat,
mengembangkan  persatuan,  kesatuan,
keharmonisan, kesejahteraan, keadilan dan
kemakmuran bagi semua yang
melaksanakan tradisi tersebut, tanpa ada
pertengkaran dan perselisihan, serta saling

menghormati. Masyarakat Desa Nusa Jaya,

Kec. Belitang 3 meyakini sepanjang bulan

| 18



Sabbhata Yatra

Jurnal Pariwisata dan Budaya

Volume 2 Nomor 1 Juli 2021

Suro untuk terus bersikap eling (ingat) dan
waspodo (waspada).

Pada pelaksanaan Upacara Tradisi
Satu Suro di Desa Nusa Jaya, Kecamatan
Belitang 3 memiliki beberapa tradisi yang
dilaksanakan sejak lama dan berlangsung
secara kontinyu atau berkelanjutan. Adapun
Uraiannya adalah sebagai berikut:

1. Mubeng deso (berkeliling dengan
membacakan doa)

Pada dasarnya suronan
diselenggarakan pada malam menyambut 1
Suro, tetapi suronan di desa Nusa Jaya
dilaksanakan seminggu setelah 1 suro, yaitu
pada malam ke-8 bulan suro. Setelah warga
berkumpul maka diadakannya doa bersama.
Berdasarkan hasil wawancara dengan
panitia: “Bahwa di dalam acara mengelilingi
desa diselipkan pembacaan doa bersama
yang dipimpin oleh masing-masing tokoh
agama, untuk meminta keselamatan dan
keberkahan pada tahun baru nanti agar tidak
mendapat kesialan. Doa-doa ini
dimaksudkan agar masyarakat Desa Nusa
Jaya dapat diberi keberkahan, kesejahteraan,
kemakmuran dalam kehidupan di awal tahun
baru Suro/Muharram, mereka menganggap
bahwa jika tidak memanjatkan doa akan
mendapat kesialan.

Ritual Mubeng deso kalau dalam
Buddhis hampir sama dengan Pradaksina,
akan tetapi ritual Mubeng deso di sini dalam

tradisi suronan tidak sama dengan

pradaksina yang dilakukan pada peringatan

waisak yaitu dengan searah jarum jam
melainkan berlawanan jarum jam, itu
bertujuan melawan mara bahaya. Pradaksina
berasal dari kata Padakkhina yang berasal
dari bahasa Pali. Dalam bahasa sansekerta,
istilah Pradaksina terbagi dalam dua kata
yakni Pra yang berarti ke depan dan daksina
berarti kanan atau selatan.

Pradaksina merupakan salah satu aktivitas
Puja Bhakti dalam agama Buddha. Dalam
arti luas, Pradaksina adalah suatu sikap
mempersiapkan batin dalam melaksanakan
Puja Bakti dengan cara berjalan mengelilingi
suatu objek dari arah kiri lalu ke kanan atau
dari arah timur ke barat searah jarum jam
sebanyak 3 kali putaran. Penyebutan
Pradaksina sering kali diucapkan dalam
berbagai macam seperti  Pradaksina,
Padakhina,  Purwadaksina. Hal ni
dikarenakan setiap wilayah penyebaran Puja
Bhakti Pradaksina ini berbeda. Pada masa
Buddha Gautama menyebarkan salah satu
ajarannya yakni Dharma setelah mencapai
penerangan agung, datanglah muridnya
bernama Brahma Sahampati dengan berjalan
mengelilingi Buddha Gautama yang saat itu
sedang duduk dibawah pohon Bodhi. Pohon
Bodhi ini selanjutnya dijadikan sebagai
simbol pencapaian penerangan agung
Buddha dari masa meditasi sampai mencapai
ke-Buddha-an (mencapai pandangan terang).
Brahma Sahampati melakukan hal tersebut
dianggapnya sebagai penghormatan kepada

Sang Guru sebanyak 3 kali putaran searah

| 19



Sabbhata Yatra

Jurnal Pariwisata dan Budaya

Volume 2 Nomor 1 Juli 2021

jarum jam. Sikap Brahma Sahampati ini
kemudian diulang kembali oleh para murid
Buddha Gautama yang dijadikan sebagai
ritual untuk menghormatinya.

Dalam perkembangannya, ritual
Pradaksina dilakukan dengan berbagai
macam persepsi orang yang memahaminya.
Pada tahun 483 SM di kerajaan Kusinara,
Buddha Gautama meninggal. Saat Buddha
Parinibbana (mencapai penerangan
sempurna), selama tujuh hari tujuh malam
jenazahnya dikunjungi raja dan semua
lapisan masyarakat. Salah satu murid
teladannya yakni Yang Arya Maha Kassapa
melakukan penghormatan terakhir untuk
Buddha Gautama dengan membaca parrita-
parrita (mantra yang berkaitan dengan ajaran
Dhamma) disertai dengan mengelilingi
tubuh Buddha seperti yang dilakukan oleh
Brahma Sahampati. Saat inilah wujud
penghormatan pada Buddha yang berupa
Puja Bakti dengan membaca parrita dan
Pradaksina lahir.

Konsep  Pradaksina  mempunyai
filosofi yang berkaitan dengan pergerakan
matahari. Selain itu Pradaksina juga identik
dengan perputaran jarum jam yang searah,
hal ini juga dipengaruhi oleh filosofi
pergerakan matahari. Filosofi Pradaksina ini
biasa dimaknai sebagai sesuatu yang positif
dan menuju ke arah masa depan yang lebih
baik. Sebaliknya jika sesuatu hal yang

berlawanan dengan arah jarum jam, akan

dimaknai sebagai hal negatif dan membawa

keburukan. Pandangan konsep filosofi
Pradaksina ini telah dibawa oleh Bangsa
Aria menjadi pergerakan matahari sebagai
simbol Swastika. Swastika ini adalah
keberuntungan yang mengandung makna
Dharma, keharmonisan universal serta
keseimbangan. Selain itu, ditemukan hal
menarik dalam simbol Swastika yang
dikenal oleh India Utara sebagai Pradaksina
dan di Jerman sebagai simbol gerakan Nazi
pada Perang Dunia II.
2. Tradisi Kenduri/Kenduren atau bersedekah
Pada pukul 21.00 sampai selesai,
Setelah acara mubeng deso, doa bersama
selesai maka warga melanjutkan dengan
acara makan bersama atau kenduri dalam
memperingati satu suro. Kenduri, dilakukan
sebagai bentuk rasa syukur, sebuah
penghormatan, do’a, atau bisa disebut juga
selamatan yang dilakukan dalam hal-hal
tertentu, biasanya untuk hajatan tertentu,
Dalam hal ini kenduri diadakan bertepatan
dengan satu suro dengan tujuan meminta
keberkahan, keselamatan pada warga Desa
Nusa Jaya. Makanan yang dihidangkan saat
kenduri, yaitu bubur merah putih, beberapa
nasi tumpeng, lauk pauk yang lainnya dan
berbagai makanan ringan seperti (berbagai
panganan khas desa seperti lemper, jadah,
wajik, jenang, ungkusan dan teh/kopi
panas). Kemudian ada besek/takir (kotak
yang terbuat dari bambu yang dianyam atau
daun pisang) atau sekarang diganti tempat

dari plastik, besek/takir tersebut diisi nasi

| 20



Sabbhata Yatra

Jurnal Pariwisata dan Budaya

Volume 2 Nomor 1 Juli 2021

(biasanya nasi uduk/nasi gurih) dengan lauk
pauk beragam, seperti mie, jangan lombok
(sayur kentang, krecek sapi, dicampur irisan
cabe yang dimasak dengan santan kental),
tempe goreng, telur rebus, rempeyek
ditambah bermacam-macam makanan kecil.

Dalam agama Buddha dikenal
dengan Amisa Puja yang berarti pemujaan
dengan persembahan seperti rupang, lilin,
dupa, bunga dan buah-buahan. Makna Amisa
Puja secara harafiah berarti pemujaan
dengan persembahan. Kitab Mangalattha-
dipani menguraikan empat hal yang perlu
diperhatikan dalam menerapkan Amisa Puja
ini, yaitu: Sakkara: memberikan
persembahan materi, Garukara: menaruh
kasih serta bakti terhadap nilai-nilai luhur,
Manana: memperlihatkan rasa
percaya/yakin, Vandana: menguncarkan
ungkapan atau kata persanjungan.

Selain itu, ada tiga hal lagi yang juga
harus diperhatikan agar Amisa Puja dapat
diterapkan dengan sebaik-baiknya. Ketiga
hal tersebut yaitu :

a. Vatthu sampada: kesempurnaan materi
b.Cetana sampada: kesempurnaan dalam
kehendak

c. Dakkhineyya sampada: kesempurnaan
dalam obyek pemujaan

Sejarah Amisa puja menurut dilaksanakan
bermula dari bhikkhu Ananda. Beliau adalah
murid setia Sang Buddha, setiap hari

mengatur tempat tidur, membersihkan

tempat tinggal, membakar dupa, menata

bunga dll, mengatur pergiliran umat untuk
menemui atau menyampaikan dana makanan
kepada Buddha. Setelah Buddha
parinibbana, para arahat tidak terguncang
batin-nya, tetapi Bhikkhu Ananda yang
belum mencapai arahat, masih merasakan
sedih dan berduka, karena selama bertahun-
tahun ia berada di dekat Buddha, untuk
merawat  dan  melayani.  Kebiasaan
menyiapkan cendana, bunga-bungaan dan
lain-lain yang dilakukan oleh Bhikkhu
Ananda kepada Buddha inilah yang menjadi
kebiasaan umat Buddha melaksanakan
amisa puja sampai sekarang. Umat Buddha
melaksanakan amisa puja pada altar, relik
orang suci, termasuk kepada para Bhikkhu
dengan memberikan dupa, bunga, lilin, dan
lain-lain.

3. Lek-lekan (tidak tidur semalaman suntuk)

Lek-lekan (Tidak tidur semalam
suntuk) adalah tradisi yang biasanya
dilakukan oleh warga desa Nusa Jaya setelah
melakukan acara mubeng desa. Sebagian
besar masyarakat mempercayai pada malam
satu suro muncul kekuatan gaib atau
kekuatan yang tidak tampak oleh mata
telanjang.

Kegiatan Lek-kan disini dalam
pandangan agama Buddha bisa diisi dengan
melakukan Meditasi (Bhavana). Tujuan
meditasi adalah memusatkan pikiran dan
menenangkan pikiran. Dari pembagian
kelompok Jalan Mulia Berunsur Delapan,

konsentrasi benar menjadi salah satu bagian

|21



Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021
yang tidak dapat dipisahkan dengan
perhatian benar. Latihan konsentrasi pada
awalnya dilakukan dengan memusatkan
pikiran pada objek meditasi yang telah
ditentukan.

Pencapaian tertinggi meditasi
konsentrasi (Samatha Bhavana) ini disebut
dengan Jhana. Apabila tingkat konsentrasi
ini dapat dicapai, maka pelaku meditasi
dapat melanjutkan dengan mengembangkan
kesadaran pada segala gerak gerik pikiran
maupun badan. Latihan meditasi tingkat
lanjutan ini disebut sebagai meditasi
mengembangkan  kesadaran  (Vipassana
Bhavana) yang hasil tertingginya adalah
kebijaksanaan (Pansia). Untuk mencapai
kebijaksanaan  sebagai  hasil latihan
pengendalian pikiran secara maksimal,
diperlukan beberapa persiapan dasar. Seperti
diketahui bahwa pikiran adalah merupakan
bagian dari batin, sedangkan manusia terdiri
dari badan serta batin, maka persiapan badan
yang baik akan mendukung perkembangan
kualitas batin yang baik pula. Persiapan
badan dimulai dengan memahami posisi
badan yang ideal selama bermeditasi. Ada
empat posisi meditasi yang  dapat
dipergunakan yaitu duduk, berdiri, berjalan
serta berbaring.

Posisi duduk biasanya dilakukan
dengan bersila, yaitu menyilangkan kedua
kaki. Idealnya, kedua kaki dilipat

sedemikian rupa sehingga kedua telapak

kaki terletak di atas paha. Jadi, telapak kaki

kiri berada di atas paha kanan dan telapak
kaki kanan terletak di atas paha kiri. Namun,
kalau sulit untuk melakukan posisi ini, boleh
juga kaki kiri dilipat dan diletakkan di
bawah kaki kanan. Telapak kaki kanan
berada di atas paha kiri. Akan tetapi, jika
posisi ini pun sulit dilakukan, pergunakan
posisi apapun juga yang penting duduk bisa
terasa nyaman tanpa diganggu rasa
kesemutan untuk waktu meditasi yang telah
ditentukan, misalnya 15 atau 30 menit tanpa
bergerak. Setelah mampu memposisikan
kaki sehingga nyaman duduk, maka letakkan
kedua telapak tangan berada di pangkuan.
Telapak tangan kiri berada di bawah telapak
tangan kanan. Biasanya, kedua ujung ibu jari
dipertemukan. Duduklah dengan tegak
namun santai. Kepala tegak, mata
dipejamkan, dan bernafaslah secara normal.
Pusatkan pikiran pada obyek meditasi yang
telah dipilih. Apabila pikiran memikirkan
hal lain, sadarilah dan segera pusatkan
kembali pada obyek meditasi tersebut.
Demikian seterusnya selama waktu meditasi
yang telah ditentukan.

Adapun meditasi dengan posisi
berdiri dilakukan sesuai namanya yaitu
memusatkan pikiran sambil berdiri tegak.
Agar seseorang mampu berdiri secara
nyaman, posisikan kedua telapak kaki satu
sama lain berjarak selebar pundak. Tangan
biasanya diletakkan di bawah pusar, telapak
tangan kiri menempel di badan dan telapak

tangan kanan di atas punggung tangan Kkiri.

| 22



Sabbhata Yatra

Jurnal Pariwisata dan Budaya

Volume 2 Nomor 1 Juli 2021

Tentu saja tangan boleh diposisikan di
tempat lain, misalnya di samping badan,
bersilang tangan di depan dada bahkan
bersilang tangan di pinggang. Posisikan
tangan senyaman mungkin sehingga selama
waktu berdiri yang telah ditentukan,
konsentrasi tidak terganggu. Kedua mata
dipejamkan  dan  seluruh  perhatian
dipusatkan pada obyek meditasi.

Posisi meditasi yang lain adalah
berjalan. Posisi tangan tetap di bawah perut,
atau mungkin di samping badan, bersilang di
depan dada ataupun di pinggang. Secara
perlahan namun  penuh  konsentrasi,
langkahkan kaki satu demi satu. Pada saat
melangkah, seluruh perhatian dipusatkan
pada obyek meditasi yaitu, biasanya, proses
berjalan atau telapak kaki yang sedang
melangkah. Perhatian pada proses berjalan
dilakukan dengan merasakan saat kaki
diangkat, maju dan diletakkan. Perhatian
pada telapak kaki dilakukan dengan
menyadari bagian belakang, tengah serta
depan telapak kaki yang diangkat dan
diletakkan. Meditasi berjalan ini dilakukan
di tempat yang lurus dan rata. Jarak yang
dipergunakan sekitar 15 langkah sampai
dengan 25 langkah. Pelaku meditasi berjalan
perlahan sampai di ujung jalan kemudian
berbalik dan berjalan kembali sampai di
ujung jalan yang lain. Demikian seterusnya
sampai selesai waktu meditasi yang

ditentukan. Jika kekuatan konsentrasi

semakin tinggi, langkah yang dilakukan juga

akan semakin perlahan. Ada kemungkinan,
jarak sejauh 25 langkah tersebut ditempuh
dalam waktu 30 menit atau lebih. Satu
langkah mungkin menjadi dua menit atau
lebih karena pikiran terpusat sangat kuat
memperhatikan kaki yang sedang bergerak.
Sedangkan posisi meditasi yang
keempat adalah berbaring. Posisi ini perlu
Tiduran

dibedakan  dengan  tiduran.

dilakukan  dengan  tubuh terlentang,
tengkurap ataupun menyamping, kepala di
atas bantal. Sedangkan posisi meditasi
berbaring  dilakukan  dengan  tubuh
menyamping ke sebelah kanan, kepala
ditopang oleh tangan kanan. Tangan kiri
terletak di atas sisi kiri badan. Kaki kiri
terletak di atas kaki kanan. Kedua mata
dipejamkan. Seluruh perhatian dipusatkan
pada obyek meditasi yang telah dipilih.
Meditasi sebaiknya dilakukan pada
waktu dan tempat yang sama. Biasanya
orang berlatih meditasi pada saat ia bangun
tidur dan akan tidur. Lama meditasi, paling
sedikit 15 menit sampai dengan 60 menit
atau lebih. Lakukan meditasi sesuai dengan
kemampuan. Sebelum meditasi, boleh saja
melakukan sedikit upacara ritual menurut
keyakinan masing-masing. Umat Buddha
biasanya melakukan pembacaan paritta atau
mengulang kotbah Sang Buddha sekitar 15
sampai 20 menit. Upacara ritual ini

diperlukan agar pikiran lebih terarah pada

kegiatan spiritual daripada kegiatan material.

|23



Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021

4. Poso (puasa) melatih diri menahan hawa
nafsu

Poso atau puasa, orang-orang
sebelum mengalami perkembangan zaman
dulu mereka melakukan poso mutih tidak
makan yang mengandung garam. Dalam
perkembangannya saat ini  beberapa
masyarakat melakukan puasa dengan tujuan
untuk menahan hawa nafsu.

Dalam pandangan agama Buddha
disebut dengan Atthasila, yaitu melakukan
puasa dengan tidak makan mulai dari sore
hari sampai tengah hari keesokan harinya,
tetapi masih bisa minum air. Tujuannya
untuk melatih diri mengendalikan hawa
nafsu. Puasa ini mempunyai makna
Pengendalian diri, dan melakukan perbuatan
baik dan benar.

Seperti halnya dalam ajaran agama
lain, dalam agama Buddha pun ada ajaran
yang mengajarkan umat Buddha untuk
berlatih puasa (Atthasila). Hal ini dijelaskan
Sang Buddha dalam Uposatha Sutta dari
Anguttara Nikdaya. Dhammika Sutta dari
Sutta Nipata juga memuat penjelasan Sang
Buddha kepada Upasaka Dhammika dan 500
temannya tentang pelaksanaan puasa
Buddhis ini. Dalam sutta-sutta ini dijelaskan
bahwa pelaksanaan puasa cara Buddhis
dilakukan pada hari ke-8 paruh bulan, hari
ke-14, dan hari ke-15.

Kisah dalam Anguttara Nikaya
diceritakan bahwa pada tanggal 8 paruh

bulan (atthami), para pembantu dewa

Catumaharajika melanglang buana untuk
melihat apakah pada hari itu manusia-
manusia di bumi ini melakukan kebajikan
atau tidak? Pada tanggal 14 paruh bulan
(catudasi) putra-putra dewa Catumaharajika
melakukan hal yang sama, dan pada tanggal
15 (pannarasi), dewa-dewa
Catummaharajika sendiri yang melakukan
hal tersebut. Hasil temuan dari melanglang
buana ini dilaporkan dalam persidangan para
dewa di alam surga Tavatimsa.

Dalam perkembangan selanjutnya,
pelaksanaan puasa cara agama Buddha ini
sering dilakukan pada tanggal 1, 8, 15 dan
23 menurut perhitungan hari berdasarkan
peredaran bulan (candrasangkala/imlek).
Tanggal 1, 8, 15 dan 23 inilah yang dalam
istilah Buddhis sekarang ini dimaksudkan
dengan Hari Uposatha. Pada hari uposatha,
tanggal 1 dan 15 penanggalan bulan, para
Bhikkhu melakukan upacara parisuddho,
pengakuan kesalahan terhadap pelanggaran
yang dilakukan dan dilanjutkan dengan
pengulangan Patimokkha Sila, baik secara
lengkap (227 Sila) ataupun sebagian.
Khusus pada saat satu hari menjelang
uposatha bulan terang, tanggal 14 paruh
bulan para Bhikkhu dalam tradisi Theravada
Dhammayuttika melakukan cukur rambut.

Istilah Uposatha dapat diartikan
sebagai berdiam dalam keluhuran (di
vihara), dalam arti kata pada saat hari
uposatha tiba para umat Buddha diharapkan

melakukan beberapa kebajikan, seperti:

| 24



Sabbhata Yatra

Jurnal Pariwisata dan Budaya

Volume 2 Nomor 1 Juli 2021

menjunjung orangtua, menghormati para
petapa dan brahmana, mengikuti puja bakti,
bermeditasi, mendengarkan dan
mendiskusikan Dhamma, dan melaksanakan
delapan sila (uposatha-
Atthasila/uposathasila). Uposathasila atau
Atthasila/atthangasila  dapat pula disebut
pula dengan atthangasamannagata atau
delapan sila yang juga dilaksanakan oleh
para petapa. Delapan sila menurut antara
lain:
a.Panatipata veramani sikkhapadam
samadiyami, saya bertekad untuk melatih
diri menghindari pembunuhan makhluk
hidup.
b.Adinndadana  veramani  sikkhapadam
samadiyami, saya bertekad untuk melatih
diri menghindari pengambilan barang yang
tidak diberikan.

c.Abrahmacariya veramani sikkhapadam
samadiyami, saya bertekad untuk melatih
diri menghindari perbuatan tidak suci.
d.Musavada veramani sikkhapadam
samadiyami, saya bertekad untuk melatih
diri menghindari ucapan bohong.
e.Sura-meraya-majja-pamadatthanda
veramani sikkhapadam samadiyami, saya
bertekad untuk melatih diri menghindari
minuman keras, barang yang memabukkan,
yang menyebabkan lemahnya kesadaran.
f.Vikala-bhojana veramani sikkhapadam
samadiyami, saya bertekad untuk melatih
diri menghindari makan makanan setelah

tengah hari.

g.Naccagita-vadita-visikadassana-
malagandha-vilepana-dharana-mandana-
vibhiisanatthana veramani  sikkhapadam
samadiyami, saya bertekad untuk melatih
diri menghindari menari, menyanyi, bermain
musik, dan pergi melihat pertunjukan;
memakai kalungan bunga, wangi-wangian,
dan kosmetik dengan tujuan menghias diri.
h.Uccasayana-mahasayana veramani
sikkhapadam samadiyami, saya bertekad
untuk melatih diri menghindari tempat tidur
dan tempat duduk yang tinggi dan mewabh.
Inilah delapan sila yang terdapat dalam diri
seorang samana, delapan sila yang juga
dilaksanakan oleh para Arahat sepanjang
sisa hidup mereka sebagai orang suci yang
bebas dari kekotoran batin. Melatih diri
melaksanakan delapan sila ini  bukan
didasari oleh rasa takut akan hukuman para
dewa, bukan pula  karena  ingin
menyenangkan hati para dewa.

Kisah  dalam  Digha  Nikaya
dijelaskan bahwa: esensi dari uposatha
adalah menilai atau mengoreksi diri
sehingga menjadi suatu kebiasaan; mampu
menahan diri, menghindari hal-hal yang
tidak baik, dan menekan atau memadamkan
apa yang jahat, sedangkan dalam Anguttara
Nikaya memberikan keterangan yang jelas
tentang pahala dari pelaksanaan kebajikan
ini; “apabila hari uposatha dipatuhi dengan
pelaksanaan delapan sila, maka pahalanya
sangat besar, sangat menggetarkan kalbu,

kelak sekalipun belum berhasil mencapai

|25



Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021
Nibbana, orang-orang vyang memiliki
kebajikan uposathasila akan terlahir kembali
di alam surga”.
PENUTUP

Pelaksanaan  Tradisi satu suro
dilaksanakan setiap tanggal tujuh malam
kedelapan di bulan suro, karena pada malam
satu suro, para sesepuh dan pemuka agama
desa Nusa Jaya melaksanakan upacara di
desa Batu Kebayan, Kec. Liwa, Lampung
Barat. Tradisi satu suro merupakan wujud
bakti atau penghormatan kepada leluhur
dengan cara berjalan mengelilingi desa
dengan berlawanan arah jarum jam, dengan
membawa persembahan yang dibawa oleh
seluruh warga desa untuk didoakan secara
bersama-sama oleh semua pemuka agama
yang ada, kemudian dibagikan kepada
seluruh warga yang hadir pada upacara
ritual. Kemudian acara dilanjutkan dengan
tidak tidur semalaman dan diisi dengan
menenangkan pikiran serta mengendalikan
diri dari hal-hal yang negatif.

Bentuk nilai-nilai spiritual tradisi
satu suro dalam perspektif agama Buddha di
desa Nusa Jaya.
1. Ritual Mubeng deso, sebagai bentuk
perenungan untuk selalu intropeksi diri.
Dalam pandangan Buddhis hampir mirip
dengan Pradaksina.
2. Membawa persembahan atau sesajen
bermaksud wujud rasa syukur terhadap alam
dan penghormatan dengan leluhur. Dalam

Buddhis dikenal dengan Amisa Puja.

3. Lel-lekan (tidak tidur) bermaksud
memusatkan pikiran dan menenangkan
pikiran. Dalam Buddhis dikenal dengan
Meditasi.

4. Poso bermaksud pegendalian diri dan
melakukan perbuatan baik. Dalam Buddhis
dikenal dengan Atthasila.

Berdasarkan hasil penelitian dan
simpulan yang telah diuraikan diatas, maka
diajukan beberapa saran yang diharapkan
dapat menjadi pertimbangan dalam rangka
mengembangkan aktivitas spiritual, agar
makna dari upacara yang dilakukan dapat
terjaga dan dapat dipahami untuk generasi
selanjutnya.

2. Kepada warga umat Buddha desa Nusa
Jaya diharapkan dapat membina kerukunan
antar warga, melestarikan warisan leluhur
dan saling menjaga keharmonisan dalam
apapun kegiatan yang dilakukan, agar
tercipta masyarakat yang rukun, damai dan
sentosa.

Bagi masyarakat umum agar dapat memiliki
pemahaman baru tentang upacara tradisi satu
suro yang dilakukan oleh warga desa Nusa
Jaya sebagai pengetahuan yang dapat
menjadi sumber referensi untuk melakukan

kegiatan yang sama.

DAFTAR PUSTAKA

A’mala, Hesti Nur. (2018). “Studi Tentang
Ritual Pradaksina Di Maha Vihara
Mojopahit Desa Bejijong Trowulan
Mojokerto.” FAKULTAS
USHULUDDIN DAN FILSAFAT
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
SUNAN AMPEL SURABAYA.

|26



Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 2 Nomor 1 Juli 2021

Ahimsa-Putra, Heddy  Shri.  (20006).
“Strukturalisme Levi-Strauss: Mitos
Dan Karya Sastra.” Yogyakarta :
Galang Press. Retrieved December
25, 2020
(https://www.goodreads.com/book/sho
w/2092094.Strukturalisme Levi_Strau
SS).

Aisyiyah, Fitra Prihantina Nur. (2008).
“Tradisi Suronan Di Dusun Tutup
Ngisor Desa Sumber Kecamatan
Dukun Kabupaten Magelang.” UIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta. Retrieved
December 14, 2020 (http://digilib.uin-
suka.ac.id/2536/).

Bodhi, Bhikkhu. (2012). “Anguttara Nikaya
Khotbah-Khotbah ~ Numerikal Sang
Buddha.” DhammacCitta Press.
Retrieved  December 11, 2020
(https://pustaka.dhammacitta.org/eboo
k/theravada/Anguttara Nikaya Jilid
4.pdf).

Dhammiko, Bhikkhu. (2020). “Puasa Ala
Buddhis.” Dhammacakka  Online.
Retrieved  November 28, 2020
(https://dhammacakka.org/?channel=c
eramah&mode=detailbd&id=404).

Eriyani, Tri. (2009). “Tradisi Satu Suro Di
Desa Traji, Kabupaten Temanggung.”
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.
Retrieved  December 14, 2020
(http://digilib.uin-suka.ac.id/2036/).

Fauzi, Maskhun. (2009). “Upacara Tradisi
Suronan Mbah Demang Di Desa
Banyuraden, Gamping,  Sleman,
Yogyakarta.” UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta. Retrieved December 14,
2020 (http://digilib.uin-
suka.ac.1d/2535/).

Herdiansyah, H. (2012). “Metodologi
Kualitatif Untuk Ilmu-llmu Sosial.”
Jakarta: Salemba Humanika.

Kartono, K. (1996). “Pengantar Metode
Dan Riset Sosial.” Manjar Maju,
Bandung.

Muhadjir, Noeng. 2000. “Metodologi
Penelitian  Kualitatif.” Yogyakarta
Rake Sarasin. Retrieved December 12,
2020
(https://onesearch.id/Record/I0S2863.
JATENO000000000132825).

Paramita, Rosalina Desi. (2020). “Nilai
Spiritual Tradisi Bakti Marga Dalam
Perspektif Buddhis.” Jurnal
Pariwisata Dan Budaya 1.

Rodjali, Selamat. (2007). “Upacara Dalam
Agama Buddha.” Dhamma Study
Group Bogor. Retrieved November 28,
2020 (https://samaggi-
phala.or.id/naskah-dhamma/upacara-
dalam-agama-buddha/).

Sholikhin, M. (2010). Misteri Bulan Suro:
Perspektif Islam Jawa.
books.google.com.

Subagyo, P. J. (1991). Metode Penelitian:
Dalam Teori Dan Praktek. Rineka
Cipta.

Susilo, Agus. (2017). “Tolerance of
Religious People in Nusa Jaya
Villages, District I1I of Belitang, South
East Regency, South Sumatera
Province.” Yupa: Historical Studies
Journal 1.

Tim Dapodikbud. (2018). “Nusa Jaya, Nusa
Jaya, Kec. Belitang III, Kab. Ogan
Komering Ulu Timur Prov. Sumatera
Selatan.” Retrieved December 11,
2020
(http://sekolah.data. kemdikbud.go.id/i
ndex.php/chome/profil/DOC15C95-
2BF5-E011-8CD4-6BB7A374DF26/).

Uttamo, Bhikkhu. (2018). “Dasar-Dasar
Meditasi.” Vihara Bodhigiri. Retrieved
November 28, 2020
(https://bodhigiri.com/bodhigiri/dasar-
dasar-meditasi/).

Walshe, Maurice. (2009). “Khotbah-
Khotbah Panjang Sang Buddha Dagha
Nikaya.” Team DhammaCitta Press.
Retrieved  December 11, 2020
(https://pustaka.dhammacitta.org/eboo
k/theravada/Digha Nikaya - Khotbah-
Khotbah Panjang Sang Buddha.pdf).

|27



