Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 1 Nomor 1 Juli 2020

NILAI SPIRITUAL TRADISI BAKTI MARGA
DALAM PERSPEKTIF BUDDHIS

Rosalina Desi Paramita
STAB Negeri Raden Wijaya
Email: kumaracitta@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh keunikan sebuah ritual umat Buddha tangap warso wulan
Suro (peringatan satu suro). Nilai Spritual Tradisi Bakti Marga Dalam Perspektif Buddhis
Sebagai bentuk Bakti pada leluhur dan tradisi untuk tetap melestarikan kebudayaan.
Penelitian ini merupakan penelitian Kualitatif. Teknik pengumpulan data menggunakan
observasi, wawancara, dan dokumentasi. Subyek penelitian ini adalah sesepuh umat Buddha.
Data penelitian ini dianalisis dengan teknik analisis model interaktif, terdiri dari
pengumpulan data, reduksi data, penyajian data dan penarikan kesimpulan atau verifikasi.
Hasil penelitian menunjukan bahwa: (1) Tradisi Bakti marga merukapan ritual yang telah
mendarah daging untuk masyarakat Dukuh Karang Boyo: (2) Tradisi Bakti Marga ini sebagai
sarana untuk penghormatan terhadap Leluhur: (3) Tradisi Bakti marga ini merupakan
rangkaian kebudayaan Lokal yang dikolaborasikan dengan Buddhis untuk memperingati
Tahun baru Jawa. Tradisi Bakti Marga dilaksanakan setiap malam Satu Suro dengan istilah
metuk tanggal Jawa 1 Suro atau ambal warso. Tradisi ini merupakan Kolaborasi antara
Kebudayaan Jawa dan konsep tataritual Buddhis.

Kata Kunci: Nilai Spiritual, Bakti Marga, Buddhis

Abstract

This research was motivated by the uniqueness of a Buddhist ritual tangap warso wulan Suro
(commemoration of one suro). Spiritual Value of the Bakti Marga Tradition in the Buddhist
Perspective is a form of devotion to the ancestors and traditions to preserve culture. This
research was a qualitative research. Data collection techniques used observation, interviews,
and documentation. The subjects of this study were Buddhist elders. The data of this study
were analyzed using interactive model analysis technigues, consisting of data collection, data
reduction, data presentation and drawing conclusions or verification. The results of the
research showed that: (1) The tradition of Bakti marga was ingrained rituals that had been
ingrained for the community of Karang Boyo Hamlet: (2) The tradition of Bakti marga as a
means of honoring Ancestors: (3) The tradition of Bakti marga was a series of local cultures
collaborated with Buddhists to commemorate the Javanese New Year. The Bakti Marga
tradition is held every night of the One Suro with the term Javanese term 1 Suro or ambal
warso. This tradition is collaboration between Javanese culture and Buddhist tataritual
concepts.

Keywords: Spiritual Values, Bakti Marga, Buddhist
| 74


mailto:kumaracitta@gmail.com

Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 1 Nomor 1 Juli 2020

PENDAHULUAN

Negara Indonesia merupakan negara
kepulauan yang terdiri dari kesatuan pulau
kecil maupun besar. Wilayah Kesatuan
Negara Indonesia yang terdiri dari banyak
pulau menjadikan Indonesia dihuni oleh
berbagai suku bangsa yang mempunyai
kebiasaan atau adat istiadat yang
Sujarwa  (1998:10-11),

kebudayaan adalah “seluruh sistem gagasan

beranekaragam.

tindakan dan hasil karya manusia untuk
memenuhi  kehidupannya dengan cara
belajar, yang semuanya tersusun dalam
kehidupan masyarakat”. Kebudayaan antara
daerah satu dengan daerah lain sangatlah
berbeda. Kebudayaan dalam suatu daerah
mencerminkan perilaku masyarakat
setempat termasuk upaya masyarakat untuk
melestarikan warisan leluhur yang telah
berumur ratusan tahun. Kebudayaan sering
dikaitkan dengan hal-hal yang berbau mistis,
karena banyaknya masyarakat yang percaya
akan Animisme dan Dinamisme khususnya
pada masyarakat Jawa.

Budaya Jawa pada perkembanganya
seolah-olah  semakin  menyusut dalam
kemajuan zaman. Kebudayaan Jawa pada
perkembangan ini sudah dikalahkan oleh
adanya kemajuan teknologi yang dapat

menghadirkan macam corak kesenian dan

kebudayaan. Sebagai wujud pelestarian
kebudayaan Jawa perlu dikembangkan
eksistensinya. Masyarakat Jawa masih
menjunjung tinggi nilai kebudayaan hal
tersebut  dibuktikan ~ dengan  masih
banyaknya ritual-ritual yang  mereka
laksanakan. Ritual tersebut antara lain
upacara peringatan 1 Sura, upacara
perkawinan, Mitoni, Nyadran (upacara
Bersih Desa), Tolak Hujan, dan masih
banyak hal lain. Menurut Kamus Besar
Bahasa Indonesia (2005:1208), tradisi
adalah kebiasaan turun temurun (dari nenek
moyang) Yyang masih dijalankan dalam
masyarakat”. Salah satu tradisi yang sampai
sekarang masih berkembang di tengah-
tengah masyarakat di Dukuh Karang Boyo,
Desa Sampetan, Kecamatan  Ampel,
Kabupaten Boyolali adalah tradisi Bakti
Marga yang dilaksanakan setiap malam satu
suro dengan patokan kalender jawa.

Ritual  tradisi Bakti Marga
merupakan salah satu wujud kebudayaan
yang dilakukan oleh masyarakat Jawa
terutama di Dukuh Karang Boyo. Hal
tersebut karena masyarakat Jawa tidak dapat
terlepas dari suatu keyakinan atau
kepercayaan  beserta  aspek-aspek  di
dalamnya. Masyarakat ~ Jawa  sulit

melepaskan diri dari aspek kepercayaan
| 75



Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 1 Nomor 1 Juli 2020

pada hal-hal tertentu yang telah berlangsung
secara turun-temurun. Sikap tersebut
merupakan  bentuk sikap  masyarakat
terhadap warisan leluhur dan merupakan
sikap yang dominan dalam kehidupan
masyarakat Jawa.

Tradisi Bakti Marga mempunyai
makna dan nilai-nilai spiritual di dalamnya.
Tradisi ini dilakukan khusus oleh warga
umat Buddha di Dukuh Karang Boyo dan
khususnya umat Buddha di Desa Sampetan.
Tradisi Bakti Marga merupakan sebuah
tradisi yang dilakukan oleh masyarakat
Buddhis di Dukuh Karang Boyo, Desa
Sampetan, Kecamatan Ampel, Kabupaten
Boyolali. Hal tersebut membuktikan bahwa
setiap tradisi yang dilakukan oleh
masyarakat mempunyai makna dan nilai-
nilai spiritual di dalamnya. Berdasarkan latar
belakang tersebut peneliti tertarik untuk
mengadakan penelitian mengenai nilai-nilai
spiritual tradisi Bakti Marga di Dukuh
Karang Boyo, Desa Sampetan, Kecamatan
Ampel, Kabupaten Boyolali disebabkan
beberapa hal. Pertama, tradisi Bakti Marga
masih dilestarikan oleh masyarakat Buddhis
di Dukuh Karang Boyo, Desa Sampetan,
kecamatan Ampel, Kabupaten Boyolali.
Kedua, dalam tradisi tersebut terdapat

simbol-simbol yang memiiki nilai filosofi

yang dapat dikaji dengan teori semiotika.
Selain itu, penelitian tersebut berkaitan
bidang ilmu yang berhubungan dengan
kebudayaan dengan kompetensi tambahan
sosiologi dan antropologi yang selaras
dengan tuntutan visi misi Prodi Kepanditaan
sekaligus sebagai pengetahuan dari Penulis
yang saat ini dalam penyelesaian Tugas
akhir sebagai Mahasiswa Prodi

Kepanditaan.

METODE

Penelitian ini menggunakan
pendekatan  studi  kualitatif ~ dengan
menggunakan model studi kasus karena
dalam penelitian ini berusaha mengungkap
tentang suatu perilaku, adat istiadat dan
pandangan hidup kelompok yang diamati.
Penelitian ini terbatas pada satu tempat di
Dukuh karang boyo, Desa Sampetan,
Kecamatan Ampel, kabupaten Boyolali.
Adapun teknik yang dipakai dalam
penelitian ini adalah teknik wawancara,

dokumentasi dan observasi.

PEMBAHASAN

Pada era setelah kemerdekaan umat
Buddha di Sampetan belum mempunyai
Vihara untuk melakukan puja Bakti. Puja

Bakti dilakukan di Goa, yang diberi nama
| 76



Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 1 Nomor 1 Juli 2020

Goa Lowo. Konon diceritakan oleh warga
dan pelaku ritual di Gua tersebut, walau goa
itu kelihatan kecil dan sempit namun jika di
isi  banyak umat pasti tetap muat.
Penyebaran Agama Buddha di tempat itu
mendapat respon yang sangat baik oleh para
masyarakat Desa Sampetan, hal itu terbukti
pada tahun-tahun tersebut jumlah umat
Buddha sangat Banyak mencapai Ratusan
kepala Keluarga. Perjalanan untuk menuju
Goa Lowo sangat jauh dan agak naik ke
Gunung tetapi itu tidak membuat patah
semanggat Umat Desa Sampetan, karena
mereka memiliki Semangat yang sangat luar
biasa untuk mendengarkan Dharma oleh
Romo Pramono (wawancara dengan Mbah
Narto, dirumahnya pada tanggal 08 Juni
2018).

Perkembangan Agama Buddha awal
di Sampetan dengan menerima wejangan
Dharma oleh Romo Pramono yang
dilakukan di Guo Lowo. Selain wejangan
Dharma secara lisan yang diberikan Romo
Pramono aktifitas tersebut berkembang
dengan metode lain. Perkembangan agama
Buddha di Sampetan ini diprakarsai dan
selalu muncul aktifitas baru sebagai bentuk
perkembangan ajaran tersebut.
Perkembangan ini juga dilakukan di Guo

Lowo dengan pertapaannya Beliau Romo

Pramono di Guo tersebut dan berhasil
menciptakan tata riltual Puja Bhakti dengan
Versi Paritta Bahasa Ibu ( paritta Bahasa
Jawa) dengan diperindah dengan nuansa
lagu Kejawen (' lagu nuansa Jawa).

Perkembangan Agama Buddha
mendapat perhatian dari pihak pemerintah
desa Sampetan, Sehingga pada saat itu
bapak Lurah memberi tanah di pekarangan
Balai Desa di bangun sebuah Vihara untuk
Umat desa Sampetan yang di beri nama
Vihara Buddha Sasana, itu merupakan
Vihara pertama untuk umat Buddha
Sampetan. Dari latar belakang sejarah inilah
tradisi Bakti Marga ini tetap di Uri-uri
(dilestarikan) karena memiliki  banyak
makna diantaranya sebuah penghormatan
tonggak awal perkembangan agama Buddha
dan juga sebagai budaya naluri orang Jawa
sebagai wujud bakti terhadap budaya leluhur
untuk memperingati tahun baru kalender
Jawa.
Tradisi Bakti Marga

Tradisi ini dilakukan pada malam
satu suro dengan istilah metuk tanggal Jawa
1 suro. Malam satu suro merupakan salah
satu tradisi tahunan yang setiap tahunnya
dilaksanakan oleh sebagian besar
masyarakat jawa, khususnya masyarakat

Jawa di daerah Yogjakarta, Surakarta dan
| 77



Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 1 Nomor 1 Juli 2020

Solo. Malam satu suro merupakan
pergantian tahun pada penanggalan kalender
Jawa. Sama halnya dengan Tahun baru
dengan tanggal satu Muharam tahun Hijriah
atau sama halnya dengan tahun baru masehi
yang dimulai dengan tanggal satu pada
bulan Januari tahun masehi. Satu suro
bagian penting bagi kehidupan manusia
khususnya orang Jawa.

Masyarakat Jawa masih menyakini
malam satu suro sangat identic dengan
nuansa mistis atau nuansa spritualnya sangat
kental. Malam satu suro sangat berarti bagi
orang Jawa, karena tidak saja memiliki
dimensi fisik, perubahan tahun tetapi juga
mempunyai dimensi spiritual. Orang Jawa
yakin bahwa perubahan tahun Jawa
bertepatan dengan tahun Hijriah,
menandakan babak baru dalam kehidupan.
Pada dasarnya masyarakat Jawa menjalani
ritual malam satu suro dengan berbagai
maksud, yang utama adalah mengharapkan
perubahan hidup yang lebih baik di tahun
yang akan datang dijalaninya.

Satu suro merupakan hari pertama
dalam kalender Jawa di bulan Suro, dan
bertepatan dengan Satu suro biasanya
sesepuh menyampaikan masuk tanggal satu
suro setelah melewati waktu pukul 16,00

diperingati telah memasuki tanggal satu

biasanya disebut malam satu suro atau Bakti
Marga  masyarakat Karang Boyo
menyebutnya, dan sejak sore itu
mayararakat mempersiapkan untuk ritual
yang proses berlangsungnya sampai selesai
dini hari bahkan sampai munculnya sinar
matahari dipagi hari. Malam satu suro
memiliki ~ banyak  pandangan  dalam
masyarakat Jawa, hari ini dianggap keramat
terlebih bila jatuh pada Jum’at legi. Untuk
sebagian Masyarakat pada malam satu suro
dilarang untuk kemana-mana kecuali untuk
berdoa atau pun untuk melakukan ibadah
lain. Bagi masyarakat Jawa, bulan suro
sebagai awal tahun Jawa juga dianggap
sebagai bulan sakral atau suci, bulan yang
tepat untuk melakukan renungan, intospeksi
dan untuk mendekatkan dengan yang Maha
Kuasa, maka malam satu suro nilai
spritualnya sangat tinggi.

Cara yang biasa  digunakan
masyarakat Jawa untuk berintropeksi adalah
dengan lelakon, yaitu puasa ( Ngrowot,
mutih,  ngebleng,  ngadem)  dengan
mengendalikan hawa nafsu, lelaku malam
satu suro tepat pada pukul 00.00 masyarakat
melakukan kelanjutan rangkaian ritual
dengan cara lelaku ( prosesi mubeng Ndeso
dengan arah Ngiwo dengan makna

menyingkirkan mara bahaya), diadakan oleh
| 78



Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 1 Nomor 1 Juli 2020

Masyarakat dukuh Karang Boyo, Desa
Sampetan, Kecamatan Ampel, Kabupaten
Boyolali.

Tradisi saat Malam satu suro
bermacam-macam tergantung dari daerah
mana memandang hal ini, sebagai contoh
Tapa Bisu, atau mengunci mulut yaitu tidak
mengeluarkan kata-kata selama ritual ini,
yang dapat dimaknai sebagai upacara mawas
diri, berkaca pada diri atas apa Yyang
dilakoninya  selama  setahun  penuh,
menghadapi tahun baru di esok paginya.
Tradisi lainnya adalah Kungkum atau
berendam di sungai besar, sendang atau
sumber mata air tertentu, Ada juga
Tirakatan dengan tidak tidur semalam
suntuk dengan tuguran atau perenungan diri
sambil berdoa. Diantara tradisi tersebut ada
juga sebagian masyarakat yang
menggunakan malam satu suro sebagai saat
yang tepat untuk melakukan ruwatan.
Sepanjang bulan suro masyarakat Jawa
menyakini untuk harus bersifat eling ( inggat
) dan waspada. Eling artinya manusia harus
selalu tetap inggat siapa dirinya dan dimana
kedudukanya sebagai ciptaan  tuhan.
Sebagian masyarakat mempercayai pada
malam satu suro, muncul kekuatan Gaib
atau kekuatan yang tidak kasap mata. Dalam

kegiatan ~ Melek-melek atau  Tirikatan

misalnya disetiap perempatan masyarakat
berkumpul untuk menggelar doa agar
terhindar dari mara bahaya, mara petaka
atau gangguan jahat.

Menurut pendapat Embah Narto
Kaseri wawancara tanggal 08 Juni 2018
dirumah mbah Narto sebagai sesepuh di
dukuh  Karang Boyo Bakti Marga
merupakan  wujud rasa bakti atau
penghormatan yang ditujukan kepada
leluhur (leluri Danyang Semoro Bumi) di
dukuh Karang Boyo dengan cara berjalan
mengintari desa dengan berlawanan arah
dari pradhaksina arah mengelilingi desa
tidak searah dengan jarum jam ( arah Ngiwo
) dan membawa sebuah persembahan yang
di letakan disebuah perempatan. Sedangkan
Pradaksina ~ merupakan  penghormatan
dengan mengelilingi objek dengan searah
jarum jam dengan bersikap Anjali. Bakti
Marga dilaksanakan pada malam satu suro,
tepat pukul 00.00 atau jam 12 malam,
waktu melakukan ritual mubeng Desa
berjalan mengintari desa mereka membawa
persembahan atau sesajen yang isinya ada
Bunga, Hio, Lilin, dan intok-intok (uncek),
sedangkan intok-intok  (uncek) adalah
sesajen dalam Bahasa jawa, itu berupa
Tumpeng kecil, Bawang, Cabe Merah dan

| 79



Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 1 Nomor 1 Juli 2020

Terasi, sesajen ini biasanya di letakan di 7
perempatan di dukuh Karang Boyo”.
Intok-intok (uncek) ini selain buat
sesajen waktu Bakti Marga sering juga
digunakan persembahan untuk
memperingati hari Kelahiran (Weton) diri
kita masing-masing. Masyarakat dukuh
jika Bakti

Marga dilaksanakan dengan Hikmat maka

Karang Boyo berkeyakinan
keselamatan, kebahagian, kedamaian,
Rezeki lancar , Kesehatan dan Ketentraman
dapat di perolehnya di kehidupan sehari-
hari. Didalam Buddhis dikenal dengan
Amisa Puja, vyaitu Pemujaan dengan
melakukan  persembahan. Dengan
melakukan Amisa Puja akan membuahkan
banyak pahala, berupa usia panjang,
kebahagiaan, dan kekuatan. Dhammapada
1009.

Bakti Marga didukuh Karang Boyo
berlangsung sejak tahun 1967 di lakukan
oleh Embah Priyo Hartoyo sewaktu itu
beliau menjabat Kepala desa,di damping
oleh embah Niti tukimin dan Embah Narto
Kaseri. Mereka bertiga yang mengawali
awal mulanya Bakti Marga di dukuh Karang
Boyo dan sampai sekarang masih
dilestarikan oleh masyarak lingkungan

tersebut.

Sebelum mubeng Desa dimulai umat

melakukan  sembahyang  bersama-sama
dengan menggunakan Parita Bahasa lbu
(bahasa Jawa). Tim pembawa puja yaitu
para remaja membawa lilin, air, bunga, dupa
dan buah secara bergantian untuk diserahkan
kepada petugas altar dan ditaruh di altar

Sang Buddha.

Nilai-nilai Spritual dalam tradisi Bakti
Marga dalam perspektif Buddhis

Nilai spritual dalam pandangan buddhis
yang terjadi dalam tradisi Bakti Marga
yaitu;

a. Ritual mubeng Kampung,
dilaksanakan berkeliling dukuh
Karangboyo dan selorejo pada
malam hari sebagai wujud dari
bentuk perenungan untuk selalu
introspeksi diri. Dalam
pelaksanaaan Ritual Mubeng
Desa atau mengelilingi kampung
dalam ritual ini, semua peserta
harus melakukan Tapa Bisu
(tidak  berbicara atau  pun
bersuara), serta tidak makan,
minum dan merokok. Yang dapat
dimaknai sebagai upacara mawas
diri, berkaca pada diri atas apa

yang dilakoninya selama setahun
| 80



Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 1 Nomor 1 Juli 2020

penuh, menghadapi tahun baru di
esok paginya. Ritual Mubeng
Kampung Kalau dalam Buddhis
hampir sama dengan Pradaksina
akan tetapi ritual Mubeng
Kampung di sini dalam tradisi
Bakti Marga tidak sama dengan
pradaksina yang dilakukan pada
peringatan waisak yaitu dengan
searah jarum jam melainkan
berlawanan jarum jam, itu
bertujuan melawan mara bahaya.
Membawa  persembahan atau
sesajen yang diletakan
diperempatan  sekitar  dukuh
Karang Boyo-Selorejo, setelah
sampai di perempatan sesepun
membacakan doa-doa dilanjutkan
membakar hio dan meletakan
sesajen, isi sesajen berupa
bungga, lilin, dan intok-intok(
uncek), sedangkan intok-
intok(uncek) berupa tumpeng
kecil, bawang merah, cabe
merah, dan terasi, sesajen itu
berisi hasil bumi dari masyarakat
dukuh Karang Boyo dan Selorejo
itu wujud dari rasa syukur
terhadap alam dan penghormatan

kepada leluhur. Dalam Buddhis

dikenal dengan Amisa Puja yang
berarti pemujaan dengan
persembahan.

Lek-lekan (Tidak tidur semalam
suntuk) adalah tradisi yang
biasanya dilakukan oleh warga
dukuh Karang Boyo setelah
melakukan acara mubeng Desa.
Sebagian  besar  masyarakat
mempercayai pada malam satu
suro muncul kekuatan gaib atau
kekuatan yang tidak tampak oleh
mata telanjang. Kegiatan Lek-
kan disini bisa di isi dengan
melakukan Meditasi (Bhavana).
Tujuan meditasi adalah
memusatkan pikiran dan
memenagkan pikiran.

Poso atau Atthasila Orang-orang,
sebelum mengalami
perkembangan  jaman  dulu
mereka melakukan poso mutih
tidak makan yang mengandung
garam. Dalam perkembangannya
saat ini beberapa masyarakat ada
yang melakukan Atthasila. Puasa
ini mempunyai makna
Pengendalian diri, dan
melakukan perbuatan baik dan

benar.
| 81



Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 1 Nomor 1 Juli 2020

Dari ritual tradisi Bakti Marga
sebagai manifestari dari rasa syukur
dan malam penuh harapan agar
kehidupan disetahun ke depan lebih
baik, dari serangkaian tradisi diatas
di percaya dapat mendatangkan
berkah. Bagi masyarakat awam,
peristiwa itu barangkali dipandang
sebagai sebuah keanehan yang sulit
dipahami. Namun bagi yang masih

menyakini tentu tidak demikian.

Makna dan simbol-simbol Buddhis yang
terkandung dalam Tradisi Bakti Marga

Penelitian ini  nengambil objek
penelitian penelitian berupa kegiatan
keagamaan jadi banyak sekali simbol
— simbol yang mempunyai Makna
dalam konteks Buddhis yang
terdapat dalam peringatan Bakti
Marga, seperti berikut ini;

1. Patung Buddha

Patung Buddha merupakan ilustrasi
Buddha Gautama yang di ukir di
kuningan dan di letakan di tempat
tertinggi di altar. Patung Buddha
merupakan sarana puja utama,
patung Buddha  melambangkan
keagungan Buddha dan
Penghormatan kepadaNya. Patung

Buddha di altar merupakan bentuk
komunikasi umat Buddha,
keberadaan patung di atar ini
menstimulasi umat Buddha untuk
mengingat kesempurnaan, kelebihan
dan sifat-siat mulia guru terbesar
mereka. Penempatan patung Buddha,
yang selalu lebih tinggi dari
peralatan puja lainnya merupakan
manifestasi pengabdian, cinta, dan
rasa hormat umat Buddha kepada
Sang Buddha. (Hasil Wawancara
dengan Mbah Narto Kasri pada
tanggal 09 Juni 2018 )

2. Lilin

Lilin yang di gunakan dalam
sesaji atau dalam bahasa Agama
Buddha di sebut dengan sarana Puja.
Sebagai Sarana puja lilin mempunyai
makna filosofis yang sesuai dengan
ajaran Buddha. Lilin adalah benda
yang mengeluaran cahaya, cahaya
tersebut mewakii Dhamma dari Sang
Buddha vyang selalu memberi
penerangan kepada semua makhluk.
Selain itu, lilin juga menyimbolkan
sebuah pengorbanan. Lilin
mengorbankan dirinya sendiri, untuk

memberi penerangan kepada pihak
| 82



Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 1 Nomor 1 Juli 2020

lain. Hal ini menyiratkan ajaran Sang
Buddha mengenai dana atau
memberi kepada makhluk lain yang
membutuhkan tanpa memandang
suku, agama, ras, golongan dan
sebagainya. Dengan sifat liliin yang
seperti itu, Sang Buddha
menyarankan umat Buddha untuk
dapat seperti lilin. Menjadi cahaya
untuk makhluk lain, melakukan
kebajikan, memberi kebahagiaan,
pada makhluk lain
3. Hio atau dupa

Melambangkan .keharuman dan
ketentraman. Adapun maksud yang
tertuang adalah hendaknya kita
menjaga keharuman nama pribadi,
keluarga, juga ketentraman pribadi
dengan cara menjalankan sujud
manembah kepada Tuhan Yang
Maha Esa secara hening dan eling.
4. Bunga

Sarana puja lainya yang bisa di
altar puja adalah Bunga mawar
Merah Putih melambangkan
penghormatan  terhadap  Negara
seperti Benderan Merah Putih kalu
dalam jawa dikenal dengan ( Bopo
Biyung lbu pertiwi ). Dalam

Buddhis Bunga secara filosofis

mengambarkan  ketidak  kekalan.
Dalam agama Buddha di kenal
adanya sebuah Anica yang artinya
selalu berubah, semua tidak kekal.
Hal tersebut seperti yang terjadi pada
bunga, hari ini kuncup, beberapa heri
kemudian mekar, dan tampak sangat
indah, namun beberpa hari kemudian
akan layu dan gugur sedikit demi
sedikit dan memudian mati. Sama
halnya dengan tubuh manusia dan
semua makhluk hidup, tidak ada satu
pun yang kekal abadi, semua pasti
mengalami kematian.

5. Air

Air lambang dari kesucian.
Hendaknya kita selalu menjaga
perasaan yang bersih dan bening,
suci.

Air adalah yang sangat penting
bagi umat Buddha yang diletakan di
altar sebagai sarana puja dalam puja
nakti, termasuk Ritual Bakti Marga.
Air melambangkan kerendahan hati.
Hal ini terlihat dari karakteristik air
di sungai yang selalu mengalir dari
tempat yang lebih tinggi menuju
tepat yang lebih tendah. Selain itu air
juga mewakili kemurniaan pikiran.

Demikian juga manusia juga harus
| 83



Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 1 Nomor 1 Juli 2020

selalu rendah hati dan kemurniaan
pikiran mereka. Air juga mewakili
Dhamma, ajaran Sang Buddha yang

bisa membersihkan kekotorn batin

Sesaji yang diletakan di altar
puja saat ritual Bakti Marga adalah
tumpeng. Tumpeng agung adalah

tumpeng khusus untuk Sang Maha

pikiran. Pencipta, sebagai bentuk pengabdian
dan rasa syukur. Tumpeng adalah
6. Buah singkatan dari “Tumungkulo sing

Maknanya adalah agar semua
pekerjaan dan tindakan
menghasilkan buah yang manis dan
bermanfaat bagi semua makhluk.
Buah juga diletakan di Altar puja.

Buah dalam Agama Buddha juga

mempeng”  jika ingin  selamat
rajinlah beribadah atau sembhyang.
Semua tumpeng bentuknya lancip ke
atas hampir mirip dengan stupa
sehingga tumpeng juga bermakna

simbul dari nirvana atau pencapain

menyimbolkan dari buah perbuatan tertinggi,
(kamma), hasil dari kebajikan. Selain
itu sebagai lambang menghormat KESIMPULAN

kepada Sang Buddha. Buah —buahan
mengingatkan umat Buddha saat ini
kepada pengikut Buddha di ribuan
tahun yang lalu ketika Beliau masih
hidup. Pada saat itu, pengikut Sang
Buddha sering memberi Buah untuk
di makan oleh Sang Buddha. Dengan
demikian, menempatkan buah di

altar juga melambangkan cara umat

1.

Tradisi  bakti

dilaksanakan setiap malam satu suro

Pelaksanaan marga
dengan istilah metuk tanggal Jawa 1
suro. Bakti Marga merupakan wujud
Bakti atau penghormatan kepada leluhur
(leluri Danyang Semoro Bumi) di dukuh
Karang Boyo dengan cara berjalan
mengintari desa dengan berlawanan

arah dari pradhaksina mengelilingi desa

Buddha mempertahankan Tradisi tidak searah dengan jarum jam (arah
mereka. Ngiwo) dan  membawa  sebuah

persembahan yang di letakan disebuah
7. Tumpeng perempatan. Bakti Marga dilaksanakan

pada malam satu suro, tepat pukul 00.00
| 84



Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 1 Nomor 1 Juli 2020

atau jam 12 malam. Sebelum ritual
Mubeng desa mereka melakukan
kebaktian dengan menggunakan Bahasa

Jawa( bahasa Ibu).

2. Bentuk nilai-nilai spiritual tradisi Bakti
Marga dalam Perspektif Buddhis di
dukuh Karang Boyo.

a. Ritual Mubeng desa, sebagai
bentuk perenungan untuk selalu
intropeksi diri. Didalam Buddhis
hamper mirip dengan Pradaksina

b. Membawa  persembahan  atau

sesajen bermaksud wujud rasa

syukur  terhadap alam  dan
penghormatan  dengan leluhur.

Didalam Buddhis dikenal dengan

Amisa Puja

c. Lel-lekan (tidak tidur) bermaksud
memusatkan pikiran dan
memenagkan pikiran. Di dalam
Buddhis dikenal dengan Meditasi

d. Poso bermaksud pegendalian diri
dan melakukan perbuatan baik.
Dalam Buddhis dikenal dengan
Atthasila

3. Makna simbol-simbol dalam konteks
Buddhis yang terkandung dalam tradisi
Bakti Marga, seperti Buddha rupang,

lilin, bungga, dupa, air, buah dan

tumpeng mempunyai makna

penghormatan kepada
leluhur,adhitthana, dama, annica, dan

kamma.

DAFTAR PUSTAKA

Aman, Aifuddin. (2013).Tren Spritualtas
Melenium Ketiga. Cetakan Pertama.
Tangerang:Ruhama.

Arikunto. (2006). Prosedur Penelitian Suatu
Pendekatan Praktik. Jakarta: Rineka
Cpta

Hakim, Muhamad Nur. (2003). Islam
Tradisionldan
reformasiPragmatisme (Agama
dalam pemikiran Hasan Hanafi).
Malang: Bayu Media Publishng.

Haryanto. (2008). Dasar-dasar penulisan
Proposa Penelitian. UGM: Gadjah
Mada UniversityPress.

Hasan, A;liah B.p. (2006). Psiklogis
Pekembangan Islam Menyigka
Renang Kehidupan Manusia dan
Prkelahiran hingga Pascakematian.
Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Kurniawan.  (2001). Semiologi Rolan d
Barthes Indonesi Tera, Magelang

Milles an Huberman, A. Michael. (1992).
Anaisis Data Kwalitatif : Buku
Smber tentang Metode-metode Baru.
Jakarta ; Ul Press

Moleong, Lexy J. (2013). Metodelogi
enelitian Kwalitatif. Bandug: PT.
Rmaja Rosdakara.

| 85



Sabbhata Yatra
Jurnal Pariwisata dan Budaya
Volume 1 Nomor 1 Juli 2020

Mursal, sten. (1999). Kajian Tranformasi
Budaya. Bandung: Angkasa

Piedmont, R.L. (1999). Does Sprituaiity
Represent the Sixth Factor of
Persnality? Spritual Transcendence
and the Five-Factor Model Journal
of Personality, December, (67:6).
Oxford; Blackwell Publishers.

Piedmont, R.L. (2001). Spiritual
Transeendence and the Scientific
Study of Sprituaality, Journal of

Rehabilitatio, 67 (1):4-14.
Alexandria; National Rehabilition
Counseling Association.

Rohman syah, Alfian. (2014). Studi dan
Pen gajian Sastra: Perken alan
Awal

Rosito, Asina. (2010). Spritualitas dalam
Perspejktif Psijkologi Positif, jutnal
Visi 18 (1): 29-42.

| 86



