AKULTURASI TRADISI PANCEN DAN SIKAP KEAGAMAAN UMAT
BUDDHA DALAM MENDUKUNG TUMBUHNYA KARAKTER BANGSA

Niken Wardani, S.H., M.Pd.B.
Penelitian Dosen Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri Jawa Tengah

Abstract

The purpose that will be achieved though the research are to understand how the traditional pancen
influences budhist religiousness and how the traditional pancen support the religious national character
at vihara Purwa Manggala, Dukuh Plukisan, Sumbung, Cepogo, Boyolali, Central Java. This reseach
use qualitatif method by using case study. Case study is a process of collecting data and information
deeply, detail, intensively, holisticly and systematikcally about people, event, social setting or a group of
people by using any method and technique and also involved many source of information to understand
effectively how people, event, social event are going well as the context. The influence of traditional
pancen to the budhist religiousness at Dukuh Plukisan is that traditional pancen has become an identity of
budhist fellowship at Dukuh Plukisan. That tradition which has become a legacy influences the budhist
fellowship as a rule that has applied throung behavior, attitude and conviction to the budhist value
because the traditional pancen is going well in a harmony with budhist teaching at Dukuh Plukisan. The
traditional pancen support the growth of religious nation character at Dukuh Plukisan, whict is the most
important thing to do the traditional pancen is believe. The people believe that doing traditional pancen
is a good thing that has been inherited from generation to generation and also it can be run in harmony
with budhist teaching or has no contradiction with budhism it seft. Then, that believe is supported with
attitude of honest and sincere, always keep the promise by always remember the day when the ancestors
passed away and loyality to the existence of the ancestors.

Keyword: Tradition, Pancen, Religiousness budhist attitude.

Abstrak

Tujuan yang hendak dicapai dalam penelitian ini adalah Untuk mengetahui bagaimana pengaruh
tradisi pancen terhadap sikap keagamaan umat Buddha di Vihara Purwa Manggala, dan untuk untuk
mengeutahui bagaimana tradisi pancen mendukung tumbuhnya karakter bangsa yang religious di
Vihara Purwa Manggala, Dukuh Plukisan, Desa Sumbung, Kecamatan Cepogo, Kabupaten Boyolali,
Jawa Tengah. Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif, dengan pendekatan case studies
(studi kasus). Penelitian kasus adalah suatu proses pengumpulan data dan informasi secara mendalam,
mendetail, intensif, holistik, dan sistematis tentang orang, kejadian, social setting (latar sosial), atau
kelompok dengan menggunakan berbagai metode dan teknik serta banyak sumber informasi untuk
memahami secara efektif bagaimana orang, kejadian, latar alami (social setting) itu beroperasi atau
berfungsi sesuai dengan konteksnya. Pengaruh tradisi pancen terhadap sikap keagamaan umat Buddha
dukuh Plukisan adalah bahwa tradisi pancen telah menjadi jatidiri dari masyarakat umat Buddha dukuh
Plukisan. Tradisi yang sudah berjalan secara turun temurun tersebut mempengaruhi sikap keagamaan
masyarakat umat Buddha dukuh Plukisan sebagai suatu tatanan yang teraplikasi melalui tingkah laku,
sikap dan keyakinan terhadap nilai-nilai yang ada dalam ajaran agama Buddha, karena tradisi pancen
tersebut berjalan dan sejalan dengan ajaran agama Buddha yang dianut oleh umat Buddha dukuh
Plukisan. Tradisi pancen mendukung tumbuhnya karakter bangsa yang religius masyarakat umat Buddah
dukuh Plukisan adalah bahwa dalam melaksanakan tradisi pancen ini hal yang utama adalah adanya
kepercayaan atas apa yang dilakukan. Masyarakat memilik rasa percaya bahwa melaksanakan tradisi
pancen ini adalah suatu hal yang baik dan benar sesuai dengan naluri/warisan leluhur, dan juga sejalan



2

Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

dengan ajaran dalam agama Buddha, atau tidak bertentangan dengan ajaran agama Buddha. Selanjutnya
sikap percaya tersebut didulung oleh sikap jujur dan ikhlas dalam melaksanakannya, selalu menepati
janji dengan selali niteni/titen terhadap hari geblak para leluhur, dan kesetiaan terhadap eksistensi atau

keberadaan para leluhur tersebut.

Kata Kunci: Tradisi, Pancen, Sikap Keagamaan Umat Buddha

PENDAHULUAN

Budaya dan tradisi yang berkembang di
pulau Jawa sangat dipengaruhi oleh kondisi
lingkungan dan pola penghidupan masyarakat
Jawa pada Secara umun
masyarakat Jawa merupakan masyarakat
agraris dimana kegiatan sehari-harinya adalah

umumnya.

berupa kegiatan yang berkiatan dengan
pertanian. Terbentuknya suatu budaya dan
tradisi di dalam masyarakat juga dipengaruhi
oleh adanya sejarah masa lalu yang terjadi
di dalam masyarakat tersebut. Di dalam
masyarakat Jawa tengah budaya dan tradisi
yang berkembang saat ini sangat dipengaruhi
oleh sejarah kerajaan-kerajaan yang pernah
berkembang di pulau Jawa pada masa lalu,
dimana budaya dan tradisi kerajaan Hindu-
Buddha masih sangat kental mempengaruhi
budaya dan tradisi yang berkembang hingga
saat ini.

Masyarakat yang mendiami wilayah
Jawa Tengah khususnya di dukuh Plukisan,
desa Sumbung, Kecamatan Boyolali, Jawa
Tengah merupakan masyarakat agraris
yang dipengaruhi oleh keadaan geografis
pegunungan. Dukuh Plukisan terletak dikaki
gunung Merapi, dimana masyarakatnya
bermata pencaharian sebagai petani, peternak

dan pedagang.
Istilah “pancen "merupakan istilah
bahasa Jawa yang berarti menyediakan

makanan dan minuman yang diperuntukkan
kepadaanggotakeluargayangtelah meninggal,
pada hari meninggalnya anggota keluarga
tersebut atau diebut dengan istilah hari
geblaknya. Tradisi pancen dilakukan setiap
bulan sekali pada hari meninggalnya salah satu

anggota keluarga (orang tua/leluhur), anggota
keluarga lain membuat sesaji yang terdiri dari
makanan, minuman yang menjadi kesukaan
orang yang meninggal tersebut ketika masih
hidup. Menurut kepercayaan masyarakat
Jawa orang yang telah meninggal akan pulang
kerumah pada setiap hari meninggalnya,
sehingga anggota keluarga yang lain harus
menyediakan makanan dan minuman untuk
leluhur tersebut.

Tradisi pancen adalah salah satu tradisi
yang dilajankan oleh masyarakat dukuh
Plukisan sejak jaman dahulu kala. Tradisi
ini secara turun temurun dari generasi ke
generasi dilakukan oleh umat Buddha dalam
kehidupan sehari-hari. Tradisi ini berjalan
beriringan dengan ajaran agama Buddha
yang diamnut oleh umat. Masyarakat dukuh
Plukisan telah meyakini atau memeluk salah
satu agama, namun disamping menjalankan
ajaran agamanya masing-masing mereka tetap
melaksanakan tradisi-tradisi Jawa yang masih
berlaku. Masyarakat tidak mempermasalahkan
apakah tradisi yang dijalankan selaras dengan
ajaran agama yang dipeluknya ataukah tidak.
Ajaran agama dan tradisi berjalan beriringan
dalam kehidupan masyarakat.

Sebagai salah satu contoh keberadaan
tradisi di tengah-tengah masyarakat beragama
(2001), bahwa
pada dasarnya pengaruh keyakinan agama
yang di anut oleh masyarakat beragama ikut

dijelaskan oleh Marzuki

mewarnai tradisi dan budaya mereka sehari-
hari. Masyarakat Jawa yang menganut Islam
santri, misalnya, lebih banyak terikat dengan
aturan Islamnya, meskipun bertentangan

dengan budaya dan tradisi Jawanya. Hal ini

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama
karena tidak sedikit tradisi-tradisi Jawa yang
bertentangan dengan keyakinan atau ajaran
Islam. Sebaliknya bagiyang menganut Islam
abangan tradisi Jawa tetap dijunjung tinggi,
meskipun bertentangan dengan keyakinan
atau ajaran Islam.

Peneliti mendapatkan beberapa fakta
yang terjadi di dalam masyarakat umat buddha
dukuh plukisan dari kegiatan observasi yang
dilakukan. Fakta tersebut adalah masyarakat
manjalankan tradisi pancen, namun selain itu
masyarakat juga menjalankan ajaran agama
yang dianut yaitu ajaran agama Buddha.
Disini telah terjadi sebuah akulturasi antara
pelaksanaan tradisi jawa khususnya pancen
dengan ajaran dalam agama Buddha.

Berdasarkan hasil observasi

yang
dilakukan oleh peneliti pada masyarakat di
dukuh Plukisan adalah mulai berkurangnya
budaya gotong-royong, kesadaran ronda
malam, dan lain-lain. Hal ini merupakan
suatu indikasi bahwa nilai-nilai kebersamaan,
kepedulian dan tanggungjawab  mulai
memudar. Gejala tersebut merupakan suatu
hal yang memprihatinkan dan perlu untuk
mendapat perhatian dari seluruh unsur
masyarakat. Bahwa nilai nilai-nilai moral
harus ditingkatkan dengan ajaran agama,
dengan tradisi dan lain-lain. Hal tersebut agar
supaya nilai-nilai moral masyarakat tumbuh

dan menjadi sebuah karakter yang baik.

TINJAUAN PUSTAKA
Akulturasi

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia
Bahasa (2014: 33),
tentang pengertian akulturasi sebagai sebuah

Pusat menjelaskan

pencampuran dua kebudayaan atau lebih yang
saling bertemu dan saling mempengaruhi.

Pengertian Tradisi

Kata tradisi dijelaskan oleh Pudentia
dalam (Nggawu, 2011:109), bahwa kata tradisi
berasal dari bahasa Latin, yaitu tradition yang
berarti diteruskan atau kebiasaan. Dalam
pengertian yang paling sederhana adalah
sesuatu yang telah dilakukan sejak lama
dan menjadi bagian dari kehidupan suatu
kelompok masyarakat, biasanya dari suatu
negara, kebudayaan, waktu, atau agama yang
sama. Hal yang paling mendasar dari tradisi
adalah adanya informasi yang diteruskan dari
generasi baik tertulis maupun lisan. Tanpa
adanya hal itu, suatu tradisi akan punah.

Simanjuntak (2016: 53) menjelaskan
bahwa, seperti halnya suku-suku bangsa lain di
Indonesia, maka suku bangsa Jawa pun terikat
dan patuh kepada tradisi yang diwariskan
leluhurnya. Tradisi ini merupakan lembaga
yang mengatur, mengandalikan, mengawasi,
mendorong sikap-sikap dan sifat-sifat orang
Jawa. Karena itu, kadangkala tradisi itu
kita lihat menjadi sibagian dari jiwa dan
kehidupannya. Mereka kadangkala tidak bisa
memisahlan diri dari tradisi dan kepercayaan.

Di antara bagian demi bagian maupun
unsur-unsur kebudayaan Jawa, baik secara
praktiknya maupun secara idealnya, esensinya
ialah penghormatan kepada leluhur mereka
(nenek moyang). Harapan adanya suatu restu
nenek moyang yang sudah mati tersebut
mengawasi dan mengayomi keturunannya.
Adanya kepercayaan bahwa rezeki akan
semakin bertambah, bila nenek moyang
memberi restu. Dalam hal ini restu nenek
moyang itu kita peroleh bila kita dengan rajin
tekun melakukan serangkaian upacara tradisi
yang diwariskan nenek moyang tersebut
(Simanjuntak, 2016: 53).

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Dari beberapa pendapat ahli tersebut di
atas maka dapat disimpulkan bahwa tradisi
adalah suatu norma yang disebut sebagai
pranata warisan historis dari leluhur atau
nenek moyang yang masih dijalankan oleh
masyarakat pada masa sekarang. Tradisi
merupakan ciri khas suatu daerah secara lokal
yang tidak dimiliki dan tidak berlaku bagi
masyarakat di daerah yang berbeda. Tradisi
merupakan suatu bentuk penghormatan
kepada leluhur atau nenek moyang dan atas
keberadaannya tersebut masyarakat tidak bisa
memisahkan diri dari tradisi dan kepercayaan.

Peranan Fungsi Tradisi

2014: 74) menjelaskan
tentang fungsi dari tradisi adalah sebagai
berikut:

(Sztompka,

a. Tradisi adalah kebijakan turun-temurun.

b. Memberikan legitimasi terhadap
pandangan hidup, keyakinan, pranata,
dan aturan yang sudah ada.

c. Menyediakan symbol identitas kolegtif
yang meyakinkan, memperkuat loyalitas
primodial terhadap bangsa, komunitas
dan kelompok.

d. Membantu menyediakan tempat
pelarian dari keluhan, ketakpuasan, dan
kekecewaan kehidupan modern.

Tentang kaitan antara tradisi dan agama,
Simanjuntak (2016: 54), menjelaskan bahwa
kekuatan tradisi dan kekuatan agama kadang-
kadang menjadi campur baur, menjadi
kabur. Kita kadang-kadang menjadi sulit
menentukan apakah suatu pengaruh itu karena
pengaruh tradisi secara murni atau pengaruh
agama sendiri. Bahkan kadang-kadang kita
menemukan semacam ‘“agama kebudayaan”
atau “agama tradisi”. Artinya, gabungan
esensial antara nilai-nilai agama dengan
nilai-nilai kebudayaan yang menjadi bagian
potensial praktik tradisi sehari-hari.

Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Dalam Kitab Suci Dhammapada V1II,
9 syair 108 (Jotidhammo, 1997), menjelaskan
tentang makna dari suatu tradisi persembahan
yang menjelaskan bahwa pengorbanan dan
persembahan yang dilakukan dalam upacara-
upacara tradisi tidak dilarang maupun
dianjurkan, namun hal tersebut hendaknya
dikaji lagi karena akan lebih baik apabila kita
memberikan penghormatan tersebut ketika
orang tersebut masih hidup dan memiliki
perilaku yang lurus sesuai dengan ajaran
agama sehingga pantas untuk dihormati.

Pengertian Pancen

Istilah “pancen” berkembang di daerah
Jawa Tengah khususnya di wilayah Solo
dan sekitarnya. Istilah “pancen” merupakan
istilah bahasa Jawa yang berarti menyediakan
makanan dan minuman yang diperuntukkan
kepadaanggotakeluargayangtelahmeninggal,
pada hari meninggalnya anggota keluarga
tersebut. Tradisi pancen dimaksudkan setiap
bulan sekali pada hari meninggalnya salah satu
anggota keluarga (orang tua/leluhur), anggota
keluarga lain membuat sesaji yang terdiri dari
makanan, minuman yang menjadi kesukaan
orang yang meninggal tersebut ketika masih
hidup. Menurut kepercayaan masyarakat
Jawa orang yang telah meninggal akan pulang
ke rumah pada setiap hari meninggalnya,
sehingga anggota keluarga yang lain harus
menyediakan makanan dan minuman untuk
leluhur tersebut.

Dalam ajaran agama Buddha orang
yang telah meninggal akan terlahir di alam
tertentu sesuai dengan akumulasi kamma
baik dan kamma buruknya. Makhluk yang
hanya terlahir di alam pefa saja yang masih
membutuhkan bantuan dari anggota keluarga
yang masih hidup. Bantuan tersebut berupa
makanan, minuman, dan yang terutama adalah
bantuan berupa doa-doa untuk membantu
makhluk tersebut dapat terlahir di alam yang
lebih baik.

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Kaharuddin (2005:248), menjelaskan
bahwa makhluk yang dapat memelihara
hidupnya dengan memakan makanan
yang disuguhkan orang dalam upacara
sembahyang adalah makhluk yang terlahir
di alam Paradattupajivika-peta. Makhluk
yang terlahir di alam ini jauh dari kesenangan
dan  merasakan  penderitaan  sehingga
membutuhkan bantuan dari makhluk lain
dalam hal ini adalah manusia melalui doa-
doa dan dana makanan yang dikirimkan
keladanya.

Selanjutnya dijelaskan dalam
Tirokuddha Sutta (Dhammadhiro, 2005: 189),
syair ke-1 sampai denga syair ke-10, tentang
upacara persembahan dana makanan kepada
leluhur yang identik dengan tradisi pancen.

Sikap Keagamaan

Jalaluddin (2011: 230), menjelaskan
tentang sikap keagamaan sebagai ketaatan
terhadap pola tingkah laku, sikap dan
keyakinan terhadap nilai-nilai penting dalam
suatu agama.
terbentuk
oleh tradisi keagamaan merupakan bagian
dari pernyataan jati diri seseorang dalam
kaitan dengan agama yang dianutnya. Sikap

Sikap keagamaan yang

keagamaan ini akan ikut mempengaruhi cara
berpikir, cita rasa, ataupun penilaian seseorang
terhadap segala sesuatu yang berkaitan dengan
agama (Jalaluddin, 2011: 230).

Sikap dan moral dalam ajaran agama
Buddha dijelaskan dalam Kitab Suci
Dhammapada X1V, 5-7 syair 183, 184, dan
185 (Jotidhammo, 1997). Dalam syair tersebut
menjelaskan suatu peristiwa dimana pada
suatu saat, Ananda Thera bertanya kepada
Sang Buddha apakah pelajaran-pelajaran
dasar yang diberikan kepada para bhikkhu oleh
para Buddha terdahulu adalah sama seperti
pelajaran Sang Buddha sendiri sekarang.
Maka kepadanya Sang Buddha menjawab

5
bahwa pelajaran-pelajaran yang dibabarkan
oleh seluruh Buddha adalah sebagai berikut.

Sikap dalam konteks psikologi agama
diapresiasikan Jalaluddin (1996: 185), dengan
ungkapan bahwa timbulnya sikap keagamaan
pada seseorang disebabkan adanya konsistensi
antara kepercayaan terhadap agama sebagai
unsur kognitif, perasaan terhadap agama
sebagai unsur efektif dan perilaku terhadap
konatif.  Sikap
keagamaan adalah integrasi secara kompleks
antara pengetahuan agama, perasaan agama

agama sebagai unsur

serta tindak keagamaan dalam diri seseorang.
Ini menujukkan bahwa sikap keagamaan
menyangkut atau berhubungan erat dengan
gejala kejiwaan manusia terhadap objek
tertentu.

Timbulnya sikap keagamaan pada
seseorang disebabkan adanya konsistensi
antara kepercayaan terhadap agama sebagai
unsur kognitif, perasaan terhadap agama
sebagai unsur efektif dan perilaku terhadap
agama sebagai konatif.  Sikap

keagamaan adalah integrasi secara kompleks

unsur

antara pengetahuan agama, perasaan agama
serta tindak keagamaan dalam diri seseorang.
Ini menujukkan bahwa sikap keagamaan
menyangkut atau berhubungan erat dengan
gejala kejiwaan manusia terhadap objek
tertentu (Jalaluddin, 1996: 185).

Karakter Bangsa

Karakter bangsa dijelaskan  oleh
Setiawati (2017), bahwa karakter bangsan
adalah kualitas perilaku kolektif kebangsaan
yang khas baik yang tecermin dalam
kesadaran, pemahaman, rasa, karsa, dan
perilaku berbangsa dan bernegara sebagai
hasil olah pikir, olah hati, olah rasa dan karsa,
serta olah dari raga seseorang atau sekelompok
orang. Karakter bangsa Indonesia haruslah
berdasarkan nilai-nilai Pancasila, norma UUD
1945, keberagaman dengan prinsip Bhinneka

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



6
Tunggal Ika, dan komitmen terhadap Negara
Kesatuan Republik Indonesia.

Faktor yang Mempengaruhi Karakter
Bangsa menurut Sefiawati (2017), antara
lain: 1) Lingkungan Global; 2) Lingkungan
Regional ; dan 3) Lingkungan Nasional.

Ada enam karakter utama yang
dijelaskan oleh Mu’in (2011: 211), bahwa
keeman karakter atau disebut dengan pilar
karakter dalam diri manusia yang dapat
digunakan untuk mengukur dan menilai
watak dan perilakunya dalam hal-hal khusus.
Keenam karakter ini dapat dikatakan sebagai
karakter manusia, diantaranya
(Penghormatan); 2)

pilar-pilar
adalah: 1) Respect
Responsibility (tanggung jawab); 3) citizenship
Civic Duty (kesadaran berwarga-negara);4)
Fairness (keadilan dan kejujuran);5) caring
(kepedulian dan kemauan berbagi); dan 6)
Trustworthiness (kepercayaan).

Kerangka Berpikir

Kerangka berfikir dalam penelitian ini
adalah digambarkan dalam bagan sebagai
berikut:

Tradisi Pancen: Sikap

1. Turun temurun Keagamaan:
2.Pandangan 1. Menjaga
hidup perilaku/jangan
3.Identitas berbuat jahat
4.Solusi atas P .| 2.Berbuat
masalah AT kebajikan
(Sztompka, 3. Sucikan hati dan
2014: 74) pikiran
4.Kesabaran
(Dhammapada
XIV 183-185)

N/ I N

Karakter Bangsa:
1. Penghormatan

2. Tanggungjawab
3.Kesadaran

4.Kejujuran

5.Kepedulian

6.Kepercayaan
(Mu’in, 2011: 211)

Bagan: Kerangka Pikir

Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama
METODE PENELITIAN

Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode
penelitian kualitatif, dengan pendekatan yang
dipergunakan adalah dengan case studies
(studi kasus). Penelitian kasus adalah suatu
proses pengumpulan data dan informasi
secara mendalam, mendetail, intensif, holistik,
dan sistematis tentang orang, kejadian,
social setting (latar sosial), atau kelompok
dengan menggunakan berbagai metode
dan teknik serta banyak sumber informasi
untuk memahami secara efektif bagaimana
orang, kejadian, latar alami (social setting)
itu beroperasi atau berfungsi sesuai dengan
konteksnya (Yusuf, 2013: 339).

Penelitian ini menyajikan data-data
yang mendiskripsikan dan menganalisa
tentang tradisi pancen di dukuh Plukisan,
yang kemudian dianalisa pengaruhnya
terhadap sikap keagamaan dalam mendukung
tumbuhnya karakter bangsa yang religius pada
umat Buddha di dukuh plukisan. Selain itu
penelitian ini juga menganalisa keterkaitannya
antara tradisi pancen, sikap keagamaan dan
usaha untuk menumbuhkan karakter bangsa
yang religius.

Sumber Data

Data dalam penelitian ini
diperoleh dari hasil pengamatan

data
secara
langsung pelaksanaan aktivitas pancen dari
umat Buddha di dukuh Plukisan. Peneliti
juga melakukan penggalian data melalui
wawancara dengan informan yang terdiri
dari ketua vihara Purwa Manggala, umat
Buddha di vihara Purwa Manggala, Tokoh
agama Buddha di dukuh Plukisan, dan tokoh
masyarakat yang sekaligus sesepuh di dukuh
plukisan.

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Teknik Pengumpulan Data

Prinsip pengumpulan data penelitian
kualitatif menurut Gunawan (2015: 142),
adalah 1) menggunakan multi sumber
bukti, menggunakan banyak informan dan
memerhatikan sumber-sumber bukti lain;
2) menciptakan data dasar studi kasus,
mengorganisir dan mengkoordinasikan data
yang telah terkumpul, biasanya studi kasus
memakan waktu yang cukup lama dan data
diperolahnya pun cukup banyak sehingga perlu
dilakukan pengorganisasian data, supaya data
yang terkumpul tidak hilang saat dibutuhkan
nanti; dan 3) memelihara rangkaian bukti,
tujuan agar bisa ditelusuri dari bukti-bukti
yang ada, berkenaan dengan studi kasus yang
sedang dijalankan, penting ketika menelusuri
kekurangan data lapangan.

Peneliti  melakukan  pengumpulan
data dengan observasi partisipatif. Peneliti
mengikuti pelaksanaan aktivitas pancen yang
dilakukan oleh salah satu atau beberapa umat
Buddha di dukuh Plukisan. Peneliti juga
mengamati beberapa aktivitas sehari-hari
yang dilakukan oleh umat secara acak untuk
mendapatkan data dukung yang dibutuhkan

dalam pelaksanaan penelitian.

Peneliti melakukan wawancara dengan
informan untuk menggali data yang diperlukan
dalam  penelitian. Adapun wawancara
dilaksanakan dengan ketua ketua vihara
Purwa Manggala, umat Buddha di vihara
Purwa Manggala, Tokoh agama Buddha di
dukuh Plukisan, dan tokoh masyarakat yang

sekaligus sesepuh di dukuh plukisan.

Teknik Analisa Data

Proses analisa data dilakukan dalam
tiga tahap, seperti dijelaskan dalam Sugiyono
(2013: 90), yaitu: 1) analisa data sebelum di
lapangan; 2) analisa data selama dilapangan
model Miles and Huberman; dan 3) analisa data
selama di lapangan model Spradley. Dalam

7
analisa data sebelum di lapangan, peneliti
telah melakukan analisa data sebelum peneliti
memasuki lapangan. Analisa dilakukan
terhadap data hasil studi pendahuluan, atau
data sekunder yang akan digunakan untuk
menentukan fokus penelitian.

Keabsahan Data

Uji  keabsahan data meliputi uji
credibility (validitas interbal), transferability
(validitas eksternal), dependability
(reliabilitas), dan confirmbility (obyektivitas)
(Sugiyono, 2013: 121).

1. Uji kredibilitas;

2. Uji transferability;
3. Uji dependability,dan
4. Uji konfirmability.

HASIL PENELITIAN DAN
PEMBAHASAN
Lokasi Penelitian

Kondisi  geografi ~ wilayah  desa

Sumbung merupakan daerah pertanian
dengan struktur tanah yang sangat subur, hal
ini dipengaruhi oleh adanya abu vulkanik
hasil erupsi gunung Merapi yang
menyebabkan tanah menjadi subur. Sebagian

dari

penduduk memiliki matapencaharian sebagai
petani dan peternak sapi perah, yaitu sapi
yang produktif menghasilkan susu sapi segar.
Selain sebagai petani terdapat beberapa warga
yang berprofesi sebagai buruh tani, tukang
kayu, tukang bangunan, pedagang sayur, dan
lain-lain. Khusus di dukuh Plukisan terdapat
bermacam-macam jenis matapencaharian
yang ada, antara lain: petani, peternak,
pedagang, buruh, some industri, dan lain-lain.
Hal tersebut disebabkan oleh salah satunya
karena dukuh Plukisan merupakan dukuh
yang memiliki jumlah penduduk terbesar di
antara dukuh-dukuh lain di desa Sumbung,
namun rata-rata penduduk di dukuh Plukisan

ini memiliki tingkat pendidikan yang relatif

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



8

rendah dan tingkat ekonomi yang relatif
rendah sehingga memaksa para penduduk di
dukuh ini untuk melakukan segala hal apa saja
yang bisa dilakukan untuk mempertahankan
hidupnya masing-masing sesuai
kemampuan dan kebisaannya.

dengan

Informan

Informan dalampenelitian ini antara
lain: 1) Bapak Parto Ngadiman; 2) Bapak
Sukirji; 3) Bapak Juliyanto; 4) Bapak Trijoko;
5) Bapak Suyadi; Ibu 6) Sulastri; 7) Mbak
Nurul;dan 8) Ibu Karto Pawiro.

Sejarah Vihara Purwa Manggala

Vihara Purwa Manggala diresmikan
oleh Bhante Sasana Bodhi pada tahun 1999
bertepatan dengan perayaan Dharmasanti
Waisak  di
diresmikannya

vihara tersebut. Dengan

vihara Purwa Manggala
tersebut, umat merasakan suatu kebahagiaan
dan suatu semangat yang kuat untuk terus

menegakkan Buddha-sasana.

Vihara Purwa Manggala berada di bawah
asuhan vihara Veluvana Ampel Boyolali
yang menginduk pada Majelis Budddhayana
Indonesia (MBI). Pada kegiatan-kegiatan yang
diselenggarakan oleh MBI umat vihara Purwa
manggala selalu aktif mengikuti dan berperan
aktif dalam kegiatan-kegiatan tersebut.

Kondisi Umat Buddha Vihara Purwa
Manggala

Umat Buddha vihara Purwa Manggala
keseluruhan pada saat ini berjumlah 79 orang,
yang terdiri dari anak-anak, remaja, sampai
dengan umat lansia.

Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Tabel: Data jumlah umat vihara Purwa

manggala
No. Jenis Kelamin Jumlah
(org)
1. Laki-laki 42
2. Perempuan 37
Total 79

Sumber: Data penelitian

Kegiatan Keagamaan

Kegiatan keagamaan yang dilaksanakan
oleh umat vihara Purwa Manggala antara lain:
1) Kebaktian Rutin; 2) Kebaktian Anjangsana;
3) Anjangsana Wanita Buddhis Indonesia
(WBI); 4) Sekolah Minggu Buddha; dan 5)
Remaja Buddhis.

Pelaksanaan Tradisi Pancen

hasil observasi dan
wawancara yang telah dilakukan oleh peneliti

Berdasarkan

denganbapak Parto Ngadiman,bahwasebagian
besar umat Buddha di dukuh plukisan masih
menjalankan tradisi pancen. Masyarakat umat
Buddha yang orang tuanya sudah meninggal
secara otomatis akan nifeni atau mencatat hari
pada saat meninggalnya orang tua tersebut.
Hari pada saat orang tua meninggal tersebut
disebut dengan istilah geblak, yang dihitung
berdasarkan hitungan hari jawa/pasaran atau
neptu. Adapun hitungan neptu dalam hitungan
hari jawa adalah sebagai berikut:

Tabel: Hari Neptu dalam Perhitungan Jawa

Pahing Pon Wage Kliwon Legi
Senen Senen Senen Senen Senen Senen
pahing pon wage kliwon legi
Seloso Seloso Seloso Seloso Seloso Seloso
pahing pon wage kliwon legi
Rebo Rebo Rebo Rebo Rebo Rebo
Pahing Pon Wage Kliwon | Legi
Kemis Kemis Kemis Kemis Kemis Kemis
Pahing | Pon Wage Kliwon | Legi
Jum’at |Jum’at Jum’at Jum’at Jum’at Jum’at
Pahing Pon Wage Kliwon | Legi
Setu Setu Setu Pon | Setu Setu Setu Legi
Pahing Wage Kliwon
Minggu |Minggu |Minggu |Minggu |[Minggu |Minggu
Pahing | Pon Wage Kliwon | Legi

Sumber: Data penelitian

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Hari geblak tersebut di atas misalnya ada
anggota keluarga yang meninggal pada hari
Selasa pasaran Wage maka geblak mendiang
adalah hari Selasa-wage, dan seterusnya. Hari
geblak tersebut akan muncul sekali dalan satu
bulan jawa yang disebut dengan selapan,
jadi pancen untuk satu orang leluhur tersebut
dilaksanakan satu kali dalam selapan atau
dalam satu bulan jawa. Satu bulan Jawa atau
selapan terdiri dari 35 hari. Pada hari geblak
tersebut anggota keluarga yang masih hidup
akan mencatat dan selalu mengingat-ingat
hari tersebut, berdasarkan geblak tersebut
akan dapat dihitung dan ditentukan kapan dan
hari apa akan dilaksanakan pitungdinanan,
patangpuluhan,  nyatus, pendak pisan,
pendak pindo, nyatus, dan punjulan. Pada
hari-hari tersebut anggota keluarga akan
melaksanakan puja bakti untuk mengirim doa
untuk mendiang yang telah meninggal. Selain
melaksanakan pujabakti, juga dibuatkan
pancen untuk mendiang.

hasil wawancara peneliti
dengan salah satu tokoh agama di dukuh

Menurut
Plukisan Bapak Sukirji, menyampaikan
bahwa pancen itu sebenarnya merupakan
salah satu dari bermacam-macam jenis
sesaji. Namun terdapat beberapa perbedaan
antara sesaji dengan pancen. Sesaji yang
dipergunakan untuk acara-acara selamatan
dan lain sebagainya memiliki pakem tertentu
yang mana pakem-pakem tersebut harus
dipenuhi atau harus ada, jika terdapat salah
satu pakem atau komponen dari sesaji tersebut
tidak disediakan maka dipercaya akan menjadi
hal yang tidak baik. Pada pancen tidak ada
pakem-pakem yang harus di ada. Karena
pada dasarnya pancen ini merupakan bentuk
pemberian dari anggota keluarga yang masih
hidup kepada anggota keluarga yang telah
meninggal.

Selanjutnya disampaikan oleh bapak
Parto Ngadiman, disampaikan bahwa pancen
itu sebenarnya adalah kita mengirim doa

9

dan makanan atau minuman kepada anggota
keluarga yang telah meninggal. Dengan doa
dan makanan yang di kirim tersebut memiliki
tujuan apar supaya apa yang telah diberikan
akan dapat membatu meringankan beban,
membuat bahagia para arwah leluhur yang
telah meninggal.

Proses Pemasangan Pancen

Pemasangan  pancen  dilaksanakan
pada hari geblak leluhur yang dimaksud,
waktunya adalah sore hari menjelang malam
atau istilahnya wayah surup-surup kira-kira
pada pukul 18.00-19.00 waktu setempat.
Proses pemasangan pancen dimulai dengan
menyiapkan makanan, minuman, bunga dan
lain sebagainya. Setelah itu salah satu anggota
keluarga masrahke pancen tersebut. Masrahke
disini adalah  memberikan/menyerahkan
bahwa makanan dan minuman tersebut
disediakan untuk leluhur yang disebutkan
namanya, dilanjutkan dengan membacakan
doa. Masrahke pancen ini dilakukan sambil
membakar dupa atau kemenyan. Setelah itu
lilin atau lentera akan dibiarkan menyala
sampai pagi.

Uborampe Pancen

Berdasarkan hasil observasi

yang
dilakukan oleh peneliti ubo rampe yang
dipergunakan dalam pancen, seperti sudah
dijelaskan pada bagian sebelumnya, bahwa
pada dasarnya pancen tidak memiliki pakem-
pakem yang harus disediakan. Barang-barang
yang disajikan dalam pancen tersebut adalah
berdasarkan pada: 1) kesadaran masing-
masing orang untuk membuatnya; 2) hal-hal
yang disenangi oleh mendiang pada saat masih
hidup yang akan disediakan dalam pancen.
Sehingga pancen yang disajikan oleh orang
satu dengan yang lain, berbeda tergantung
dari kesadaran dan hal-hal yang menjadi
kesenangan dari leluhur masing-masing.

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



10

Namun secara umum hal-hal yang
komponen yang disajikan dalam pancen
adalah sebagai antara lain: 1) Makanan;
2) Minuman; 3) Kemenyan/dupa; 4) Lilin/
lentera; 5) Bunga; dan 6) Barang-barang lain.

Berdasarkan hasil wawancara peneliti
dengan mbah Parto Pawiro, menyampaikan
bahwa pancen dibuat pada dua acara/
peristiwa. Yang pertama adalah pada hari
geblak biasa yang dilakukan setiap bulan atau
pendak lapan. Jenis makanan dan minuman
yang disajikan pada geblak biasa ini adalah
makanan dan minukan apa adanya atau
sederhana saja. Yang kedua adalah pancen
yang dibuat pada waktu hari-hari besar dalam
tahun jawa seperti ruah, sadranan, metri desa,
dan suro.

Doa-doa yang dibacakan pada saat Pancen

Berdasarkan hasil wawancara dengan
bapak Juliyanto, bahwa ketika masrahke
pancen doa yang dibacakan ada dua macam
yaitu uluk salam, dan paritta suci. Uluk salam
diucapkan terlebuh dahulu baru dilanjutkan
dengan membacakan paritta suci. Adapun
uluk salam adalah sebagai berikut:

“Sekul  petak  sakuborampene

caos peteri dumateng cikal bakal
among sari, caos dumateng sukmo

sejatinipun ...... (nama leluhur yang
dimaksud)”.
Uluk  salam  dibacakan  sambil

menyalakan dupa atau membakar kemenyan.
Uluk salam tersebut memiliki arti bahwa
makanan selengkapnya yang disajikan
tersebut adalah diberikan atau disediakan
untuk luluhur yang dimaksud dengan
disebutkan namanya, adapun leluhur tersebut
merupakan cikal bakal atau asal mula daripada
anak cucu yang sekarang ada pada saat ini
termasuk yang membacakan doa tersebut.
Setelah mengucapkan uluk salam dilanjutkan

dengan membacakan paritta suci. Adapun

Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama
paritta suci yang dibacakan untuk masing-
masing orang juga berbeda-beda tergantung
dari orang tersebut, namun secara umum
paritta yang dibacakan adalah antara lain:
1) Vandana, 2) Trisarana, 3) Buddhanussati,
4) Dhammanussati, 5) Sanghanussati, 6)
Jayamanggalagata, 7) Ettavata, 8) Pattidana,
dan 9) Tirokudda Sutta.

Berdasarkan hasil wawancara dengan
bapak Suyadi yang menyampaikan bahwa,
selain doa dan paritta juga dibacakan harapan-
harapan yang disampaikan secara khusus
sebagai berikut:

“yang paling utama untuk mendoakan
sukmo sejati leluhur agar dimaatkan
segala kesalahan ketika masih hidup,
berkah dari kebajikan ini supaya
seluruh keluarga dapat diberikan
kesehatan dan kebahagiaan”.

Sukmo sejati adalah sebutan atau istilah
dalam bahasa Jawa yang dipergunakan untuk
menyebut arwah para leluhur. Pendapat serupa
juga disampaikan oleh bapak Juliyanto yang
menyampaikan bahwa adanya harapan dongo
pangestu dari para leluhur, kesehatan, rejeki,
dan kepintaran bagi anak cucu.

Dari hal tersebut diatas menunjukan
bahwa selain selain melakukan pelimpahan
jasa kepada malalui doa dan paritta yang
dibacakan, juga terdapat pengharapan dari
berkah kebajikan yang dihasilkan dari
perbuatan baik tersebut agar supaya melimpah
kepada anggota keluarga yang masih hidup
melalui panjang umur, rejeki, kesehatan,
kepandaian, dan lain-lain.

Analisa Data dan Pembahasan

1. Bentuk akulturasi tradisi pancen dan
sikap keagamaan umat Buddha
Tradisi pancen dalam masyarakat umat
Buddha dukuh Plukisan sudah berlangsung
sejak jaman nenek moyang, dilakukan secara
turun temurun dari generasi ke generasi.

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama
Berdasarkan hasil wawancara dengan bapak
Sukirji bahwa sebagian umat Buddha vihara
Purwa Manggala baik yang sudah sepuh
maupun generasi muda masih menjalankan
tradisi pancen tersebut.

Seperti olah  bapak
Juliyanto dalam wawancara dengan peneliti,

disampaikan

dimana bapak Juliyanto ini adalah termasuk

umat yang masih muda, menyampaikan

bahwa:
“Saya melaksanakan ini karena
naluri...orang tua saya menjalankan
ini dan mereka mengajarkan ini
kepada saya jadi saya ya meneruskan
apa yang dijalankan oleh orang tua
saya”

Naluri adalah kebiasaan yang dilakukan
secara turun temurun dari generasi ke generasi
dengan cara mencontoh atau meniru, dalam hal
ini anak mencontoh atau menirukan kebiasaan
orang tuanya yang selalu melakukan pancen
secara otomatis si anak belajar akan kebiasan
tersebut sehingga ketika si anak ini dewasa dia
akan meneruskan apa yang menjadi kebiasaan
dari orang tuanya tersebut.

Melalui proses belajar secara langsung
tersebut si anak memiliki suatu pemahaman
atau mengkognisi suatu makna akan
pentingnya tradisi pancen tersebut untuk
dilaksanakan. Selanjutnya setelah memiliki
pemahaman tentang makna tradisi pancen
tersebut maka akan mempengaruhi sikap
atau afektif seseorang, melalui pola pikir dan
penilaian terhadap tradisi pancen kemudian
disisi lain mereka juga belajar tentang ajaran
agama Buddha, disini akan terjadi suatu
akulturasi pemahaman bagaimana seseorang
itu memaknai adanya tradisi pancen tersebut
dengan ajaran agama Buddha. Setelah sikap
melalui pola pikir dan penilaian tersebut
terbentuk maka akan teraplikasi ke dalam
perilaku secara motorik, yaitu dalam bentuk

melaksankan tradisi pancen tersebut.

11

Hal tersebut sejalan dengan pendapat
Jalaluddin (1996: 185), bahwa timbulnya
sikap keagamaan pada seseorang disebabkan
adanya konsistensi antara kepercayaan
terhadap agama sebagai unsur kognitif,
perasaan terhadap agama sebagai unsur efektif
dan perilaku terhadap agama sebagai unsur
konatif. Sikap keagamaan adalah integrasi
secara kompleks antara pengetahuan agama,
perasaan agama serta tindak keagamaan dalam
diri seseorang. Ini menujukkan bahwa sikap
keagamaan menyangkut atau berhubungan
erat dengan gejala kejiwaan manusia terhadap
objek tertentu.

Bentuk akulturasi pelaksanaan tradisi
pancen dan sikap keagamaan dapat dianalisa
melalui tiga indikator yaitu:

a. Pelaksanaan tradisi pancen

Pelaksanaan tradisi pancen
menggunakan wuluk salam (Jawa) dan juga
membacakan paritta-paritta suci. Dimana
uluk salam tersebut tidak bertentangan dengan
ajaran agama Buddha, dan paritta-paritta
suci yang dibacakan tersebut memiliki tujuan
yang sama atas tujuan dasar dari pancen
tersebut, yaitu memberikan dana makanan

dan pelimpahan jasa kepada para leluhur.

Seperti dijelaskan oleh ibu Sulastri,
yang menyampaikan bahwa selain baca uluk
salam dan paritta suci juga membacakan doa-
doa khusus yang merupakan ungkapan hati
sanubari sanak keluarga yang berisi tentang
harapan dan doa untuk leluhur yang telah
meninggal supaya baik di alamnya.

b. Perlengkapan atau wborempe yang
disajikan

Perlengkapan atau wuborempe yang
disajikan dalam tradisi pancen memiliki
makna yang jelas, dan bukan semata-mata
untuk maksud ritual-ritual tertentu yang
bertentangan dengan ajaran agama Buddha.
Misalnya: 1) makanan dan minuman bermakna
dana makanan untuk para leluhur; 2) dupa/

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



12

kemenyan yang dibakar dimaksudkan sebagai
sarana untuk memusatkan konsentrasi pikiran
agar supaya dalam membacakan paritta
dan doa menjadi khusuk; 3) bunga yang
dipergunakan memiliki makna atau sebagai
suatu lambang bahwa segala sesuatu adalah
tidak kekal atau dalam ajaran agama Buddha
adalah anicca, seperti bunga yang mekar nanti
pada saatnya pasti akan layu dan gugur, hal ini
menjadi sebuah perenungan atau pengingat
bahwa manusia pun juga demikian tidak ada
sesuatu yang kekal sehingga akan menjadikan
diri menjadi tidak sombong, rendah hati dan
selalu bersyukur atas apa yang dimiliki dan
masih bisa dilakukan pada saat ini karena ini
semua akan berlalu.

¢. Pandangan/persepsi

adalah
pada dasarnya, dengan melaksanakan tradisi

Pengharapan yang dimiliki

pancen tersebut bukan berarti para anak cucu
meminta kepada leluhur yang telah meninggal
untuk memberikan rejeki, perlindungan, dan
lain-lain, tetapi dengan melaksankan tradisi
pancen para anak cucu melakukan perbuatan
baik yaitu berdana makanan kepada leluhur
dan membacakan doa. Hal ini menurut
pandangan ajaran agama Buddha adalah
perbuatan baik, dengan hasil (vipaka) dari
perbuatan baik tersebut akan menghasilkan
suatu berkah yang baik pula, harapan yang
dimiliki adalah dengan berkah kebajikan
tersebut semoga akan melimpah kepada
semua keluarga anak-cucu yang masih hidup
melalui berkah kesehatan, kepandaian, rejeki,
dan lain-lain. hal inilah pandangan yang
sejalan dengan ajaran agama Buddha.

Seperti disampaikan oleh ibu Nurul
dalam wawancara dengan peneliti:

(13

..... mendoakan almarhum supaya
diberi tempat yang layak, dan
semoga anak-cucu selalu berkah,
lancar rejeki, dan selalu sehat”.

Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Seperti yang tercantum dalam 7irokudda
Sutta (Dhammadhiro, 2005: 189), syair ke-5
dan 8:

“Cirang jivantu no nati, Yesam hetu

labhamhase, Amhakanca kata puja,

Dayaka ca anipphala”.

“Yatha varivaha pura, Paripurenti

agaram, evameva ito dinnam,
Petanam upakappati”.

Artinya:

Semoga sanak keluarga, setelah
memberi kami kesejahteraan

ini berumur panjang. Puja telah
mereka lakukan kepada kami. Dan,
mereka para pemberi pun bukan tak
mengenyam buahnya. Sebagaimana
air hujan yang turun di daratan
tinggi mengalir ke tempat rendah;
demikianlah  persembahan yang
disampaikan oleh sanak keluarga
dari alammanusia akan menuju ke
para mendiang.

Dengan kata lain dapat dijelaskan
bahwa adanya tradisi pancen telah menjadi
jatidiri dari masyarakat umat Buddha dukuh
Plukisan. Tradisi yang sudah berjalan secara
turun tersebut mempengaruhi
sikap keagamaan masyarakat umat Buddha
dukuh Plukisan sebagai suatu tatanan yang
teraplikasi melalui tingkah laku, sikap dan
keyakinan terhadap nilai-nilai yang ada dalam
ajaran agama Buddha, karena tradisi pancen
tersebut berjalan dan sejalan dengan ajaran
agama Buddha yang dianut oleh umat Buddha
dukuh Plukisan.

Hal tersebut diatas sejalan dengan
pendapat Jalaluddin (2011: 230) tentang sikap
keagamaan, bahwa sikap keagamaan yang
terbentuk oleh tradisi keagamaan merupakan
bagian dari pernyataan jati diri seseorang
dalam kaitan dengan agama yang dianutnya.
Sikap keagamaan ini akan ikut mempengaruhi
cara berpikir, cita rasa, ataupun penilaian
seseorang terhadap segala sesuatu yang
berkaitan dengan agama.

temurun

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

2. Kontribusi tradisi pancen dan sikap
keaganaan mendukung tumbuhnya
karakter bangsa yang religius

Tradisi pancen sudah menjadi bagian
hidup masyarakat umat Buddha di dukuh

Plukisan, tradisi pancen menjadi jatidiri

masyarakat umat Buddha dan teraplikasi ke

dalam sikap tingkah laku, dan keyakinan
masyarakat. Selanjutnya bagaimanakah tradisi
pancen mendukung tumbuhnya karakter

bangsa yang religius, menurut Mu’in (2011:

211), terdapat enam indikator karakter bangsa

yang disebut dengan pilar karakter dalam

diri manusia yang dapat digunakan untuk
mengukur dan menilai watak dan perilakunya
dalam hal-hal khusus. Keenam karakter ini
dapat dikatakan sebagai pilar-pilar karakter
manusia, diantaranya adalah: 1) Respect

(Penghormatan); 2) Responsibility (tanggung

jawab); 3) citizenship Civic Duty (kesadaran

berwarga-negara);4) (keadilan
dan kejujuran);5) caring (kepedulian dan
kemauan berbagi); dan 6) Trustworthiness

Fairness

(kepercayaan).

Kontribusi Tradisi pancen dan sikap
keagamaan dapat mendukung terbentuknya
karakter bangsa melalui aplikasi dari sikap-
sikap sebagai berikut:

a. Penghormatan (Respect)

Pancen yang pada dasarnya adalah
memberikan dana makanan dan doa-doa
kepada para leluhur, disini terdapat suatu
makna yaitu bahwa sanak keluarga yang masih
hidup memiliki keyakinan bahwa para leluhur
yang telah meninggal tersebut pada esensinya
adalah masih ada walaupun berada pada
dimensi yang lain atau di alam yang berbeda.
Seperti disampaikan oleh bapak Sukirji dalam
wawancara dengan peneliti.

“...harapan saya, rasa bakti ini selalu
berlanjut walaupun telah berbeda

13
alam inilah merupakan sarana bakti
kita pada leluhur”.

Disini tedapat unsur penghormatan
kepada orang yang pantas untuk dihormati,
yaitu orang tua dan para leluhur. Melalui
doa-doa yang dibacakan sanak keluarga
mengharapkan agar para leluhur berada pada
kondisi yang bahagia dan keberadaan mereka
para leluhur tersebut adalah penting bagi para
leluhur.

Hal ini sejalan dengan pendapat Anwar
(2013: 5), bahwa Esensi penghormatan adalah
menjunjukkan bagaimana sikap kita secara
serius dan khidmat pada orang lain dan diri
sendiri. Ada unsur rasa kagum dan bangga
di sini. Dengan memperlakukan orang lain
secara hormat, berarti membiarkan mereka
mengetahui bahwa mereka aman, bahagia,
dna mereka penting karena posisi dan
perannya sebagai manusia dihadapan Kkita.
Sebab, biasanya kita tak hormat pada orang
yang tidak berbuat baik.

Sikap penghotmatan tersebut juga sesuai
dengan ajaran agama Buddha yang tertuang
dalam Manggala Sutta (Dhammadhiro. 2005:
32) syair ke-11 tentang berkah utama, yang

berbunyi:
“Garavo ca nivato ca,
Santutthi ca katannuta,
Kalena dhammassavanam,

Etammangalamuttamam”.

Yang berarti:

Memiliki rasa hormat, berendah
hati, merasa puas dengan apa yang
dimiliki, ingat budi baikorang, dan
mendengarkan Dhamma pada waktu
yangs esuai, [tulah berkah utama.

b. Tanggung jawab (Responsibility)

Tradisi  pancen
bentuk rasa tanggung jawab atas suatu sikap
yang ditentukan oleh masyarakat umat
Buddha dukuh Plukisan. Masyarakat telah
menentukan sikap bahwa tradisi pancen yang

merupakan  suatu

sudah berjalan secara turun temurun tersebut

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



14
merupakan jatidiri dan bagian dari hidupnya.
Salah satu wujud dari tanggung jawab tersebut
adalah dengan niteni atau selalu mengingat-
ingat hari-hari geblak para leluhur, juga hari-
hari besar dalan tahun Jawa, pada waktu-waktu
tersebut mereka dengan sesadar-sadarnya
akan melaksanakan tanggung jawabnya
memasang pancen untuk para leluhur. Jika
suatu saat sanak keluarga tersebut lupa tidak
memsang pancen makayang terjadi adalah
adanya rasa kecewa atau menyesal bahkan ada
yang merasa gelisah karena telah melewatkan
kesempatan berharga untuk berbuat baik dan
lalai dalam melaksankaan kewajiban kepada
orang tuanya. Seperti yang disampaikan oleh
bapak Parto Ngadiman sebagai berikut:
“..pernah saya lupa, dan perasaan
saya kecewa, karena seharusnya
memasang pancen malah tidak
memasang, sangat sedih perasaan
saya ketika lupa memasang pancen ™.

Bahkan dari hasil wawancara dengan
beberapa informan menyatakan bahwa
mereka selalu niteni hari-hari geblak para
Karena selain mereka

leluhur tersebut.

memiliki  kewajiban memasang pancen,
mereka juga memiliki suatu pepercayaan
bahwa di hari geblak para leluhur mereka
akan menghindari untuk tidak melakukan
suatu pekerjaan yang sangat penting, misalnya
hari pernikahan, peletakan batu pertama
rumah, memulai suatu usaha, dan lain-lain.
berdasarkan hasil wawancara dengan bapak
Sukirji, menyatakan bahwa alasan pada hari
geblak akan menghindari untuk dipergunakan
sebagai hari pernikahan dan lain-lain adalah
karena logikanya pada hari geblak tersebut
para sanak keluarga hendaknya menyisihkan
waktu atau menjadi waktu yang khusus untuk
menjalankan kewajiban dengan melayani
para leluhur dan tidak melakukan pekerjaan-
pekerjaan lain.

Hal ini sesuai dengan pendapat anwar

Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama
(2014:6), bahwa Pada dasarnya, hidup ini
dipenuhi dengan pilihan, /ife is full of choices.
Kita bisa memilih apa saja yang kita inginkan
— memilih suatu benda atau barang, memilih
bertindak, dan kadang memilih bertindak dan
kadang memilih bersikap. Orang yang tak
punya sikap itu orang yang tidak jelas dan
karakternya buruk. Orang yang bersikap ,
tetapi tidak bertanggung jawab terhadap apa
yang dipilihnya dari sikap itu, itu juga lebih
buruk.

c¢. Kesadaran (citizenship)

Buddha
tradisi

dukuh
pancen
dengan kesadaran dan keyakinan yang selaras
dengan ajaran dama agama Buddha. Dalam
pelaksanaannya mereka memiliki

Masyarakat umat

Plukisan melaksanakan

suatu
keyakinan masing-masing dalam arti masing-
masing individu melakukan kewajibannya
masing-masing tanpa mengganggu hak-hak
orang lain yang mungkin memiliki pandangan
berbeda terhadap tradisi pancen tersebut.

d. Keadilan dan kejujuran (Fairness)

Pelaksanaan tradisi pancen merupakan
suatu bentuk sikap jujur dan adil yang
teraplikasi melalui tindakan/tingkah laku.
Adil memiliki maksud para sanak keluarga
bersikap adil dalam melaksanakan tanggung
jawab, adil memperlakukan anggota keluarga
yang masih hidup dengan merawat, menjaga
dan memenuhi kebutuhannya dengan cara
yang sesuai untuk orang yang masih hidup,
begitu juga adil dalam memperlakukan
anggota keluarga yang telah meninggal/
leluhur dengan cara merawat, menjaga dan
memenuhi kebutuhannya dengan cara yang
sesuai, yang salah satunya dengan memasang
pancen dan mengirim doa-doa pada saat hari
geblaknya.

Kejujuran atas pelaksanaan pancen
adalah terletak pada sikap yang tulus dan
ikhlas dalam menyediakan makanan dan
minuman yang menjadi kesenangan mendiang

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

pada waktu masih hidup. hal ini mungkin
terjadi bahwa barang-barang yang disukai
oleh para leluhurnya tersebut mungkin akan
susah dicari karena pergeseran jaman, namun
dengan sebisa mungkin para sanak keluarga
akan mengusahakan dengan tulus dan ikhlas.

Hal ini sejalan dengan pendapat Toer
(2006: 52), yang menyatakan bahwa sikap adil
merupakan kewajiban moral. Kita diharapkan
memperlakukan semua orang secara adil. Kita
harus mendengarkan orang lain dan memahami
apa yang mereka rasakan dan pikirkan atau
setidaknya yang mereka katakana. Pramoedya
Ananta Tour pernah mengatakan bahwa
seorang terpelajar haruslah berlaku adil sudah
sejak dalam pikiran, apalagi perbuatan.

e. Kepedulian dan kemauan berbagi
(Caring)

Rasa peduli ditunjukan dalam tradisi
pencen, yaitu kepedulian akan eksistensi atau
keberadaan akan para leluhur yang masih
membutuhkan bantuan doa-doa dan dana
makanan dari sanak keluarga yang masih
hidup. seperti disampaikan oleh bapak sukirji
dalam wawancara dengan peneliti:

“....perasaan yang sayarasakan ketika

memasang pancen karena rasa bakti

dan peduli kepada para leluhur atau

orang tua tersebut bagai dihadapan
saya bisa bertemu secara batin”.

Hal ini sejalan dengan pendapat
Anwar, (2013: 8), yang menjelaskan bahwa
kepedulian adalah sifat yang membuat
pelakunya merasakan apa yang dirasakan
orang lain, mengetahui bagaimana rasanya
jadi orang lain, kadan ditunjukkan dengan
tindakan memberi atau terlibat langsung

dengan orang lain tersebut.

f. Kepercayaan (Trustworthiness)

Dalam melaksanakan tradisi pancen ini
hal yang utama adalah adanya kepercayaan
atas apa yang dilakukan. Masyarakat memilik

15
rasa percaya bahwa melaksankaan tradisi
pancen ini adalah suatu hal yang baik dan
benar sesuai dengan naluri/warisan leluhur,
dan juga sejalan dengan ajaran dalam agama
Buddha, atau tidak bertentangan dengan ajaran
agama Buddha. Selanjutnya sikap percaya
tersebut didulung oleh sikap jujur dan ikhlas
dalam melaksanakannya, selalu menepati janji
dengan selalu niteni/titen terhadap hari geblak
para leluhur, dan kesetiaan terhadap eksistensi
atau keberadaan para leluhur tersebut.

Hal ini sejalan dengan pandapat
Mu’in (2011:244), yang menjelaskan bahwa
kepercayaan menyangkut element karakter
yang paling utama, karena dari situ manusia
merasakan dirinya menjadi manusia utuh yang
tahu arah kemana dia akan menuju. Diantara
karakter yang terbangun dari kepercayaan
ini adalah : Integritas (integrity) ini adalah
kepribadian yang menyatukan antara apa
yang diucapkan dan dilakukan. Dalam bahasa
yang lebih mudah, adalah konsisten dalam
pikiran, kata-kata, dan perbuatan. Dan tidak
berwajah ganda. Juga karakter Kejujuran
(honesty), Menepati janji (Promise keeping),
dan kesetiaan (loyality).

Kesimpulan

1. Bentuk akulturasi tradisi pancen dan
sikap keagamaan pada umat Buddha
dapat dilihat melalui tiga indikator yaitu:
1) pelaksanaan tradisi pancen adalah
pattidana dalam ajaran agama Buddha,
yaitu memberikan dana makanan dan
doa kepada para leluhur yang berada di
alam Paradattupajivika-peta, atau yang
berada di alam dewa. Dilaksanakan
dengan menyediakan dana makanan dan
doa yang terdiri dari uluk salam atau
doa bahasa jawa dan pembacaan paritta
suci; 2) Perlengkapan/uborampe yang
dipergunakan memiliki makna simbolis
yang sesuai dengan konsep-konsep dalam

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



16

agama Buddha; dan 3) pandangan tentang
tradisipancenadalahbukanuntuk meminta
atau mengharapkan suatu bantuan kepada
leluhur, tetapi tradisi pancen adalah suatu
kebajikan yang dilaksanakan yang akan
menghasilkan buah (vipaka) kamma baik
yang berkahnya akan melimpah kepada
seluruh sanak keluarga.

2. Kontribusi tradisi pancen dan sikap
keagamaan dalam mendukung tumbuhnya
karakter bangsa yang religius masyarakat
umat Buddha dukuh Plukisan melalui
enam sikap yaitu: 1) penghormatan kepada
para leluhur; 2) tanggungjawab dari anak
terhadap orang tua; 3) kesadaran dari
sanak keluarga yang masih hidup untuk
memberikan dana makanan dan doa-doa
kepara para leluhur; 4) keadilan dalam
bersikap dan kejujuran atau ketulusan
dalam melakukan kewajiban terhadap
para leluhur; 5) kepedulian akan eksistensi
atau keberadaaan para leluhur yang
berada di alam lain; dan 6) kepercayaan
yang mendasar bahwa melakukan tradisi
pancen adalah perbuatan baik yang akan
berbuah baik dan membawa berkah bagi
para leluhur dan bagi sanak keluarga.

DAFTAR PUSTAKA

Ahyadi , Abdul Aziz. 1988, Psikologi Agama
Kepribadian Muslim Pancasila. Sinar
Baru: Bandung.

Arikunto,  Suharsimi. 2013.  Prosedur
Penelitian Suatu Pendekatan Praktik.
Rineka Cipta: Jakarta.

Dhammadhiro, 2005. Paritta Suci. Yayasan
Sangha Theravada Indonesia: Jakarta.

Gerungan, W.A. 1977. Psycholagi Sosial.
Erosco: Bandung.

Jalaluddin, 1996. Psikologi Agama. Raja
Grafindo Persada: Jakarta.

Jalaluddin. 2011. PSIKOLOGI AGAMA.
RajaGrafindo Persada: Jakarta.

Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Jotidhammo. 1997. Dhammapada Atthakatha.
Vidyasena Vihara Vidyaloka:
Yogyakarta.

Kaharuddin, 2005. Abhidhammatthasangaha.
Yanwreko Wahana Karya: Jakarta.

Nasir, 2011. Metode Penelitian. Ghalia
Indonesia: Bogor.
Prayitno, Duwi. 2008. Mandiri Belajar

SPSS (Statistical Product and Service
Solution) Untuk Analisis data dan uji
Statistik. Jakarta: PT. Buku Kita.

Poerwadarminta. 2007. Kamus Umum Bahasa
Indonesia. Balai Pustaka: Jakarta.

Sianjuntak, Bungaran Antonius. 2016.
TRADISI, AGAMA, DAN AKSEPTASI
MODERNISASI PADA MASYARAKAT
PEDESAAN JAWA. Pustaka Obor
Indonesia: Jakarta.

Sugiyono. 2008. Statistik untuk penelitian.
Alfabeta:Bandung.

Sztompka, Plotr. 2014. Sosiologi perubahan.
Prenada Media Grup: Jakarta.

Toer , Pramoedya Ananta. 2006. Bumi
Manusia. Jakarta : Lentera Dipantara.

Yusuf, Muri. 2015. Metode Penelitian
Kuantitatif, Kualitatif & Penelitian

Gabungan. Prenada media Group:
Jakarta.

Jurnal:

Anwar, Heru Saiful. 2013. Membangun
Karakter Bangsa. download.

portalgaruda.orgarticle.
phparticle=443614&val=7635.

Arrijalu Sakin. 2012. Tradisi Sajen Dalam
Pernikahan di  Kelurahan Tonatan
Ponorogo. (http://jurnal.stainponorogo.
ac.id/index.php/dialogia/article/
download/312/267. Vol 10, No. 2 2012).

Imam Bachaqie. “Makna Semiotis Nama-
nama Makanan Dalam Sesaji Selamatan
Tingkeban di Dukuh Pelem, Kabupaten
Wonogiri.(https://journal.uny.ac.id/

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

index.php/litera/article/view/15459.
Vol 16, No 2).

Marzuki. 2001. TRADISI DAN BUDAYA
MASYARAKAT JAWA DALAM
PERSPEKTIF ISLAM. staffnew.uny.
ac.id/upload/132001803.

Mu’in, Fatchul, Pendidikan Karakter
(Konstruksi  Teoritis dan Praktek)
Penerbit ARRUZZ  MEDIA,

Yogyakarta 2011, hlm 211-212.

Mukhlas Alkaf. 2013. “Berbagai Ragam
Sajen Pada Pementasan Tari Rakyat
Dalam Ritual Slametan. (jurnal.isi-
ska.ac.id/index.php/gelar/article/
viewFile/1469/1433. Volume 11 No. 2
Desember 2013).

Nggawu , La Ode.2011. Tuturan Lisan pada
Tahap defenagho Tungguno Karete
dalam Perkawinan Masyarakat
Muna di Kota Kendari. Kendari:
Kantor Bahasa Provinsi Sulawesi

Tenggara. (ojs.uho.ac.idindex.
PHUMANIKAarticledownloadl23456).

17

Setiawati , Nanda Ayu. 2017). PENDIDIKAN
KARAKTER SEBAGAI PILAR
PEMBENTUKAN KARAKTER
BANGSA(Prosiding Seminar Nasional
Tahunan  Fakultas  Ilmu  Sosial
Universitas Negeri Medan Tahun 2017
Vol. 1 No. 1 2017, Hal. 348-352).

Syaiful Hamali. Sikap Keagamaan Dan

Pola Tingkah Laku Masyarakat
Madani.Al-AdYaN/Vol.VI, NO0.2/Juli-
Desember/2011.  https://media.neliti.

com/media/publications/56522-1D-
sikap-keagamaan-dan-pola-tingkah-

laku-ma.pdf.

Wahid Khozin. 2013. Sikap Keagamaan Dan
Potensi Radikalisme Agama Mahasiswa
Perguruan Tinggi Agama. Edukasi.
Volume 11, Nomor 3, Desember 2013.
http://jurnaledukasikemenag.org/index.
php/edukasi/article/view/415).

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



