
AKULTURASI TRADISI PANCEN DAN SIKAP KEAGAMAAN UMAT 
BUDDHA DALAM MENDUKUNG TUMBUHNYA KARAKTER BANGSA

Niken Wardani, S.H., M.Pd.B.
Penelitian Dosen Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri Jawa Tengah

Abstract
The purpose that will be achieved though the research are to understand how the traditional pancen 

influences budhist religiousness and how the traditional pancen support the religious national character 
at vihara Purwa Manggala, Dukuh Plukisan, Sumbung, Cepogo, Boyolali, Central Java. This reseach 
use qualitatif method by using case study. Case study is a process of collecting data and information 
deeply, detail, intensively, holisticly and systematikcally about people, event, social setting or a group of 
people by using any method and technique and also involved many source of information to understand 
effectively how people, event, social event are going well as the context. The influence of traditional 
pancen to the budhist religiousness at Dukuh Plukisan is that traditional pancen has become an identity of 
budhist fellowship at Dukuh Plukisan. That tradition which has become a legacy influences the budhist 
fellowship as a rule that has applied throung behavior, attitude and conviction to the budhist value 
because the traditional pancen is going well in a harmony with budhist teaching at Dukuh Plukisan. The 
traditional pancen support the growth of religious nation character at Dukuh Plukisan, whict is the most 
important thing to do the traditional pancen is believe. The people believe that doing traditional pancen 
is a good thing that has been inherited from generation to generation and also it can be run in harmony 
with budhist teaching or has no contradiction with budhism it seft. Then, that believe is supported with 
attitude of honest and sincere, always keep the promise by always remember the day when the ancestors 
passed away and loyality to the existence of the ancestors.

Keyword: Tradition, Pancen, Religiousness budhist attitude.

Abstrak
Tujuan yang hendak dicapai dalam penelitian ini adalah Untuk mengetahui bagaimana pengaruh 

tradisi pancen terhadap sikap keagamaan umat Buddha di Vihara Purwa Manggala, dan untuk untuk 
mengeutahui bagaimana tradisi pancen mendukung tumbuhnya karakter bangsa yang religious di 
Vihara Purwa Manggala, Dukuh Plukisan, Desa Sumbung, Kecamatan Cepogo, Kabupaten Boyolali, 
Jawa Tengah. Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif, dengan pendekatan case studies 
(studi kasus). Penelitian kasus adalah suatu proses pengumpulan data dan informasi secara mendalam, 
mendetail, intensif, holistik, dan sistematis tentang orang, kejadian, social setting (latar sosial), atau 
kelompok dengan menggunakan berbagai metode dan teknik serta banyak sumber informasi untuk 
memahami secara efektif bagaimana orang, kejadian, latar alami (social setting) itu beroperasi atau 
berfungsi sesuai dengan konteksnya. Pengaruh tradisi pancen terhadap sikap keagamaan umat Buddha 
dukuh Plukisan adalah bahwa tradisi pancen telah menjadi jatidiri dari masyarakat umat Buddha dukuh 
Plukisan. Tradisi yang sudah berjalan secara turun temurun tersebut mempengaruhi sikap keagamaan 
masyarakat umat Buddha dukuh Plukisan sebagai suatu tatanan yang teraplikasi melalui tingkah laku, 
sikap dan keyakinan terhadap nilai-nilai yang ada dalam ajaran agama Buddha, karena tradisi pancen 
tersebut berjalan dan sejalan dengan ajaran agama Buddha yang dianut oleh umat Buddha dukuh 
Plukisan. Tradisi pancen mendukung tumbuhnya karakter bangsa yang religius masyarakat umat Buddah 
dukuh Plukisan adalah bahwa dalam melaksanakan tradisi pancen ini hal yang utama adalah adanya 
kepercayaan atas apa yang dilakukan. Masyarakat memilik rasa percaya bahwa melaksanakan tradisi 
pancen ini adalah suatu hal yang baik dan benar sesuai dengan naluri/warisan leluhur, dan juga sejalan 



2	 Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

dengan ajaran dalam agama Buddha, atau tidak bertentangan dengan ajaran agama Buddha. Selanjutnya 
sikap percaya tersebut didulung oleh sikap jujur dan ikhlas dalam melaksanakannya, selalu menepati 
janji dengan selali niteni/titen terhadap hari geblak para leluhur, dan kesetiaan terhadap eksistensi atau 
keberadaan para leluhur tersebut.

Kata Kunci: Tradisi, Pancen, Sikap Keagamaan Umat Buddha

anggota keluarga (orang tua/leluhur), anggota 
keluarga lain membuat sesaji yang terdiri dari 
makanan, minuman yang menjadi kesukaan 
orang yang meninggal tersebut ketika masih 
hidup. Menurut kepercayaan masyarakat 
Jawa orang yang telah meninggal akan pulang 
kerumah pada setiap hari meninggalnya, 
sehingga anggota keluarga yang lain harus 
menyediakan makanan dan minuman untuk 
leluhur tersebut.

Tradisi pancen adalah salah satu tradisi 
yang dilajankan oleh masyarakat dukuh 
Plukisan sejak jaman dahulu kala. Tradisi 
ini secara turun temurun dari generasi ke 
generasi dilakukan oleh umat Buddha dalam 
kehidupan sehari-hari. Tradisi ini berjalan 
beriringan dengan ajaran agama Buddha 
yang diamnut oleh umat. Masyarakat dukuh 
Plukisan telah meyakini atau memeluk salah 
satu agama, namun disamping menjalankan 
ajaran agamanya masing-masing mereka tetap 
melaksanakan tradisi-tradisi Jawa yang masih 
berlaku. Masyarakat tidak mempermasalahkan 
apakah tradisi yang dijalankan selaras dengan 
ajaran agama yang dipeluknya ataukah tidak. 
Ajaran agama dan tradisi berjalan beriringan 
dalam kehidupan masyarakat.

Sebagai salah satu contoh keberadaan 
tradisi di tengah-tengah masyarakat beragama 
dijelaskan oleh Marzuki (2001), bahwa 
pada dasarnya pengaruh keyakinan agama 
yang di anut oleh masyarakat beragama ikut 
mewarnai tradisi dan budaya mereka sehari-
hari. Masyarakat Jawa yang menganut Islam 
santri, misalnya, lebih banyak terikat dengan 
aturan Islamnya, meskipun bertentangan 
dengan budaya dan tradisi Jawanya. Hal ini 

PENDAHULUAN
Budaya dan tradisi yang berkembang di 

pulau Jawa sangat dipengaruhi oleh kondisi 
lingkungan dan pola penghidupan masyarakat 
Jawa pada umumnya. Secara umun 
masyarakat Jawa merupakan masyarakat 
agraris dimana kegiatan sehari-harinya adalah 
berupa kegiatan yang berkiatan dengan 
pertanian. Terbentuknya suatu budaya dan 
tradisi di dalam masyarakat juga dipengaruhi 
oleh adanya sejarah masa lalu yang terjadi 
di dalam masyarakat tersebut. Di dalam 
masyarakat Jawa tengah budaya dan tradisi 
yang berkembang saat ini sangat dipengaruhi 
oleh sejarah kerajaan-kerajaan yang pernah 
berkembang di pulau Jawa pada masa lalu, 
dimana budaya dan tradisi kerajaan Hindu-
Buddha masih sangat kental mempengaruhi 
budaya dan tradisi yang berkembang hingga 
saat ini.

Masyarakat yang mendiami wilayah 
Jawa Tengah khususnya di dukuh Plukisan, 
desa Sumbung, Kecamatan Boyolali, Jawa 
Tengah merupakan masyarakat agraris 
yang dipengaruhi oleh keadaan geografis 
pegunungan. Dukuh Plukisan terletak dikaki 
gunung Merapi, dimana masyarakatnya 
bermata pencaharian sebagai petani, peternak 
dan pedagang. 

Istilah“pancen”merupakan istilah 
bahasa Jawa yang berarti menyediakan 
makanan dan minuman yang diperuntukkan 
kepada anggota keluarga yang telah meninggal, 
pada hari meninggalnya anggota keluarga 
tersebut atau diebut dengan istilah hari 
geblaknya. Tradisi pancen dilakukan setiap 
bulan sekali pada hari meninggalnya salah satu 



Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama 	 3

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

karena tidak sedikit tradisi-tradisi Jawa yang 
bertentangan dengan keyakinan atau ajaran 
Islam. Sebaliknya bagiyang menganut Islam 
abangan tradisi Jawa tetap dijunjung tinggi, 
meskipun bertentangan dengan keyakinan 
atau ajaran Islam. 

Peneliti mendapatkan beberapa fakta 
yang terjadi di dalam masyarakat umat buddha 
dukuh plukisan dari kegiatan observasi yang 
dilakukan. Fakta tersebut adalah masyarakat 
manjalankan tradisi pancen, namun selain itu 
masyarakat juga menjalankan ajaran agama 
yang dianut yaitu ajaran agama Buddha. 
Disini telah terjadi sebuah akulturasi antara 
pelaksanaan tradisi jawa khususnya pancen 
dengan ajaran dalam agama Buddha.

Berdasarkan hasil observasi yang 
dilakukan oleh peneliti pada masyarakat di 
dukuh Plukisan adalah mulai berkurangnya 
budaya gotong-royong, kesadaran ronda 
malam, dan lain-lain. Hal ini merupakan 
suatu indikasi bahwa nilai-nilai kebersamaan, 
kepedulian dan tanggungjawab mulai 
memudar. Gejala tersebut merupakan suatu 
hal yang memprihatinkan dan perlu untuk 
mendapat perhatian dari seluruh unsur 
masyarakat. Bahwa nilai nilai-nilai moral 
harus ditingkatkan dengan ajaran agama, 
dengan tradisi dan lain-lain. Hal tersebut agar 
supaya nilai-nilai moral masyarakat tumbuh 
dan menjadi sebuah karakter yang baik.

TINJAUAN PUSTAKA
Akulturasi

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia 
Pusat Bahasa (2014: 33), menjelaskan 
tentang pengertian akulturasi sebagai sebuah 
pencampuran dua kebudayaan atau lebih yang 
saling bertemu dan saling mempengaruhi.

Pengertian Tradisi
Kata tradisi dijelaskan oleh Pudentia 

dalam (Nggawu, 2011:109), bahwa kata tradisi 
berasal dari bahasa Latin, yaitu tradition yang 
berarti diteruskan atau kebiasaan. Dalam 
pengertian yang paling sederhana adalah 
sesuatu yang telah dilakukan sejak lama 
dan menjadi bagian dari kehidupan suatu 
kelompok masyarakat, biasanya dari suatu 
negara, kebudayaan, waktu, atau agama yang 
sama. Hal yang paling mendasar dari tradisi 
adalah adanya informasi yang diteruskan dari 
generasi baik tertulis maupun lisan. Tanpa 
adanya hal itu, suatu tradisi akan punah.

Simanjuntak (2016: 53) menjelaskan 
bahwa, seperti halnya suku-suku bangsa lain di 
Indonesia, maka suku bangsa Jawa pun terikat 
dan patuh kepada tradisi yang diwariskan 
leluhurnya. Tradisi ini merupakan lembaga 
yang mengatur, mengandalikan, mengawasi, 
mendorong sikap-sikap dan sifat-sifat orang 
Jawa. Karena itu, kadangkala tradisi itu 
kita lihat menjadi sibagian dari jiwa dan 
kehidupannya. Mereka kadangkala tidak bisa 
memisahlan diri dari tradisi dan kepercayaan.

Di antara bagian demi bagian maupun 
unsur-unsur kebudayaan Jawa, baik secara 
praktiknya maupun secara idealnya, esensinya 
ialah penghormatan kepada leluhur mereka 
(nenek moyang). Harapan adanya suatu restu 
nenek moyang yang sudah mati tersebut 
mengawasi dan mengayomi keturunannya. 
Adanya kepercayaan bahwa rezeki akan 
semakin bertambah, bila nenek moyang 
memberi restu. Dalam hal ini restu nenek 
moyang itu kita peroleh bila kita dengan rajin 
tekun melakukan serangkaian upacara tradisi 
yang diwariskan nenek moyang tersebut 
(Simanjuntak, 2016: 53).



4	 Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

Dari beberapa pendapat ahli tersebut di 
atas maka dapat disimpulkan bahwa tradisi 
adalah suatu norma yang disebut sebagai 
pranata warisan historis dari leluhur atau 
nenek moyang yang masih dijalankan oleh 
masyarakat pada masa sekarang. Tradisi 
merupakan ciri khas suatu daerah secara lokal 
yang tidak dimiliki dan tidak berlaku bagi 
masyarakat di daerah yang berbeda. Tradisi 
merupakan suatu bentuk penghormatan 
kepada leluhur atau nenek moyang dan atas 
keberadaannya tersebut masyarakat tidak bisa 
memisahkan diri dari tradisi dan kepercayaan.

Peranan Fungsi Tradisi
(Sztompka, 2014: 74) menjelaskan 

tentang fungsi dari tradisi adalah sebagai 
berikut:
a.	 Tradisi adalah kebijakan turun-temurun. 
b.	 Memberikan legitimasi terhadap 

pandangan hidup, keyakinan, pranata, 
dan aturan yang sudah ada. 

c.	 Menyediakan symbol identitas kolegtif 
yang meyakinkan, memperkuat loyalitas 
primodial terhadap bangsa, komunitas 
dan kelompok. 

d.	 Membantu menyediakan tempat 
pelarian dari keluhan, ketakpuasan, dan 
kekecewaan kehidupan modern. 

Tentang kaitan antara tradisi dan agama, 
Simanjuntak (2016: 54), menjelaskan bahwa 
kekuatan tradisi dan kekuatan agama kadang-
kadang menjadi campur baur, menjadi 
kabur. Kita kadang-kadang menjadi sulit 
menentukan apakah suatu pengaruh itu karena 
pengaruh tradisi secara murni atau pengaruh 
agama sendiri. Bahkan kadang-kadang kita 
menemukan semacam “agama kebudayaan” 
atau “agama tradisi”. Artinya, gabungan 
esensial antara nilai-nilai agama dengan 
nilai-nilai kebudayaan yang menjadi bagian 
potensial praktik tradisi sehari-hari.

Dalam Kitab Suci Dhammapada VIII, 
9 syair 108 (Jotidhammo, 1997), menjelaskan 
tentang makna dari suatu tradisi persembahan 
yang menjelaskan bahwa pengorbanan dan 
persembahan yang dilakukan dalam upacara-
upacara tradisi tidak dilarang maupun 
dianjurkan, namun hal tersebut hendaknya 
dikaji lagi karena akan lebih baik apabila kita 
memberikan penghormatan tersebut ketika 
orang tersebut masih hidup dan memiliki 
perilaku yang lurus sesuai dengan ajaran 
agama sehingga pantas untuk dihormati.

Pengertian Pancen
Istilah “pancen” berkembang di daerah 

Jawa Tengah khususnya di wilayah Solo 
dan sekitarnya. Istilah “pancen” merupakan 
istilah bahasa Jawa yang berarti menyediakan 
makanan dan minuman yang diperuntukkan 
kepada anggota keluarga yang telah meninggal, 
pada hari meninggalnya anggota keluarga 
tersebut. Tradisi pancen dimaksudkan setiap 
bulan sekali pada hari meninggalnya salah satu 
anggota keluarga (orang tua/leluhur), anggota 
keluarga lain membuat sesaji yang terdiri dari 
makanan, minuman yang menjadi kesukaan 
orang yang meninggal tersebut ketika masih 
hidup. Menurut kepercayaan masyarakat 
Jawa orang yang telah meninggal akan pulang 
ke rumah pada setiap hari meninggalnya, 
sehingga anggota keluarga yang lain harus 
menyediakan makanan dan minuman untuk 
leluhur tersebut.

Dalam ajaran agama Buddha orang 
yang telah meninggal akan terlahir di alam 
tertentu sesuai dengan akumulasi kamma 
baik dan kamma buruknya. Makhluk yang 
hanya terlahir di alam peta saja yang masih 
membutuhkan bantuan dari anggota keluarga 
yang masih hidup. Bantuan tersebut berupa 
makanan, minuman, dan yang terutama adalah 
bantuan berupa doa-doa untuk membantu 
makhluk tersebut dapat terlahir di alam yang 
lebih baik.



Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama 	 5

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

Kaharuddin (2005:248), menjelaskan 
bahwa makhluk yang dapat memelihara 
hidupnya dengan memakan makanan 
yang disuguhkan orang dalam upacara 
sembahyang adalah makhluk yang terlahir 
di alam Paradattupajivika-peta. Makhluk 
yang terlahir di alam ini jauh dari kesenangan 
dan merasakan penderitaan sehingga 
membutuhkan bantuan dari makhluk lain 
dalam hal ini adalah manusia melalui doa-
doa dan dana makanan yang dikirimkan 
keladanya.

Selanjutnya dijelaskan dalam 
Tirokuddha Sutta (Dhammadhiro, 2005: 189), 
syair ke-1 sampai denga syair ke-10, tentang 
upacara persembahan dana makanan kepada 
leluhur yang identik dengan tradisi pancen.

Sikap Keagamaan
Jalaluddin (2011: 230), menjelaskan 

tentang sikap keagamaan sebagai ketaatan 
terhadap pola tingkah laku, sikap dan 
keyakinan terhadap nilai-nilai penting dalam 
suatu agama. 

Sikap keagamaan yang terbentuk 
oleh tradisi keagamaan merupakan bagian 
dari pernyataan jati diri seseorang dalam 
kaitan dengan agama yang dianutnya. Sikap 
keagamaan ini akan ikut mempengaruhi cara 
berpikir, cita rasa, ataupun penilaian seseorang 
terhadap segala sesuatu yang berkaitan dengan 
agama (Jalaluddin, 2011: 230).

Sikap dan moral dalam ajaran agama 
Buddha dijelaskan dalam Kitab Suci 
Dhammapada XIV, 5-7 syair 183, 184, dan 
185 (Jotidhammo, 1997). Dalam syair tersebut 
menjelaskan suatu peristiwa dimana pada 
suatu saat, Ananda Thera bertanya kepada 
Sang Buddha apakah pelajaran-pelajaran 
dasar yang diberikan kepada para bhikkhu oleh 
para Buddha terdahulu adalah sama seperti 
pelajaran Sang Buddha sendiri sekarang. 
Maka kepadanya Sang Buddha menjawab 

bahwa pelajaran-pelajaran yang dibabarkan 
oleh seluruh Buddha adalah sebagai berikut.

Sikap dalam konteks psikologi agama 
diapresiasikan Jalaluddin (1996: 185), dengan 
ungkapan bahwa timbulnya sikap keagamaan 
pada seseorang disebabkan adanya konsistensi 
antara kepercayaan terhadap agama sebagai 
unsur kognitif, perasaan terhadap agama 
sebagai unsur efektif dan perilaku terhadap 
agama sebagai unsur konatif. Sikap 
keagamaan adalah integrasi secara kompleks 
antara pengetahuan agama, perasaan agama 
serta tindak keagamaan dalam diri seseorang. 
Ini menujukkan bahwa sikap keagamaan 
menyangkut atau berhubungan erat dengan 
gejala kejiwaan manusia terhadap objek 
tertentu. 

Timbulnya sikap keagamaan pada 
seseorang disebabkan adanya konsistensi 
antara kepercayaan terhadap agama sebagai 
unsur kognitif, perasaan terhadap agama 
sebagai unsur efektif dan perilaku terhadap 
agama sebagai unsur konatif. Sikap 
keagamaan adalah integrasi secara kompleks 
antara pengetahuan agama, perasaan agama 
serta tindak keagamaan dalam diri seseorang. 
Ini menujukkan bahwa sikap keagamaan 
menyangkut atau berhubungan erat dengan 
gejala kejiwaan manusia terhadap objek 
tertentu (Jalaluddin, 1996: 185).

Karakter Bangsa
Karakter bangsa dijelaskan oleh 

Setiawati (2017), bahwa karakter bangsan 
adalah  kualitas perilaku kolektif kebangsaan 
yang khas baik yang tecermin dalam 
kesadaran, pemahaman, rasa, karsa, dan 
perilaku  berbangsa dan bernegara sebagai 
hasil olah pikir, olah hati, olah rasa dan karsa, 
serta olah dari raga seseorang atau sekelompok 
orang. Karakter bangsa Indonesia haruslah 
berdasarkan nilai-nilai Pancasila, norma UUD 
1945, keberagaman dengan prinsip Bhinneka 



6	 Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

Tunggal Ika, dan komitmen terhadap Negara 
Kesatuan Republik Indonesia.

Faktor yang Mempengaruhi Karakter 
Bangsa menurut Setiawati (2017), antara 
lain: 1) Lingkungan Global; 2) Lingkungan 
Regional ; dan 3) Lingkungan Nasional. 

Ada enam karakter utama yang 
dijelaskan oleh Mu’in (2011: 211), bahwa 
keeman karakter atau disebut dengan pilar 
karakter dalam diri manusia yang dapat 
digunakan untuk mengukur dan menilai 
watak dan perilakunya dalam hal-hal khusus. 
Keenam karakter ini dapat dikatakan sebagai 
pilar-pilar karakter manusia, diantaranya 
adalah: 1) Respect (Penghormatan); 2) 
Responsibility (tanggung jawab); 3) citizenship 
Civic Duty (kesadaran berwarga-negara);4) 
Fairness (keadilan dan kejujuran);5) caring 
(kepedulian dan kemauan berbagi); dan 6) 
Trustworthiness (kepercayaan).  

Kerangka Berpikir
Kerangka berfikir dalam penelitian ini 

adalah digambarkan dalam bagan sebagai 
berikut:

7 
 

kejiwaan manusia terhadap objek 
tertentu (Jalaluddin, 1996: 185). 
 
Karakter Bangsa 

Karakter bangsa dijelaskan oleh 
Setiawati (2017), bahwa karakter 
bangsan adalah  kualitas perilaku 
kolektif kebangsaan yang khas baik 
yang tecermin dalam kesadaran, 
pemahaman, rasa, karsa, dan perilaku  
berbangsa dan bernegara sebagai hasil 
olah pikir, olah hati, olah rasa dan karsa, 
serta olah dari raga seseorang atau 
sekelompok orang. Karakter bangsa 
Indonesia haruslah berdasarkan nilai-
nilai Pancasila, norma UUD 1945, 
keberagaman dengan prinsip Bhinneka 
Tunggal Ika, dan komitmen terhadap 
Negara Kesatuan Republik Indonesia. 

Faktor yang Mempengaruhi 
Karakter Bangsa menurut Setiawati
(2017), antara lain: 1) Lingkungan 
Global; 2) Lingkungan Regional ; dan 
3) Lingkungan Nasional. 

Ada enam karakter utama yang 
dijelaskan oleh Mu’in (2011: 211), 
bahwa keeman karakter atau disebut 
dengan pilar karakterdalam diri manusia 
yang dapat digunakan untuk mengukur 
dan menilai watak dan perilakunya 
dalam hal-hal khusus. Keenam karakter 
ini dapat dikatakan sebagai pilar-pilar 
karakter manusia, diantaranya adalah: 
1) Respect (Penghormatan); 2)
Responsibility (tanggung jawab); 3) 
citizenship Civic Duty (kesadaran 
berwarga-negara);4) Fairness (keadilan 
dan kejujuran);5) caring (kepedulian 
dan kemauan berbagi); dan 6)
Trustworthiness (kepercayaan). 
 
Kerangka Berpikir 

Kerangka berfikir dalam penelitian 
ini adalah digambarkan dalam bagan 
sebagai berikut: 

 

 
 
 
 
  

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

Bagan: Kerangka Pikir 
 
 

 
METODE PENELITIAN 
Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode 
penelitian kualitatif, dengan pendekatan 
yang dipergunakan adalah dengan case
studies (studi kasus). Penelitian kasus 
adalah suatu proses pengumpulan data 
dan informasi secara mendalam, 
mendetail, intensif, holistik, dan 
sistematis tentang orang, kejadian, 
social setting (latar sosial), atau 
kelompok dengan menggunakan 
berbagai metode dan teknik serta 
banyak sumber informasi untuk 
memahami secara efektif bagaimana 
orang, kejadian, latar alami (social 
setting) itu beroperasi atau berfungsi 
sesuai dengan konteksnya (Yusuf, 2013: 
339).  

Penelitian ini menyajikan data-data 
yang mendiskripsikan dan menganalisa 
tentang tradisi pancen di dukuh 
Plukisan, yang kemudian dianalisa 
pengaruhnya terhadap sikap keagamaan 

Karakter Bangsa: 
1. Penghormatan 
2. Tanggungjawab 
3. Kesadaran  
4. Kejujuran 
5. Kepedulian 
6. Kepercayaan 
(Mu’in, 2011: 211) 

Tradisi Pancen: 
1. Turun temurun 
2. Pandangan 

hidup 
3. Identitas 
4. Solusi atas 

masalah 
(Sztompka, 
2014: 74) 

Sikap 
Keagamaan: 
1. Menjaga 

perilaku/jangan 
berbuat jahat 

2. Berbuat 
kebajikan 

3. Sucikan hati dan 
pikiran 

4. Kesabaran 
(Dhammapada 
XIV 183-185) 

Bagan: Kerangka Pikir

METODE PENELITIAN
Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode 
penelitian kualitatif, dengan pendekatan yang 
dipergunakan adalah dengan case studies 
(studi kasus). Penelitian kasus adalah suatu 
proses pengumpulan data dan informasi 
secara mendalam, mendetail, intensif, holistik, 
dan sistematis tentang orang, kejadian, 
social setting (latar sosial), atau kelompok 
dengan menggunakan berbagai metode 
dan teknik serta banyak sumber informasi 
untuk memahami secara efektif bagaimana 
orang, kejadian, latar alami (social setting) 
itu beroperasi atau berfungsi sesuai dengan 
konteksnya (Yusuf, 2013: 339). 

Penelitian ini menyajikan data-data 
yang mendiskripsikan dan menganalisa 
tentang tradisi pancen di dukuh Plukisan, 
yang kemudian dianalisa pengaruhnya 
terhadap sikap keagamaan dalam mendukung 
tumbuhnya karakter bangsa yang religius pada 
umat Buddha di dukuh plukisan. Selain itu 
penelitian ini juga menganalisa keterkaitannya 
antara tradisi pancen, sikap keagamaan dan 
usaha untuk menumbuhkan karakter bangsa 
yang religius.

Sumber Data
Data dalam penelitian ini data 

diperoleh dari hasil pengamatan secara 
langsung pelaksanaan aktivitas pancen dari 
umat Buddha di dukuh Plukisan. Peneliti 
juga melakukan penggalian data melalui 
wawancara dengan informan yang terdiri 
dari ketua vihara Purwa Manggala, umat 
Buddha di vihara Purwa Manggala, Tokoh 
agama Buddha di dukuh Plukisan, dan tokoh 
masyarakat  yang sekaligus sesepuh di dukuh 
plukisan.



Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama 	 7

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

Teknik Pengumpulan Data
Prinsip pengumpulan data penelitian 

kualitatif menurut Gunawan (2015: 142), 
adalah 1) menggunakan multi sumber 
bukti, menggunakan banyak informan dan 
memerhatikan sumber-sumber bukti lain; 
2) menciptakan data dasar studi kasus, 
mengorganisir dan mengkoordinasikan data 
yang telah terkumpul, biasanya studi kasus 
memakan waktu yang cukup lama dan data 
diperolahnya pun cukup banyak sehingga perlu 
dilakukan pengorganisasian data, supaya data 
yang terkumpul tidak hilang saat dibutuhkan 
nanti; dan 3) memelihara rangkaian bukti, 
tujuan agar bisa ditelusuri dari bukti-bukti 
yang ada, berkenaan dengan studi kasus yang 
sedang dijalankan, penting ketika menelusuri 
kekurangan data lapangan.

Peneliti melakukan pengumpulan 
data dengan observasi partisipatif. Peneliti 
mengikuti pelaksanaan aktivitas pancen yang 
dilakukan oleh salah satu atau beberapa umat 
Buddha di dukuh Plukisan. Peneliti juga 
mengamati beberapa aktivitas sehari-hari 
yang dilakukan oleh umat secara acak untuk 
mendapatkan data dukung yang dibutuhkan 
dalam pelaksanaan penelitian.

Peneliti melakukan wawancara dengan 
informan untuk menggali data yang diperlukan 
dalam penelitian. Adapun wawancara 
dilaksanakan dengan ketua ketua vihara 
Purwa Manggala, umat Buddha di vihara 
Purwa Manggala, Tokoh agama Buddha di 
dukuh Plukisan, dan tokoh masyarakat  yang 
sekaligus sesepuh di dukuh plukisan.

Teknik Analisa Data
Proses analisa data dilakukan dalam 

tiga tahap, seperti dijelaskan dalam Sugiyono 
(2013: 90), yaitu: 1) analisa data sebelum di 
lapangan; 2) analisa data selama dilapangan 
model Miles and Huberman; dan 3) analisa data 
selama di lapangan model Spradley. Dalam 

analisa data sebelum di lapangan, peneliti 
telah melakukan analisa data sebelum peneliti 
memasuki lapangan. Analisa dilakukan 
terhadap data hasil studi pendahuluan, atau 
data sekunder yang akan digunakan untuk 
menentukan fokus penelitian.

Keabsahan Data
Uji keabsahan data meliputi uji 

credibility (validitas interbal), transferability 
(validitas eksternal), dependability 
(reliabilitas), dan confirmbility (obyektivitas) 
(Sugiyono, 2013: 121).
1.	 Uji kredibilitas;
2.	 Uji transferability;
3.	 Uji dependability;dan
4.	 Uji konfirmability.

HASIL PENELITIAN DAN 
PEMBAHASAN
Lokasi Penelitian

Kondisi geografi wilayah desa 
Sumbung merupakan daerah pertanian 
dengan struktur tanah yang sangat subur, hal 
ini dipengaruhi oleh adanya abu vulkanik 
dari hasil erupsi gunung Merapi yang 
menyebabkan tanah menjadi subur. Sebagian 
penduduk memiliki matapencaharian sebagai 
petani dan peternak sapi perah, yaitu sapi 
yang produktif menghasilkan susu sapi segar. 
Selain sebagai petani terdapat beberapa warga 
yang berprofesi sebagai buruh tani, tukang 
kayu, tukang bangunan, pedagang sayur, dan 
lain-lain. Khusus di dukuh Plukisan terdapat 
bermacam-macam jenis matapencaharian 
yang ada, antara lain: petani, peternak, 
pedagang, buruh, home industri, dan lain-lain. 
Hal tersebut disebabkan oleh salah satunya 
karena dukuh Plukisan merupakan dukuh 
yang memiliki jumlah penduduk terbesar di 
antara dukuh-dukuh lain di desa Sumbung, 
namun rata-rata penduduk di dukuh Plukisan 
ini memiliki tingkat pendidikan yang relatif 



8	 Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

rendah dan tingkat ekonomi yang relatif 
rendah sehingga memaksa para penduduk di 
dukuh ini untuk melakukan segala hal apa saja 
yang bisa dilakukan untuk mempertahankan 
hidupnya masing-masing sesuai dengan 
kemampuan dan kebisaannya.

Informan
Informan dalampenelitian ini antara 

lain: 1) Bapak Parto Ngadiman; 2) Bapak 
Sukirji; 3) Bapak Juliyanto; 4) Bapak Trijoko; 
5) Bapak Suyadi; Ibu 6) Sulastri; 7) Mbak 
Nurul;dan 8) Ibu Karto Pawiro.

Sejarah Vihara Purwa Manggala
Vihara Purwa Manggala diresmikan 

oleh Bhante Sasana Bodhi  pada tahun 1999 
bertepatan dengan perayaan Dharmasanti 
Waisak di vihara tersebut. Dengan 
diresmikannya vihara Purwa Manggala 
tersebut, umat merasakan suatu kebahagiaan 
dan suatu semangat yang kuat untuk terus 
menegakkan Buddha-sasana.   

Vihara Purwa Manggala berada di bawah 
asuhan vihara Veluvana Ampel Boyolali 
yang menginduk pada Majelis Budddhayana 
Indonesia (MBI). Pada kegiatan-kegiatan yang 
diselenggarakan oleh MBI umat vihara Purwa 
manggala selalu aktif mengikuti dan berperan 
aktif dalam kegiatan-kegiatan tersebut.

Kondisi Umat Buddha Vihara Purwa 
Manggala 

Umat Buddha vihara Purwa Manggala 
keseluruhan pada saat ini berjumlah 79 orang, 
yang terdiri dari anak-anak, remaja, sampai 
dengan umat lansia. 

Tabel: Data jumlah umat vihara Purwa 
manggala

No. Jenis Kelamin Jumlah 
(org)

1. Laki-laki 42
2. Perempuan 37

Total 79
Sumber: Data penelitian

Kegiatan Keagamaan
Kegiatan keagamaan yang dilaksanakan 

oleh umat vihara Purwa Manggala antara lain: 
1) Kebaktian Rutin; 2) Kebaktian Anjangsana; 
3) Anjangsana Wanita Buddhis Indonesia 
(WBI); 4) Sekolah Minggu Buddha; dan 5) 
Remaja Buddhis.

Pelaksanaan Tradisi Pancen
Berdasarkan hasil observasi dan 

wawancara yang telah dilakukan oleh peneliti 
dengan bapak Parto Ngadiman, bahwa sebagian 
besar umat Buddha di dukuh plukisan masih 
menjalankan tradisi pancen. Masyarakat umat 
Buddha yang orang tuanya sudah meninggal 
secara otomatis akan niteni atau mencatat hari 
pada saat meninggalnya orang tua tersebut. 
Hari pada saat orang tua meninggal tersebut 
disebut dengan istilah geblak, yang dihitung 
berdasarkan hitungan hari jawa/pasaran atau 
neptu. Adapun hitungan neptu dalam hitungan 
hari jawa adalah sebagai berikut:

Tabel: Hari Neptu dalam Perhitungan Jawa
Pahing Pon Wage Kliwon Legi

Senen Senen 
pahing

Senen 
pon

Senen 
wage

Senen 
kliwon

Senen 
legi

Seloso Seloso 
pahing

Seloso 
pon

Seloso 
wage

Seloso 
kliwon

Seloso 
legi

Rebo Rebo 
Pahing

Rebo 
Pon

Rebo 
Wage

Rebo 
Kliwon

Rebo 
Legi

Kemis Kemis 
Pahing

Kemis 
Pon

Kemis 
Wage

Kemis 
Kliwon

Kemis 
Legi

Jum’at Jum’at 
Pahing

Jum’at 
Pon

Jum’at 
Wage

Jum’at 
Kliwon

Jum’at 
Legi

Setu Setu 
Pahing

Setu Pon Setu 
Wage

Setu 
Kliwon

Setu Legi

Minggu Minggu 
Pahing

Minggu 
Pon

Minggu 
Wage

Minggu 
Kliwon

Minggu 
Legi

Sumber: Data penelitian



Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama 	 9

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

Hari geblak tersebut di atas misalnya ada 
anggota keluarga yang meninggal pada hari 
Selasa pasaran Wage maka geblak mendiang 
adalah hari Selasa-wage, dan seterusnya. Hari 
geblak tersebut akan muncul sekali dalan satu 
bulan jawa yang disebut dengan selapan, 
jadi pancen untuk satu orang leluhur tersebut 
dilaksanakan satu kali dalam selapan atau 
dalam satu bulan jawa. Satu bulan Jawa atau 
selapan terdiri dari 35 hari. Pada hari geblak 
tersebut anggota keluarga yang masih hidup 
akan mencatat dan selalu mengingat-ingat 
hari tersebut, berdasarkan geblak tersebut 
akan dapat dihitung dan ditentukan kapan dan 
hari apa akan dilaksanakan pitungdinanan, 
patangpuluhan, nyatus, pendak pisan, 
pendak pindo, nyatus, dan punjulan. Pada 
hari-hari tersebut anggota keluarga akan 
melaksanakan puja bakti untuk mengirim doa 
untuk mendiang yang telah meninggal. Selain 
melaksanakan pujabakti, juga dibuatkan 
pancen untuk mendiang. 

Menurut hasil wawancara peneliti 
dengan salah satu tokoh agama di dukuh 
Plukisan Bapak Sukirji, menyampaikan 
bahwa pancen itu sebenarnya merupakan 
salah satu dari bermacam-macam jenis 
sesaji. Namun terdapat beberapa perbedaan 
antara sesaji dengan pancen. Sesaji yang 
dipergunakan untuk acara-acara selamatan 
dan lain sebagainya memiliki pakem tertentu 
yang mana pakem-pakem tersebut harus 
dipenuhi atau harus ada, jika terdapat salah 
satu pakem atau komponen dari sesaji tersebut 
tidak disediakan maka dipercaya akan menjadi 
hal yang tidak baik. Pada pancen tidak ada 
pakem-pakem yang harus di ada. Karena 
pada dasarnya pancen ini merupakan bentuk 
pemberian dari anggota keluarga yang masih 
hidup kepada anggota keluarga yang telah 
meninggal.  	

Selanjutnya disampaikan oleh bapak 
Parto Ngadiman, disampaikan bahwa pancen 
itu sebenarnya adalah kita mengirim doa 

dan makanan atau minuman kepada anggota 
keluarga yang telah meninggal. Dengan doa 
dan makanan yang di kirim tersebut memiliki 
tujuan apar supaya apa yang telah diberikan 
akan dapat membatu meringankan beban, 
membuat bahagia para arwah leluhur yang 
telah meninggal.

Proses Pemasangan Pancen
Pemasangan pancen dilaksanakan 

pada hari geblak leluhur yang dimaksud, 
waktunya adalah sore hari menjelang malam 
atau istilahnya wayah surup-surup kira-kira 
pada pukul 18.00-19.00 waktu setempat. 
Proses pemasangan pancen dimulai dengan 
menyiapkan makanan, minuman, bunga dan 
lain sebagainya. Setelah itu salah satu anggota 
keluarga masrahke pancen tersebut. Masrahke 
disini adalah memberikan/menyerahkan 
bahwa makanan dan minuman tersebut 
disediakan untuk leluhur yang disebutkan 
namanya, dilanjutkan dengan membacakan 
doa. Masrahke pancen ini dilakukan sambil 
membakar dupa atau kemenyan. Setelah itu 
lilin atau lentera akan dibiarkan menyala 
sampai pagi.

Uborampe Pancen
Berdasarkan hasil observasi yang 

dilakukan oleh peneliti ubo rampe yang 
dipergunakan dalam pancen, seperti sudah 
dijelaskan pada bagian sebelumnya, bahwa 
pada dasarnya pancen tidak memiliki pakem-
pakem yang harus disediakan. Barang-barang 
yang disajikan dalam pancen tersebut  adalah 
berdasarkan pada: 1) kesadaran masing-
masing orang untuk membuatnya; 2) hal-hal 
yang disenangi oleh mendiang pada saat masih 
hidup yang akan disediakan dalam pancen. 
Sehingga pancen yang disajikan oleh orang 
satu dengan yang lain, berbeda tergantung 
dari kesadaran dan hal-hal yang menjadi 
kesenangan dari leluhur masing-masing. 



10	 Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

Namun secara umum hal-hal yang 
komponen yang disajikan dalam pancen 
adalah sebagai antara lain: 1) Makanan; 
2) Minuman; 3) Kemenyan/dupa; 4) Lilin/
lentera; 5) Bunga; dan 6) Barang-barang lain.

Berdasarkan hasil wawancara peneliti 
dengan mbah Parto Pawiro, menyampaikan 
bahwa pancen dibuat pada dua acara/
peristiwa. Yang pertama adalah pada hari 
geblak biasa yang dilakukan setiap bulan atau 
pendak lapan. Jenis makanan dan minuman 
yang disajikan pada geblak biasa ini adalah 
makanan dan minukan apa adanya atau 
sederhana saja. Yang kedua adalah pancen 
yang dibuat pada waktu hari-hari besar dalam 
tahun jawa seperti ruah, sadranan, metri desa, 
dan suro. 

Doa-doa yang dibacakan pada saat Pancen
Berdasarkan hasil wawancara dengan 

bapak Juliyanto, bahwa ketika masrahke 
pancen doa yang dibacakan ada dua macam 
yaitu uluk salam, dan paritta suci. Uluk salam 
diucapkan terlebuh dahulu baru dilanjutkan 
dengan membacakan paritta suci. Adapun 
uluk salam adalah sebagai berikut:

“Sekul petak sakuborampene 
caos peteri dumateng cikal bakal 
among sari, caos dumateng sukmo 
sejatinipun ...... (nama leluhur yang 
dimaksud)”.

Uluk salam dibacakan sambil 
menyalakan dupa atau membakar kemenyan. 
Uluk salam tersebut memiliki arti bahwa 
makanan selengkapnya yang disajikan 
tersebut adalah diberikan atau disediakan 
untuk luluhur yang dimaksud dengan 
disebutkan namanya, adapun leluhur tersebut 
merupakan cikal bakal atau asal mula daripada 
anak cucu yang sekarang ada pada saat ini 
termasuk yang membacakan doa tersebut. 
Setelah mengucapkan uluk salam dilanjutkan 
dengan membacakan paritta suci. Adapun 

paritta suci yang dibacakan untuk masing-
masing orang juga berbeda-beda tergantung 
dari orang tersebut, namun secara umum 
paritta yang dibacakan adalah antara lain: 
1) Vandana, 2) Trisarana, 3) Buddhānussati, 
4) Dhammānussati, 5) Sanghānussati, 6) 
Jayamanggalagata, 7) Ettavata, 8) Pattidana, 
dan 9) Tirokudda Sutta. 

Berdasarkan hasil wawancara dengan 
bapak Suyadi yang menyampaikan bahwa, 
selain doa dan paritta juga dibacakan harapan-
harapan yang disampaikan secara khusus 
sebagai berikut:

“yang paling utama untuk mendoakan 
sukmo sejati leluhur agar dimaafkan 
segala kesalahan ketika masih hidup, 
berkah dari kebajikan ini supaya 
seluruh keluarga dapat diberikan 
kesehatan dan kebahagiaan”.

Sukmo sejati adalah sebutan atau istilah 
dalam bahasa Jawa yang dipergunakan untuk 
menyebut arwah para leluhur. Pendapat serupa 
juga disampaikan oleh bapak Juliyanto yang 
menyampaikan bahwa adanya harapan dongo 
pangestu dari para leluhur, kesehatan, rejeki, 
dan kepintaran bagi anak cucu.

Dari hal tersebut diatas menunjukan 
bahwa selain selain melakukan pelimpahan 
jasa kepada malalui doa dan paritta yang 
dibacakan, juga terdapat pengharapan dari 
berkah kebajikan yang dihasilkan dari 
perbuatan baik tersebut agar supaya melimpah 
kepada anggota keluarga yang masih hidup 
melalui panjang umur, rejeki, kesehatan, 
kepandaian, dan lain-lain.

Analisa Data dan Pembahasan
1.	 Bentuk akulturasi tradisi pancen dan 

sikap keagamaan umat Buddha 
Tradisi pancen dalam masyarakat umat 

Buddha dukuh Plukisan sudah berlangsung 
sejak jaman nenek moyang, dilakukan secara 
turun temurun dari generasi ke generasi. 



Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama 	 11

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

Berdasarkan hasil wawancara dengan bapak 
Sukirji bahwa sebagian umat Buddha vihara 
Purwa Manggala baik yang sudah sepuh 
maupun generasi muda masih menjalankan 
tradisi pancen tersebut. 

Seperti disampaikan olah bapak 
Juliyanto dalam wawancara dengan peneliti, 
dimana bapak Juliyanto ini adalah termasuk 
umat yang masih muda, menyampaikan 
bahwa:

“Saya melaksanakan ini karena 
naluri...orang tua saya menjalankan 
ini dan mereka mengajarkan ini 
kepada saya jadi saya ya meneruskan 
apa yang dijalankan oleh orang tua 
saya”

Naluri adalah kebiasaan yang dilakukan 
secara turun temurun dari generasi ke generasi 
dengan cara mencontoh atau meniru, dalam hal 
ini anak mencontoh atau menirukan kebiasaan 
orang tuanya yang selalu melakukan pancen 
secara otomatis si anak belajar akan kebiasan 
tersebut sehingga ketika si anak ini dewasa dia 
akan meneruskan apa yang menjadi kebiasaan 
dari orang tuanya tersebut.

Melalui proses belajar secara langsung 
tersebut si anak memiliki suatu pemahaman 
atau mengkognisi suatu makna akan 
pentingnya tradisi pancen tersebut untuk 
dilaksanakan. Selanjutnya setelah memiliki 
pemahaman tentang makna tradisi pancen 
tersebut maka akan mempengaruhi sikap 
atau afektif seseorang, melalui pola pikir dan 
penilaian terhadap tradisi pancen kemudian 
disisi lain mereka juga belajar tentang ajaran 
agama Buddha, disini akan terjadi suatu 
akulturasi pemahaman bagaimana seseorang 
itu memaknai adanya tradisi pancen tersebut 
dengan ajaran agama Buddha. Setelah sikap 
melalui pola pikir dan penilaian tersebut 
terbentuk maka akan teraplikasi ke dalam 
perilaku secara motorik, yaitu dalam bentuk 
melaksankan tradisi pancen tersebut.

Hal tersebut sejalan dengan pendapat  
Jalaluddin (1996: 185), bahwa  timbulnya 
sikap keagamaan pada seseorang disebabkan 
adanya konsistensi antara kepercayaan 
terhadap agama sebagai unsur kognitif, 
perasaan terhadap agama sebagai unsur efektif 
dan perilaku terhadap agama sebagai unsur 
konatif. Sikap keagamaan adalah integrasi 
secara kompleks antara pengetahuan agama, 
perasaan agama serta tindak keagamaan dalam 
diri seseorang. Ini menujukkan bahwa sikap 
keagamaan menyangkut atau berhubungan 
erat dengan gejala kejiwaan manusia terhadap 
objek tertentu.

Bentuk akulturasi pelaksanaan tradisi 
pancen dan sikap keagamaan dapat dianalisa 
melalui tiga indikator yaitu:
a.	 Pelaksanaan tradisi pancen 

Pelaksanaan tradisi pancen 
menggunakan uluk salam (Jawa) dan juga 
membacakan paritta-paritta suci. Dimana 
uluk salam tersebut tidak bertentangan dengan 
ajaran agama Buddha, dan paritta-paritta 
suci yang dibacakan tersebut memiliki tujuan 
yang sama atas tujuan dasar dari pancen 
tersebut, yaitu memberikan dana makanan 
dan pelimpahan jasa kepada para leluhur. 

Seperti dijelaskan oleh ibu Sulastri, 
yang menyampaikan bahwa selain baca uluk 
salam dan paritta suci juga membacakan doa-
doa khusus yang merupakan ungkapan hati 
sanubari sanak keluarga yang berisi tentang 
harapan dan doa untuk leluhur yang telah 
meninggal supaya baik di alamnya.
b.	 Perlengkapan atau uborempe yang 

disajikan 
Perlengkapan atau uborempe yang 

disajikan dalam tradisi pancen memiliki 
makna yang jelas, dan bukan semata-mata 
untuk maksud ritual-ritual tertentu yang 
bertentangan dengan ajaran agama Buddha. 
Misalnya: 1) makanan dan minuman bermakna 
dana makanan untuk para leluhur; 2) dupa/



12	 Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

kemenyan yang dibakar dimaksudkan sebagai 
sarana untuk memusatkan konsentrasi pikiran 
agar supaya dalam membacakan paritta 
dan doa menjadi khusuk; 3) bunga yang 
dipergunakan memiliki makna atau sebagai 
suatu lambang bahwa segala sesuatu adalah 
tidak kekal atau dalam ajaran agama Buddha 
adalah anicca, seperti bunga yang mekar nanti 
pada saatnya pasti akan layu dan gugur, hal ini 
menjadi sebuah perenungan atau pengingat 
bahwa manusia pun juga demikian tidak ada 
sesuatu yang kekal sehingga akan menjadikan 
diri menjadi tidak sombong, rendah hati dan 
selalu bersyukur atas apa yang dimiliki dan 
masih bisa dilakukan pada saat ini karena ini 
semua akan berlalu. 
c.	 Pandangan/persepsi

Pengharapan yang dimiliki adalah 
pada dasarnya, dengan melaksanakan tradisi 
pancen tersebut bukan berarti para anak cucu 
meminta kepada leluhur yang telah meninggal 
untuk memberikan rejeki, perlindungan, dan 
lain-lain, tetapi dengan melaksankan tradisi 
pancen para anak cucu melakukan perbuatan 
baik yaitu berdana makanan kepada leluhur 
dan membacakan doa. Hal ini menurut 
pandangan ajaran agama Buddha adalah 
perbuatan baik, dengan hasil (vipaka) dari 
perbuatan baik tersebut akan menghasilkan 
suatu berkah yang baik pula, harapan yang 
dimiliki adalah dengan berkah kebajikan 
tersebut semoga akan melimpah kepada 
semua keluarga anak-cucu yang masih hidup 
melalui berkah kesehatan, kepandaian, rejeki, 
dan lain-lain. hal inilah pandangan yang 
sejalan dengan ajaran agama Buddha.

Seperti disampaikan oleh ibu Nurul 
dalam wawancara dengan peneliti:

“.....mendoakan almarhum supaya 
diberi tempat yang layak, dan 
semoga anak-cucu selalu berkah, 
lancar rejeki, dan selalu sehat”. 

Seperti yang tercantum dalam Tirokudda 
Sutta (Dhammadhiro, 2005: 189), syair ke-5 
dan 8:

“Cirang jivantu no nati, Yesam hetu 
labhamhase, Amhakanca kata puja, 
Dayaka ca anipphala”.
“Yatha varivaha pura, Paripurenti 
agaram, evameva ito dinnam, 
Petanam upakappati”.

Artinya:
Semoga sanak keluarga, setelah 
memberi kami kesejahteraan 
ini berumur panjang. Puja telah 
mereka lakukan kepada kami. Dan, 
mereka para pemberi pun bukan tak 
mengenyam buahnya. Sebagaimana 
air hujan yang turun di daratan 
tinggi mengalir ke tempat rendah; 
demikianlah persembahan yang 
disampaikan oleh sanak keluarga 
dari alammanusia akan menuju ke 
para mendiang.

Dengan kata lain dapat dijelaskan 
bahwa adanya tradisi pancen telah menjadi 
jatidiri dari masyarakat umat Buddha dukuh 
Plukisan. Tradisi yang sudah berjalan secara 
turun temurun tersebut mempengaruhi 
sikap keagamaan masyarakat umat Buddha 
dukuh Plukisan sebagai suatu tatanan yang 
teraplikasi melalui tingkah laku, sikap dan 
keyakinan terhadap nilai-nilai yang ada dalam 
ajaran agama Buddha, karena tradisi pancen 
tersebut berjalan dan sejalan dengan ajaran 
agama Buddha yang dianut oleh umat Buddha 
dukuh Plukisan. 

Hal tersebut diatas sejalan dengan 
pendapat Jalaluddin (2011: 230) tentang sikap 
keagamaan, bahwa sikap keagamaan yang 
terbentuk oleh tradisi keagamaan merupakan 
bagian dari pernyataan jati diri seseorang 
dalam kaitan dengan agama yang dianutnya. 
Sikap keagamaan ini akan ikut mempengaruhi 
cara berpikir, cita rasa, ataupun penilaian 
seseorang terhadap segala sesuatu yang 
berkaitan dengan agama.



Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama 	 13

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

2.	 Kontribusi tradisi pancen dan sikap 
keaganaan mendukung tumbuhnya 
karakter bangsa yang religius 

Tradisi pancen sudah menjadi bagian 
hidup masyarakat umat Buddha di dukuh 
Plukisan, tradisi pancen menjadi jatidiri 
masyarakat umat Buddha dan teraplikasi ke 
dalam sikap tingkah laku, dan  keyakinan 
masyarakat. Selanjutnya bagaimanakah tradisi 
pancen mendukung tumbuhnya karakter 
bangsa yang religius, menurut Mu’in (2011: 
211), terdapat enam indikator karakter bangsa 
yang disebut dengan pilar karakter dalam 
diri manusia yang dapat digunakan untuk 
mengukur dan menilai watak dan perilakunya 
dalam hal-hal khusus. Keenam karakter ini 
dapat dikatakan sebagai pilar-pilar karakter 
manusia, diantaranya adalah: 1) Respect 
(Penghormatan); 2) Responsibility (tanggung 
jawab); 3) citizenship Civic Duty (kesadaran 
berwarga-negara);4) Fairness (keadilan 
dan kejujuran);5) caring (kepedulian dan 
kemauan berbagi); dan 6) Trustworthiness 
(kepercayaan).

Kontribusi Tradisi pancen dan sikap 
keagamaan dapat mendukung terbentuknya 
karakter bangsa melalui aplikasi dari sikap-
sikap sebagai berikut:

a.	 Penghormatan (Respect)
Pancen yang pada dasarnya adalah 

memberikan dana makanan dan doa-doa 
kepada para leluhur, disini terdapat suatu 
makna yaitu bahwa sanak keluarga yang masih 
hidup memiliki keyakinan bahwa para leluhur 
yang telah meninggal tersebut pada esensinya 
adalah masih ada walaupun berada pada 
dimensi yang lain atau di alam yang berbeda. 
Seperti disampaikan oleh bapak Sukirji dalam 
wawancara dengan peneliti.

“...harapan saya, rasa bakti ini selalu 
berlanjut walaupun telah berbeda 

alam inilah merupakan sarana bakti 
kita pada leluhur”.
Disini tedapat unsur penghormatan 

kepada orang yang pantas untuk dihormati, 
yaitu orang tua dan para leluhur. Melalui 
doa-doa yang dibacakan sanak keluarga 
mengharapkan agar para leluhur berada pada 
kondisi yang bahagia dan keberadaan mereka 
para leluhur tersebut adalah penting bagi para 
leluhur. 

Hal ini sejalan dengan pendapat Anwar 
(2013: 5), bahwa Esensi penghormatan adalah 
menjunjukkan bagaimana sikap kita secara 
serius dan khidmat pada orang lain dan diri 
sendiri. Ada unsur rasa kagum dan bangga 
di sini. Dengan memperlakukan orang lain 
secara hormat, berarti membiarkan mereka 
mengetahui bahwa mereka aman, bahagia, 
dna mereka penting karena posisi dan 
perannya sebagai manusia dihadapan kita. 
Sebab, biasanya kita tak hormat pada orang 
yang tidak berbuat baik.

Sikap penghotmatan tersebut juga sesuai 
dengan ajaran agama Buddha yang tertuang 
dalam Manggala Sutta (Dhammadhiro. 2005: 
32) syair ke-11 tentang berkah utama, yang 
berbunyi:

“Gāravo ca nivāto ca, 
Santutthȋ ca kataṅṅutā, 
Kālena dhammassavanaḿ, 
Etammaṅgalamuttamaḿ”.

Yang berarti: 
Memiliki rasa hormat, berendah 
hati, merasa puas dengan apa yang 
dimiliki, ingat budi baikorang, dan 
mendengarkan Dhamma pada waktu 
yangs esuai, Itulah berkah utama.

b.	 Tanggung jawab (Responsibility)
Tradisi pancen merupakan suatu 

bentuk rasa tanggung jawab atas suatu sikap 
yang ditentukan oleh masyarakat umat 
Buddha dukuh Plukisan. Masyarakat telah 
menentukan sikap bahwa tradisi pancen yang 
sudah berjalan secara turun temurun tersebut 



14	 Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

merupakan jatidiri dan bagian dari hidupnya. 
Salah satu wujud dari tanggung jawab tersebut 
adalah dengan niteni atau selalu mengingat-
ingat hari-hari geblak para leluhur, juga hari-
hari besar dalan tahun Jawa, pada waktu-waktu 
tersebut mereka dengan sesadar-sadarnya 
akan melaksanakan tanggung jawabnya 
memasang pancen untuk para leluhur. Jika 
suatu saat sanak keluarga tersebut lupa tidak 
memsang pancen makayang terjadi adalah 
adanya rasa kecewa atau menyesal bahkan ada 
yang merasa gelisah karena telah melewatkan 
kesempatan berharga untuk berbuat baik dan 
lalai dalam melaksankaan kewajiban kepada 
orang tuanya. Seperti yang disampaikan oleh 
bapak Parto Ngadiman sebagai berikut:

“....pernah saya lupa, dan perasaan 
saya kecewa, karena seharusnya 
memasang pancen malah tidak 
memasang, sangat sedih perasaan 
saya ketika lupa memasang pancen”.

Bahkan dari hasil wawancara dengan 
beberapa informan menyatakan bahwa 
mereka selalu niteni hari-hari geblak para 
leluhur tersebut. Karena selain mereka 
memiliki kewajiban memasang pancen, 
mereka juga memiliki suatu pepercayaan 
bahwa di hari geblak para leluhur mereka 
akan menghindari untuk tidak melakukan 
suatu pekerjaan yang sangat penting, misalnya 
hari pernikahan, peletakan batu pertama 
rumah, memulai suatu usaha, dan lain-lain. 
berdasarkan hasil wawancara dengan bapak 
Sukirji, menyatakan bahwa alasan pada hari 
geblak akan menghindari untuk dipergunakan 
sebagai hari pernikahan dan lain-lain adalah 
karena logikanya pada hari geblak tersebut 
para sanak keluarga hendaknya menyisihkan 
waktu atau menjadi waktu yang khusus untuk 
menjalankan kewajiban dengan melayani 
para leluhur dan tidak melakukan pekerjaan-
pekerjaan lain.

Hal ini sesuai dengan pendapat anwar 

(2014:6), bahwa Pada dasarnya, hidup ini 
dipenuhi dengan pilihan, life is full of choices. 
Kita bisa memilih apa saja yang kita inginkan 
– memilih suatu benda atau barang, memilih 
bertindak, dan kadang memilih bertindak dan 
kadang memilih bersikap. Orang yang tak 
punya sikap itu orang yang tidak jelas dan 
karakternya buruk. Orang yang bersikap , 
tetapi tidak bertanggung jawab terhadap apa 
yang dipilihnya dari sikap itu, itu juga lebih 
buruk.

c.	 Kesadaran (citizenship)
Masyarakat umat Buddha dukuh 

Plukisan melaksanakan tradisi pancen 
dengan kesadaran dan keyakinan yang selaras 
dengan ajaran dama agama Buddha. Dalam 
pelaksanaannya mereka memiliki suatu 
keyakinan masing-masing dalam arti masing-
masing individu melakukan kewajibannya 
masing-masing tanpa mengganggu hak-hak 
orang lain yang mungkin memiliki pandangan 
berbeda terhadap tradisi pancen tersebut.

d.	 Keadilan dan kejujuran (Fairness)
Pelaksanaan tradisi pancen merupakan 

suatu bentuk sikap jujur dan adil yang 
teraplikasi melalui tindakan/tingkah laku. 
Adil memiliki maksud para sanak keluarga 
bersikap adil dalam melaksanakan tanggung 
jawab, adil memperlakukan anggota keluarga 
yang masih hidup dengan merawat, menjaga 
dan memenuhi kebutuhannya dengan cara 
yang sesuai untuk orang yang masih hidup, 
begitu juga adil dalam memperlakukan 
anggota keluarga yang telah meninggal/
leluhur dengan cara merawat, menjaga dan 
memenuhi kebutuhannya dengan cara yang 
sesuai, yang salah satunya dengan memasang 
pancen dan mengirim doa-doa pada saat hari 
geblaknya.

Kejujuran atas pelaksanaan pancen 
adalah terletak pada sikap yang tulus dan 
ikhlas dalam menyediakan makanan dan 
minuman yang menjadi kesenangan mendiang 



Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama 	 15

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

pada waktu masih hidup. hal ini mungkin 
terjadi bahwa barang-barang yang disukai 
oleh para leluhurnya tersebut mungkin akan 
susah dicari karena pergeseran jaman, namun 
dengan sebisa mungkin para sanak keluarga 
akan mengusahakan dengan tulus dan ikhlas.

Hal ini sejalan dengan pendapat Toer 
(2006: 52), yang menyatakan bahwa sikap adil 
merupakan kewajiban moral. Kita diharapkan 
memperlakukan semua orang secara adil. Kita 
harus mendengarkan orang lain dan memahami 
apa yang mereka rasakan dan pikirkan atau 
setidaknya yang mereka katakana. Pramoedya 
Ananta Tour pernah mengatakan bahwa 
seorang terpelajar haruslah berlaku adil sudah 
sejak dalam pikiran, apalagi perbuatan. 

e.	 Kepedulian dan kemauan berbagi 
(Caring)

Rasa peduli ditunjukan dalam tradisi 
pencen, yaitu kepedulian akan eksistensi atau 
keberadaan akan para leluhur yang masih 
membutuhkan bantuan doa-doa dan dana 
makanan dari sanak keluarga yang masih 
hidup. seperti disampaikan oleh bapak sukirji 
dalam wawancara dengan peneliti:

“....perasaan yang saya rasakan ketika 
memasang pancen karena rasa bakti 
dan peduli kepada para leluhur atau 
orang tua tersebut bagai dihadapan 
saya bisa bertemu secara batin”.

Hal ini sejalan dengan pendapat 
Anwar, (2013: 8), yang menjelaskan bahwa 
kepedulian adalah sifat yang membuat 
pelakunya merasakan apa yang dirasakan 
orang lain, mengetahui bagaimana rasanya 
jadi orang lain, kadan ditunjukkan dengan 
tindakan memberi atau terlibat langsung 
dengan orang lain tersebut.

f.	 Kepercayaan (Trustworthiness)
Dalam melaksanakan tradisi pancen ini 

hal yang utama adalah adanya kepercayaan 
atas apa yang dilakukan. Masyarakat memilik 

rasa percaya bahwa melaksankaan tradisi 
pancen ini adalah suatu hal yang baik dan 
benar sesuai dengan naluri/warisan leluhur, 
dan juga sejalan dengan ajaran dalam agama 
Buddha, atau tidak bertentangan dengan ajaran 
agama Buddha. Selanjutnya sikap percaya 
tersebut didulung oleh sikap jujur dan ikhlas 
dalam melaksanakannya, selalu menepati janji 
dengan selalu niteni/titen terhadap hari geblak 
para leluhur, dan kesetiaan terhadap eksistensi 
atau keberadaan para leluhur tersebut.

Hal ini sejalan dengan pandapat 
Mu’in (2011:244), yang menjelaskan bahwa 
kepercayaan menyangkut element karakter 
yang paling utama, karena dari situ manusia 
merasakan dirinya menjadi manusia utuh yang 
tahu arah kemana dia akan menuju. Diantara 
karakter yang terbangun dari kepercayaan 
ini adalah : Integritas (integrity) ini adalah 
kepribadian yang menyatukan antara apa 
yang diucapkan dan dilakukan. Dalam bahasa 
yang lebih mudah, adalah konsisten dalam 
pikiran, kata-kata, dan perbuatan. Dan tidak 
berwajah ganda. Juga karakter Kejujuran 
(honesty), Menepati janji (Promise keeping), 
dan kesetiaan (loyality).

Kesimpulan
1.	 Bentuk akulturasi tradisi pancen dan 

sikap keagamaan pada umat Buddha 
dapat dilihat melalui tiga indikator yaitu: 
1) pelaksanaan tradisi pancen adalah 
pattidana dalam ajaran agama Buddha, 
yaitu memberikan dana makanan dan 
doa kepada para leluhur yang berada di 
alam Paradattupajivika-peta, atau yang 
berada di alam dewa. Dilaksanakan 
dengan menyediakan dana makanan dan 
doa yang terdiri dari uluk salam atau 
doa bahasa jawa dan pembacaan paritta 
suci; 2) Perlengkapan/uborampe yang 
dipergunakan memiliki makna simbolis 
yang sesuai dengan konsep-konsep dalam 



16	 Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

agama Buddha; dan 3) pandangan tentang 
tradisi pancen adalah bukan untuk meminta 
atau mengharapkan suatu bantuan kepada 
leluhur, tetapi tradisi pancen adalah suatu 
kebajikan yang dilaksanakan yang akan 
menghasilkan buah (vipaka) kamma baik 
yang berkahnya akan melimpah kepada 
seluruh sanak keluarga.  

2.	 Kontribusi tradisi pancen dan sikap 
keagamaan dalam mendukung tumbuhnya 
karakter bangsa yang religius masyarakat 
umat Buddha dukuh Plukisan melalui 
enam sikap yaitu: 1) penghormatan kepada 
para leluhur; 2) tanggungjawab dari anak 
terhadap orang tua; 3) kesadaran dari 
sanak keluarga yang masih hidup untuk 
memberikan dana makanan dan doa-doa 
kepara para leluhur; 4) keadilan dalam 
bersikap dan kejujuran atau ketulusan 
dalam melakukan kewajiban terhadap 
para leluhur; 5) kepedulian akan eksistensi 
atau keberadaaan para leluhur yang 
berada di alam lain; dan 6) kepercayaan 
yang mendasar bahwa melakukan tradisi 
pancen adalah perbuatan baik yang akan 
berbuah baik dan membawa berkah bagi 
para leluhur dan bagi sanak keluarga.

DAFTAR PUSTAKA

Ahyadi , Abdul Aziz. 1988, Psikologi Agama 
Kepribadian Muslim Pancasila. Sinar 
Baru: Bandung.

Arikunto, Suharsimi. 2013. Prosedur 
Penelitian Suatu Pendekatan Praktik. 
Rineka Cipta: Jakarta.

Dhammadhiro, 2005. Paritta Suci. Yayasan 
Sangha Theravada Indonesia: Jakarta.

Gerungan, W.A. 1977. Psycholagi Sosial. 
Erosco: Bandung.

Jalaluddin, 1996. Psikologi Agama. Raja 
Grafindo Persada: Jakarta.

Jalaluddin. 2011. PSIKOLOGI AGAMA. 
RajaGrafindo Persada: Jakarta.

Jotidhammo. 1997. Dhammapada Atthakatha. 
Vidyasena Vihara Vidyaloka: 
Yogyakarta.

Kaharuddin, 2005. Abhidhammatthasangaha. 
Yanwreko Wahana Karya: Jakarta.

Nasir, 2011. Metode Penelitian. Ghalia 
Indonesia: Bogor.

Prayitno, Duwi. 2008. Mandiri Belajar 
SPSS (Statistical Product and Service 
Solution) Untuk Analisis data dan uji 
Statistik. Jakarta: PT. Buku Kita.

Poerwadarminta. 2007. Kamus Umum Bahasa 
Indonesia. Balai Pustaka: Jakarta.

Sianjuntak, Bungaran Antonius. 2016. 
TRADISI, AGAMA, DAN AKSEPTASI 
MODERNISASI PADA MASYARAKAT 
PEDESAAN JAWA. Pustaka Obor 
Indonesia: Jakarta.

Sugiyono. 2008. Statistik untuk penelitian. 
Alfabeta:Bandung.

Sztompka, PIotr. 2014. Sosiologi perubahan. 
Prenada Media Grup: Jakarta.

Toer , Pramoedya Ananta. 2006.  Bumi 
Manusia. Jakarta : Lentera Dipantara.

Yusuf, Muri. 2015. Metode Penelitian 
Kuantitatif, Kualitatif & Penelitian 
Gabungan. Prenada media Group: 
Jakarta.

Jurnal: 
Anwar, Heru Saiful. 2013. Membangun 

Karakter Bangsa. download.
p o r t a l g a r u d a . o r g a r t i c l e .
phparticle=443614&val=7635.

Arrijalu Sakin. 2012. Tradisi Sajen Dalam 
Pernikahan di Kelurahan Tonatan 
Ponorogo. (http://jurnal.stainponorogo.
ac. id/ index.php/dialogia/ar t ic le /
download/312/267. Vol 10, No. 2 2012).

Imam Baehaqie. “Makna Semiotis Nama-
nama Makanan Dalam Sesaji Selamatan 
Tingkeban di Dukuh Pelem, Kabupaten 
Wonogiri.(https://journal.uny.ac.id/



Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama 	 17

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

index.php/litera/article/view/15459. 
Vol 16, No 2).

Marzuki. 2001. TRADISI DAN BUDAYA 
MASYARAKAT JAWA DALAM 
PERSPEKTIF ISLAM. staffnew.uny.
ac.id/upload/132001803.

Mu’in, Fatchul, Pendidikan Karakter 
(Konstruksi Teoritis dan Praktek)
Penerbit : ARRUZZ MEDIA,  
Yogyakarta 2011, hlm 211-212.

Mukhlas Alkaf. 2013. “Berbagai Ragam 
Sajen Pada Pementasan Tari Rakyat 
Dalam Ritual Slametan. (jurnal.isi-
ska.ac.id/index.php/gelar/article/
viewFile/1469/1433. Volume 11 No. 2 
Desember 2013).

Nggawu , La Ode.2011. Tuturan Lisan pada 
Tahap defenagho Tungguno Karete 
dalam Perkawinan Masyarakat 
Muna di Kota Kendari. Kendari: 
Kantor Bahasa Provinsi Sulawesi 
Tenggara. (ojs.uho.ac.idindex.
pHUMANIKAarticledownload123456).

Setiawati , Nanda Ayu. 2017). PENDIDIKAN 
KARAKTER SEBAGAI PILAR 
PEMBENTUKAN KARAKTER 
BANGSA(Prosiding Seminar Nasional 
Tahunan Fakultas Ilmu Sosial 
Universitas Negeri Medan Tahun 2017 
Vol. 1 No. 1 2017, Hal. 348-352).

Syaiful Hamali. Sikap Keagamaan Dan 
Pola Tingkah Laku Masyarakat 
Madani.Al-AdYaN/Vol.VI, N0.2/Juli-
Desember/2011. https://media.neliti.
com/media/publications/56522-ID-
sikap-keagamaan-dan-pola-tingkah-
laku-ma.pdf.

Wahid Khozin. 2013. Sikap Keagamaan Dan 
Potensi Radikalisme Agama Mahasiswa 
Perguruan Tinggi Agama. Edukasi. 
Volume 11, Nomor 3, Desember 2013. 
http://jurnaledukasikemenag.org/index.
php/edukasi/article/view/415).


