
17

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

BENTUK KEMITRAAN 
LEMBAGA SOSIAL KEAGAMAAN DI SURAKARTA

Tri Yatno
STAB Negeri Raden Wijaya Wonogiri Jawa Tengah

triyatno920@yahoo.com

Abstrak
Kemitraan antar pemeluk agama merupakan salah satu modal pembangunan bangsa. Penelitian 

ini bertujuan untuk mendiskripsikan bentuk kemitraan pada majelis agama di Surakarta. Metode yang 
digunakan dalam penelitian ini metode kualitatif dengan pendekatan studi kasus. Tempat penelitian 
di Surakarta dengan alasan terdapat keunikan pada model kemitraan majelis agama Buddha melalui 
Forum Vihara Surakarta (Forviska). Teknik pengumpulan data menggunakan wawancara, observasi, 
dan dokumentasi, teknik keabsahan data menggunakan trianggulasi. Hasil penelitian ini menyatakan 
bahwa bentuk kemitraan majelis agama Buddha di Surakarta antara lain Sharing Dhamma, Wedangan 
Dhamma, Komunitas media sosial, seminar, dan peringatan hari raya keagamaan Buddha yang dilakukan 
secara bersama-sama dalam satu komunitas tanpa membedakan majelis dan sekte. 

Kata kunci: Kemitraan, Lembaga agama, Buddha

Pendahuluan
Agama merupakan pedoman hidup 

yang menjadi acuan bagi manusia dalam 
menciptakan kehidupan yang bermakna, 
damai dan bermartabat. Manusia bebas 
memilih agama sesuai dengan keyakinannya, 
dimana semua agama mengajarkan 
kebaikan. Keberadaan manusia jika dilihat 
dari agama memiliki berbagai keterbatasan 
dari segi kekuatan di luar kemampuan 
manusia. Fakta sosial menunjukkan bahwa 
Indonesia merupakan negara plural dalam 
bidang agama, yakni agama dapat menjadi 
pembentuk kekuatan bangsa, namun disisi 
lain dapat menjadi salah satu faktor pemicu 
timbulnya konflik antar umat beragama.

Perilaku umat beragama pada dasarnya 
dipengaruhi oleh truth claim dan salvation 
claim dalam kehidupan bermasyarakat, 
berbangsa, dan bernegara. Truth claim adalah 
suatu  keyakinan  dari  pemeluk  agama tertentu  
yang  menyatakan  bahwa  agamanya  adalah  
satu-satunya agama  yang benar, sedangkan 
salvation claim adalah suatu keyakinan dari  
pemeluk  agama  tertentu yang  menyatakan  
bahwa  agamanya adalah satu-satunya ajaran 
keselamatan bagi seluruh umat manusia 

(Idrus Ruslan, 2014: 1).
Dalam pandangan sosiologis, Budhy 

Munawar Rachman menyatakan bahwa truth 
claim dan salvation claim telah membuat  
berbagai konflik  sosial-politik,  yang  
membawa  berbagai macam  perang  antar  
agama. Hal ini  menimbulkan prasangka-
prasangka epistemologis bagi seseorang 
dalam  membenarkan  dirinya  sendiri 
(self  fulfilling  prophecy) “(Budhy, 1995: 
xxv). Dampak positif  truth claim dan 
salvation claim bagi perilaku umat beragama 
diantaranya munculnya sikap  saling  
menghargai  perbedaan  dari agama maupun 
sekte dari agama yang terdiri dari beragam 
tradisi dan budaya. 

Sikap saling menghormati dan menghargai 
agama lain dianjurkan oleh Sang Buddha dalam 
Upali Sutta sebagai berikut:

Nigantha Nataputha seorang guru 
besar dari sekte agama Jaina mengutus 
Upali untuk memperbincangkan 
tentang  ajaran Buddha yaitu Hukum 
Karma. Setelah berdialog cukup panjang 
Upali memperoleh kesadaran bahwa 
ajaran Buddha tentang kamma adalah 
yang benar. Upali kemudian memohon 
kepada Sang Buddha untuk diterima 
sebagai muridnya. Sang Buddha 

mailto:triyatno920@yahoo.com


18 Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

menyuruh Upali untuk memikirkannya 
karena Upali adalah murid dari Guru 
Besar dan ternama, ia juga orang 
berkedudukan dan terpandang di 
masyarakat. Akhirnya Sang Buddha 
menerima Upali sebagai muridnya 
dengan mengucapkan:  “Kami terima 
anda sebagai umatku, sebagai muridku, 
dengan harapan anda tetap menghargai 
bekas agamamu dan menghormati 
bekas gurumu itu, serta membantunya”.

Berdasarkan Upali Sutta tersebut tampaklah 
bahwa toleransi terhadap keyakinan atau agama 
lain telah ada pada masa kehidupan Buddha 
Gautama. Setelah Buddha Gautama parinibbana 
(wafat) toleransi antar umat beragama dan antar 
mashab agama terus berkembang. Hal ini terbukti 
dengan adanya Prasasti Batu Kalinga No XXII 
Raja Asoka menuliskan bahwa:

“Janganlah kita menghormati (mazhab) 
sendiri dengan mencela agama 
orang lain tanpa sesuatu dasar yang 
kuat. Sebaliknya agama orang lain 
hendaknya dihormati atas dasar-dasar 
tertentu. Selebihnya Raja Asoka juga 
menuliskan bahwa ”barang siapa 
menghina agama orang lain,   dengan 
maksud menjatuhkan agama orang 
lain, bearti ia telah menghancurkan 
agamanya sendiri”.

 Keharmonisan antar dan inten umat 
beragama di Indonesi ditegaskan dalam Peraturan 
Bersama Menteri agama dan Menteri Dalam 
Negeri Nomor 9 dan 8 Tahun 2006 bahwa keadaan 
hubungan sesama umat beragama yang dilandasi 
toleransi, saling pengertian, saling menghormati, 
menghargai kesetaraan dalam pengamalan ajaran 
agamanya dan kerjasama dalam kehidupan 
bermasyarakat, berbangsa dan bernegara kesatuan 
Republik Indonesia berdasarkan Pancasila dan 
UUD 1945

 Terciptanya keharmonisan antar dan intern 
umat beragama salah satunya melalui pembinaan 
umat beragama dari lembaga-lembaga keagamaan 
atau majelis agama. Secara  terminologi lembaga 
keagamaan  merupakan  salah  satu  organisasi  
kemasyarakatan  yang dibentuk atas dasar 
kesamaan baik kegiatan maupun profesi, fungsi 
dan agama, jika dilihat dari aspek  yuridis,  
bahwa  lahirnya  lembaga-lembaga  keagamaan  

merupakan  aktualisasi  dan  implementasi  dari 
pasal  28  Undang-Undang  Dasar  1945  yang  
menyatakan bahwa “Kemerdekaan  berserikat  
dan  berkumpul,  mengeluarkan  pikiran dengan 
lisan dan tulisan dan sebagainya ditetapkan 
dengan undang-undang”. 

Dengan  berbagai  perangkatnya  lembaga-
lembaga keagamaan  diyakini  akan  dapat  
menumbuhkan  kesadaran  bagi umat  beragama  
untuk  saling  menghargai  dan  menghormati 
berbagai macam perbedaan agar tercipta 
komunitas umat beragama yang rukun. Adapun  
fungsi  dari  lembaga-lembaga  keagamaan  
tersebut antara  lain  sebagai  wadah  penyalur  
kegiatan  sesuai  kepentingan anggotanya,  
sebagai  wadah  pembinaan  dan  pengembangan 
anggotanya  dalam  usaha  mewujudkan  tujuan  
organisasi,  sebagai wadah  peran serta  dalam  
usaha  menyukseskan  pembangunan nasional,  
dan  sebagai  sarana  penyalur  aspirasi  anggota  
dan komunikasi  sosial  timbal  balik  antar  
anggota  dan  antar  organisasi kemasyarakatan 
dan lembaga keagamaan (Ruslan, 2104: 4)

Agama Buddha di Indonesia secara 
garis besar terdiri dari tiga aliran atau majelis 
yakni Theravada, Mahayana dan Tantrayana. 
Adapun dalam perkembanganya aliran dalam 
agama Buddha jumlahnya bertambah. Pada 
masa sebelum reformasi majelis- majelis agama 
Buddha tidak kurang dari tujuh majelis sebagai 
berikut: Majelis Buddhayana Indonesia (MBI); 
Majelis Pandita Buddha Dhamma Indonesia 
(Mapanbudhi); Majelis Agama Buddha Mahayana 
Indonesia (Majabumi); dan Majelis Pandita 
Buddha Maitreya Indonesia (Mapanbhumi). 
Sedangkan pada masa reformasi majelis-majelis 
itu semakin bertambah menjadi dua puluh 
majelis, di antaranya sebagai berikut:  Majelis 
Buddhayana Indonesia (MBI); Majelis Agama 
Buddha Theravada Indonesia (Magabudhi); 
Majelis Umat Buddha Theravada Indonesia ( 
Mahabuthi); Majelis Agama Buddha Mahayana 
Indonesia (Majabumi); Majelis Agama Buddha 
Mahayana Indonesia  (Mahabhumi); Majelis 
Umat Buddha Mahayana Indonesia (Majubumi); 
Majelis Pandita Buddha Maitreya Indonesia 



19Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

(Mapanbhumi); Majelis Agama Buddha Maitreya 
Indonesia; Majelis EkaDhamma Indonesia; 
Majelis Ikwan Tao Indonesia; Majelis Rohaniawan 
TriDhamma Seluruh Indonesia (Martrisia); dan 
Majelis Agama Buddha Tri Dhamma Indonesia 
(Nuhrison, 2016: 12)

Munculnya berbagai majelis dalam agama 
Buddha di Indonesia ini menunjukkan bahwa 
ajaran-ajaran Buddha sangat terbuka untuk 
ditafsirkan oleh para murid- murid Buddha dan 
para pengikut-pengikutnya di masa sekarang. 
Perkembangan lembaga agama Buddha juga 
berkembang di karesidenan Surakarta. Lembaga 
keagamaan Buddha yang berkembang di 
Surakarta diantaranya  Theravada, Mahayana, 
Tantrayana Zhe fo Zhong Kasogatan, Tri 
Dharma, Maitrea, Mazhab Eka Dharma, dan 
Buddha Dharma Indonesia. Kesemua majelis 
agama Buddha yang berkembang di Karesidenan 
Surakarta hampir kesemuanya merupakan cabang 
dari pengurus pusat yang ada di Jakarta yang 
memiliki tanggung jawab dalam pembinaan dan 
pengembangan umat Buddha. 

	 Berdasarkan hal tersebut terlihat pluralitas 
dalam intern umat Buddha di Karesidenan 
Surakarta. Pluralitas  tersebut  memiliki  unsur  
positif jika dikelola dengan baik namun dapat juga 
menimbulkan dampak negatif jika adanya sikap 
tidak saling menghormati. Berdasarkan prasurvai 
pada tanggal 28 Januari 2018 bahwa umat Buddha 
di Karesidenan Surakarta mempunyai lembaga 
agama se-Karesidenan Surakarta yaitu lembaga 
FORVISKA (Forum Vihara Surakarta)

Forum Vihara ini menjadi modal dasar 
dalam pembentukan keharmonisan antar umat 
Buddha di Karesidenan Surakarta. Umat Buddha 
di Surakarta tergolong umat minoritas yang 
memiliki tujuh tempat ibadah yaitu Vihara 
Dhamma Sundara, Vihara Maitri Muni, Vihara 
Lotus, Vihara Lemah Abang, TITD Poo An Kiong, 
Klenteng Tien Kok She, dan Cetya Ksitigharba. 
Berdasarkan hal tersebut dirasa perlu untuk 
meneliti terkait kemitraan pada mejelis agama 
Buddha di Surakarta. Berdasarkan latar belakang 
tersebut, rumusan masalah dalam penelitian ini 
adalah bagaimana bentuk kemitraan lembaga 

sosial keagamaan Buddha di Surakarta?

Kemitraan
Kemitraan menurut  Notoatmodjo  adalah  

suatu  kerja sama  formal  antara  individu-individu, 
kelompok-kelompok atau  organisasi-organisasi 
untuk  mencapai  suatu  tugas  atau  tujuan  tertentu 
(Saleh, 2015: 1529). Teori  kemitraan bermula 
dikembangkan  oleh  Cheeseman sebagai berikut: 

“Voluntary  Association  of  two  or  more  
person  for carrying  on  a  busineesas  
co-owner  for  profit,  The formation  of  
a  partnership  creates  certain  right 
and  duties  among  partners  and  with  
third  parties. These  right  and  duties  
are  established  in  the partnership  
agreement  and  by  law” (Ibrahim 
2006:26)

Kemitraan merupakan tindakan secara  
sukarela  dari  dua  atau  lebih  orang untuk  
bersama-sama  dalam  kegiatan  usaha  dan 
menjadi  mitra  untuk  memperoleh  keuntungan. 
Anderson  menjelaskan  karakteristik   kemitraan 
sebagai berikut: 1) Timbul  karena  adanya  
keinginan  untuk mengadakan  hubungan  
konsensual,  dimana keinginan  itu  timbul  bukan  
karena  diatur  oleh undang-undang  (melainkan  
dari  masing-masing pribadi para pihak); 2)  
Selalu  melibatkan  unsur-unsur  seperti  modal, 
pekerja atau gabungan dari keduanya; 3) Pada  
umumnya  terdiri  atas  perusahaan  dan mitranya 
(Ibrahim, 2006:26)  

Menurut Martineli  proses  terbentuknya  
kemitraan  usaha  tidak  secara spontan  namun  
secara  gradual  dan  evolutif  yang  didahului  
oleh  adanya interaksi  personal pihak-pihak  yang  
mempunyai  kepenti-ngan  dan  kebutuhan  yang  
sama,  sehingga terjadi  integrasi  yang  relatif  
mapan  dalam bentuk  kelembagaan  nonformal  
yang  dapat melembaga  dengan  baik  dan  
berkelanjutan (Darwis, 2006: 124)..

Strategi kemitraan seyogyanya 
mengandung unsur saling memerlukan, saling 
menguntungkan dan saling memperkuat. Ketiga 
unsur tersebut dibangun atasa dasar kepercayaan 
yang berlandaskan;  keadilan,  kejujuran  dan  
kebijakan.    Oleh  karena  itu  strategi  pertama 
adalah strategi komitmen visi jangka panjang 



20 Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

sedangkan strategi kedua adalah strategi 
implementasi misi, atau strategi kesepakatan  
terhadap sasaran dan tujuan berasama (Kamil, 
2016: 4).

Kemitraan dalam agama Buddha dapat 
diartikan sebagai persaudaraan. Menurut 
Krisnanda Wijaya Mukti bahwa persaudaraan 
sejati menghendaki adanya kepedulian terhadap 
penderitaan sesama. Orang yang memperhatikan 
kepentingan umum daripada kepentingan 
pribadi adalah yang terbaik. Seperti yang dikutip 
dalam Anguttara Nikaya bahwa “ bagaimana 
seseorang dapat berbahagia sementara orang di 
sekelilingnya menangis” mewujudkan Dhamma 
(ajaran Buddha) dalam pikiran, ucapan, dan 
tindakan dalam rangka mengorbankan semua 
yang dimilikinya untuk semua makhluk (Mukti, 
2003: 460)

1.	  Pola Kemitraan 
Sulistiyani  (2004: 130) menjelaskan bahwa  

pola  dari  kemitraan  dikembangkan berdasarkan  
dunia  organisasi,  yaitu: Pseudo partnership 
atau kemitraan semu, Mutualism Partnership, 
Conjugation Partnership.
1.	 Pseudo partnership atau kemitraan semu 

Kemitraan  semu  adalah  merupakan  sebuah 
persekutuan yang terjadi antara dua pihak 
atau lebih,  namun  tidak  sesungguhnya  
melakukan kerjasama  secara  seimbang  
satu  dengan lainnya.  Bahkan  pada  suatu  
pihak  belum  tentu memahami  secara  
benar  akan  makna  sebuah persekutuan  
yang  dilakukan,  dan  untuk  tujuan apa 
itu  semua  dilakukan  serta  disepakati.  
Ada suatu yang unik dalam kemitraan 
semacam ini, bahwa kedua belah pihak 
atau lebih sama-sama merasa  penting  
untuk  melakukan  kerjasama, akan  tetapi  
pihak-pihak  yang  bermitra  belum tentu 
memahami substansi yang diperjuangkan 
dan manfaatnya apa. 

2.	 Kemitraan mutualistik 
Kemitraan  mutualistik  adalah  merupakan 
persekutuan  dua  pihak  atau  lebih  yang  
sama-sama  menyadari  aspek  pentingnya  

melakukan kemitraan,  yaitu  untuk  saling  
memberikan manfaat  dan  mendapatkan  
manfaat  lebih, sehingga  akan  dapat  
mencapai  tujuan  secara lebih optimal. 
Berangkat dari pemahaman akan nilai  
pentingnya  melakukan  kemitraan,  dua 
agen/organisasi atau lebih yang memiliki 
status sama  atau  berbeda,  melakukan  
kerjasama. Manfaat  saling  silang  antara  
pihak-pihak  yang bekerjasama  dapat  
diperoleh,  sehingga memudahkan  masing-
masing  dalam mewujudkan  visi  dan  
misinya,  dan  sekaligus saling menunjang 
satu sama lain. 

3.	 Kemitraan Konjugasi 
Kemitraan  Konjugasi  adalah  kemitraan  
yang dianalogikan  dari  kehidupan  
“paramecium”. Dua  paramecium  
melakukan  konjugasi  untuk mendapatkan  
energi  dan  kemudian  terpisah satu  sama  
lain,  dan  selanjutnya  dapat melakukan  
pembelahan  diri.  Bertolak  dari analogi  
tersebut  maka  organisasi,  agen-agen, 
kelompok-kelompok  atau  perorangan  
yang memiliki kelemahan  di  dalam  
melakukan usaha  atau  mencapai  tujuan  
organisasi  dapat melakukan  kemitraan  
dengan  model  ini.  Dua pihak  atau  lebih  
dapat  melakukan  konjugasi dalam  rangka  
meningkatkan  kemampuan masing-
masing. 
Pola kemitraan menurut Sulistiyani dalam 

Melyanti (2014: 4) dikembangkan  berdasar  atas  
azas  kehidupan organisasi  pada  umumnya  
adalah sebagai berikut:   
1.	 Subordinate union of partnership 

Yaitu  kemitraan  atas  dasar  penggabungan 
dua  pihak  atau  lebih  yang  berhubungan 
secara  subordinatif.  Kemitraan  semacam 
ini terjadi antara dua pihak atau lebih 
yang memiliki  status,  kemampuan  atau 
kekuatan  yang  tidak  seimbang  satu  sama 
lain.  Dengan  demikian  hubungan  yang 
tercipta  tidak  berada  dalam  suatu  garis 
lurus  yang  seimbang  satu  dengan  lainnya, 
melainkan  berada  pada  hubungan  atas 



21Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

bawah, kuat-lemah.  Oleh  karena  kondisi 
demikian  ini  mengakibatkan  tidak  ada 
sharing  dan  peran  atau  fungsi  yang 
seimbang. 

2.	 Linear union of partnership 
Kemitraan  dengan  melalui  penggabungan 
pihak-pihak  secara  linear  atau  garis  
lurus. Dengan  demikian  pihak-pihak  yang 
bergabung  untuk  melakukan  kerjasama 
adalah  organisasi  atau  para  pihak  yang 
memiliki  persamaan  secara  relatif. 
Kesamaan  tersebut  dapat  berupa  tujuan, 
atau  misi,  besaran/volume  usaha  atau 
organisasi, status atau legalitas. 

3.	 Linear collaborative of partnership 
Dalam  konteks  kemitraan  ini  tidak 
membedakan  besaran  atau  volume, 
status/legalitas,  atau  kekuatan  para  pihak 
yang  bermitra.  Yang  menjadi  tekanan 
utama  adalah  visi-misi  yang  saling 
mengisi  satu  dengan  lainnya.  Dalam 
hubungan  kemitraan  ini  terjalin  secara 
linear,  yaitu berada pada garis lurus, tidak 
saling tersubordinasi. 

A.	 Lembaga Sosial
1.	 Pengertian Lembaga Sosial

Lembaga sosial merupakan terjemahan 
langsung dari sosial institution. Dalam ilmu 
sosiologi, lembaga sosial atau sosial institution 
menurut Polak adalah suatu kompleks atau 
sistim peraturan-peraturan dan adat istiadat 
yang mempertahankan nilai-nilai penting. 
Kelembagaan memiliki tujuan untuk mengatur 
antar hubungan yang diadakan untuk memenuhi 
kebutuhan manusia yang paling penting. Dalam 
perkembangan selanjutnya, sistem norma 
yang mengatur pergaulan hidup dikategorikan 
dalam berbagai kebutuhan pokok kehidupan 
manusia, seperti dalam memenuhi kebutuhan 
matapencaharian menimbulkan kelembagaan 
pertanian, peternakan, koperasi, industri, dan 
lain-lain. Untuk kebutuhan hidup kekerabatan 
menimbulkan kelembagaan keluarga, pelamaran, 
pekawinan, perceraian, dan sebagainya (Nasdian, 
2014: 208).

Lembaga sosial adalah sekumpulan pola 
budaya, nilai -nilai, dan moral yang digunakan 
untuk memenuhi kebutuhan sosial masyarakat. 
(Kristian, 2013: 18). Bagi masyarakat yang masih 
bersifat homogen dengan struktur sosial yang 
kokoh, lebih mudah mengorganisasi aktivitas 
bersama bagi tujuan tertentu termasuk tujuan 
pembangunan, karena anggota masyarakat belum 
bersifat individualistik dan masih sangat kuat 
terhadap norma sosial (Soetopo, 2012: 410).

Paul B. Horton dan Chester L. Hunt 
menegaskan bahwa lembaga berbeda dengan 
asosiasi. Lembaga selalu merupakan sistem 
gagasan dan perilaku yang terorganisasi yang ikut 
serta dalam perilaku, sedangkan menurut Gillin 
dan John Philip Gillin, dalam bukunya  Cultural 
Sociology   mengenai General Features of Social 
Institution  menyatakan bahwa bahwa institusi 
atau lembaga  sosial adalah sebuah susunan 
(konfigurasi) fungsional yang memiliki pola-pola 
kebudayaan seperti tindakan, gagasan, sikap dan 
peralatan budaya yang memiliki keajegan dan 
yang ditujukan untuk mewujudkan kebutuhan 
sosial. Menurut Soerjono Soekanto bahwa 
lembaga sosial sebagai pranata sosial seperti yang 
diistilahkan oleh Koentjaraningrat bahwa, pranata 
sosial adalah suatu sistem tata kelakuan dan 
hubungan yang berpusat kepada aktivitas-aktivitas 
untuk memenuhi kompleks-kompleks kebutuhan 
khusus dalam kehidupan masyarakat. sejalan 
dengan yang disampaikan Koentjaraningrat, 
Horton dan Hunt juga berpendapat bahwa 
lembaga adalah sistem hubungan sosial yang 
terorganisasi yang mengejawantahkan nilai-nilai 
serta prosedur umum tertentu dan memenuhi 
kebutuhan-kebutuhan dasar masyarakat. Hetzler 
menyatakan bahwa pranata sosial adalah satu 
konsep yang kompleks dan sikap-sikap yang 
berhubungan dengan pengaturan hubungan antara 
manusia tertentu yang tidak dapat dielakkan, yang 
timbul karena dipenuhinya kebutuhan-kebutuhan 
elementer individual, kebutuhan-kebutuhan 
sosial yang wajib atau dipenuhinya tujuan- tujuan 
sosial penting (Kristian, 2013: 22). 

2.	 Ciri-Ciri Lembaga Sosial
Ciri-ciri pokok lembaga sosial menurut 



22 Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

Nasdian adalah (a) merupakan pengorganisasian 
pola pemikiran dan perilaku yang terwujud 
melalui aktivitas masyarakat dan hasil-hasilnya, 
(b) memiliki kekekalan tertentu: kelembagaan 
suatu norma memerlukan waktu yang lama karena 
cenderung dipertahankan, (c) mempunyai satu atau 
lebih tujuan tertentu, (d) mempunyai lambang-
lambang yang secara simbolik menggambarkan 
tujuan, (e) mempunyai alat untuk mencapai tujuan 
tertentu, dan (f)  mempunyai tradisi tertulis atau 
tidak tertulis (Nasdian, 2014: 201)

Kelembagaan (institusi) mempunyai 
belebihan yang menjadi ciri khusus yaitu 
(a) tumbuh dan berkembang melalui proses 
kehidupan keseharian, institusi cukup mengakar 
dalam masyarakat, sehingga lebih kuat dan 
mapan serta mendapat dukungan luas dari 
masyarakat, (b) institusi lebih teruji karena 
diperoleh melalui proses belajar dalam merespon 
perkembangan lingkungan, baik lingkungan 
alam maupun lingkungan sosial, dan (c) karena 
kuatnya eksistensi dan adanya kandungan pranata 
(institution) di dalamnya, kelembagaan lebih 
menjamin keberlanjutan pola aktivitas bersama 
(Soetomo, 2013: 116). Soerjono Soekanto 
membagi ciri-ciri lembaga sosial sebagaimana 
yang dilakukan Gillin dan Gillin sebagai berikut : 
a.	 Lembaga kemasyarakatan adalah suatu 

organisasi dari pola pemikiran dan pola 
perilaku yang terwujud melalui aktivitas 
masyarakat dan hasil-hasilnya. Lembaga 
kemasyarakatan terdiri atas adat istiadat, 
tata kelakuan, kebiasaan serta unsur-unsur 
kebudayaan lainnya yang secara langsung 
maupun tidak langsung tergabung dalam 
satu unit yang fungsional. 

b.	 Suatu tingkat kekekalan tertentu merupakan 
ciri dari semua lembaga kemasyarakatan. 
Untuk menjadi bagian dari suatu lembaga 
kemasyarakatan  maka dibutuhkan waktu 
yang lama. 

c.	 Lembaga kemasyarakatan mempunyai satu 
atau beberapa tujuan tertentu.

d.	 Lembaga kemasyarakatan mempunyai 
alat-alat perlengkapan yang dipergunakan 
untuk mencapai tujuan lembaga yang 

bersangkutan.  
e.	 Lembaga kemasyarakatan memiliki 

lambang-lambang yang secara simbolis 
menggambarkan tujuan dan fungsi lembaga 
yang bersangkutan.

f.	 Suatu lembaga kemasyarakatan mempunyai 
suatu tradisi yang tertulis ataupun tidak 
tertulus yang merumuskan tujuannya, tata 
tertib yang berlaku, dan lain sebagainya 
(Kristian, 2013: 22).
Unsur-unsur Lembaga sosial menurut 

kristian  meliputi simbol kebudayaan, kode 
perilaku,  dan ideologi.  Simbol kebudayaan 
merupakan simbol yang diciptakan manusia dan 
berfungsi untuk mengingatkannya dengan cepat 
akan suatu lembaga. Kode Perilaku adalah suatu 
kode atau norma perilaku yang resmi betapapun 
menegaskan tidak menjamin pelaksanaan peran 
secara tepat. Sedangkan ideologi merupakan suatu 
sistem gagasan yang menyetujui seperangkat 
norma. Menurut Newman ideologi adalah 
seperangkat gagasan yang  menjelaskan atau 
melegalisasikan tatanan sosial, struktur kekuasaan 
atau cara hidup dilihat dari tujuan, kepentingan 
atau status sosial dari kelompok  atau kolektivitas 
dimana ideologi itu muncul (Kristian, 2013: 23).

3.	 Fungsi Lembaga Sosial
Fungsi lembaga sosial menurut Van Doorn 

dan Lammers adalah (a) memberi pedoman 
berperilaku pada individu atau masyarakat, 
bagaimana bertingkah laku atau bersikap dalam 
menghadapi masalah-masalah di masyarakat, 
terutama yang menyangkut kebutuhan-
kebutuhan, (b) menjaga keutuhan dengan adanya 
pedoman yang diterima bersama, maka kesatuan 
dalam masyarakat dapat dipelihara, (c) memberi 
pegangan kepada masyarakat untuk mengadakan 
kontrol sosial, artinya sistem pengawasan 
masyarakat terhadap tingkah laku anggotanya, 
dan (d) memenuhi kebutuhan pokok manusia atau 
masyarakat (Nasdian, 2014: 207).

Lembaga  sosial merupakan cara mengatur 
individu atau  kelompok dalam  bertindak, bersifat 
mengikat serta diharapkan tidak melakukan 
tindakan menyimpang  yang  dapat  menganggu  
keamanan dan  kestabilan masyarakat.  Peran  



23Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

lembaga sosial  dalam kehidupan bermasyarakat 
penting diantaranya adalah membina, 
mengendalikan  dan  mencegah  adanya 
penyimpangan sosial yang dapat menurunkan 
moralitas. Menurut Soekanto, lembaga  sosial  
sebagai  pedoman bertingkah laku atau bersikap, 
menjaga keutuhan masyarakat, dan juga sebagai 
social control, yaitu sebagai sistem pengawasan 
masyarakat terhadap tingkah laku (Nurmalisa, 
2016, 65). 

4.	 Macam-Macam Lembaga Sosial
Lembaga sosial merupakan dasar dalam  

masyarakat  yang kompleks, Lembaga sosial 
menurut Nurmalisa terdiri dari lembaga keluarga, 
lembaga  pendidikan, lembaga agama, lembaga 
politik dan lembaga pemerintah (Nurmalisa, 2016, 
65). Sedangkan menurut Nurhayati lembaga sosial 
meliputi lembaga keluarga, lembaga pendidikan, 
lembaga agama, dan lembaga hukum (Nurhayati, 
2015: 4).
a.	 Lembaga Keluarga

Keluarga  adalah  lembaga  sosial dasar  dari  
mana  semua  lembaga atau  pranata  sosial  
lainnya berkembang. Menurut  Horton  dan  
Hunt  bahwa istilah  keluarga  umumnya 
digunakan  untuk  menunjuk beberapa  
pengertian  1)  suatu kelompok  yang  
memeiliki  nenek moyang  yang  sama;  2)  
suatu kelompok  kekerabatan  yang disatuka  
oleh  darah  dan perkawinan;  3)  pasangan 
perkawinan  dengan  atau  tanpa anak;  4)  
pasangan  nikah  yang mempunyai  anak;  
dan  5)  satu orang entah duda atau jpetani 
Buddhis dengan beberapa anak. Robert  
M.Z.  Lawang menyatakan terdapat empat  
karakteristik keluarga  yaitu 1)  Terdiri  
atas  orang-orang  yang bersatu  karena  
ikatan  perkawinan, 2) Anggota keluarga 
hidup bersama dalam  satu  rumah  dan  
membentuk rumah  tangga, 3)  Merupakan  
satu kesatuan  orang  yang  berinteraksi 
dan  berkomunikasi, 4) Melaksanakan  dan 
mempertahankan kebudayaan  yang sama 
(Narwoko, 2010:  227-228).  
 Dari  definisi  teori  tentang keluarga 
tersebut dapat disimpulkan bahwa lembaga  

keluarga adalah  sebagai  tempat  yang  
paling inti  atau  dasar  untuk    semua 
individu  dalam  memperoleh perhatian,  
perlindungan, pembelajaran, dan juga 
pembinaan. 

b.	 Lembaga Pendidikan 
Lembaga Pendidikan  adalah  tempat 
berlangsungnya  proses  pendidikan yang 
meliputi pendidikan keluarga, sekolah, 
dan masyarakat (Hasbullah, 2005:  134).  
lembaga pendidikan  merupakan suatu  
wadah yang  memberikan  pembelajaran 
dan nilai-nilai norma dengan tujuan untuk  
mengubah  tingakah  laku individu  ke  
arah  yang  lebih  baik melalui  lingkungan  
sekitar,  juga memberikan  pengetahuan  
yang tentunnya  petani Buddhis  dengan 
peraturan  yang  mengatur anggotanya  
baik  di  dalam  sekolah, keluarga, atau 
masyarakat.

3. Lembaga Agama 
Lembaga  agama  adalah  sistem keyakinan  

dan  praktek  keagamaan dalam  masyarakat  yang  
telah dirumuskan  dan  dibakukan.  Menurut  
Sunarto  agama  merupakan  suatu  institusi/ 
lembaga  penting  yang  mengatur kehidupan 
manusia” (Narwoko, 2010: 248-263). Lembaga 
agama  adalah  wadah  yang  berisi aturan  atau  
norma  yang    berkaitan dengan Kepercayaan 
terhadap sang pencipta,  yang  tujuannya  dapat 
memberikan  pemahaman  dan menjadikan  agama  
sebagai  tolak ukur  dalam  berprilaku  baik dan 
buruk  karena  nilai-nilai  yang terkandung  dalam  
setiap  agama adalah nilai kebaikan.

4. Lembaga Hukum
Menurut  Leon  Duguit  Hukum adalah  

aturan tingkah laku anggota masyarakat,  aturan  
yang  daya penggunaannya  pada  saat  tertentu 
diindahkan  oleh  suatu  masyarakat sebagai  
jaminan  dari  kepentingan bersama  dan  yang  
pelanggaran terhadapnya  akan  menimbulkan 
reaksi bersama terhadap pelakunya (Zainudin, 
2008: 75). Sedangkan  menurut  Amin  hukum  
merupakan  kumpulan peraturan  yang  terdiri  dari  
norma dan  sanksi,  dengan  tujuan mewujudkan  
ketertiban  dalam pergaulan manusia (Masriani, 



24 Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

2004: 55).
Berdasarkan  definisi  di  atas  dapat 

disimpulkan  bahwa    yang dimaksud  lembaga  
hukum  adalah suatu  tempat  yang  berisi  aturan-
aturan  tertulis  yang  berguna  untuk mengontrol  
atau  memberikan  saksi terhadap peraturan-
peraturan yang telah  dilanggar  oleh  individu  
atau  kelompok.

B.	 Teori Kontrak Sosial
Teori kontrak sosial menurut Munawir  

Sjadzali setidaknya  ada  empat pemikir  politik  
Barat  yang  mengemukakan  teori  kontrak  sosial. 
Pertama, oleh Hubert Languet seorang ilmuwan 
Perancis.  Kedua, Thomas  Hobbes,  ilmuwan  
Inggris.   Ketiga,  John  Locke  juga ilmuwan  
Inggris.  Keempat,  Jean  Jacques  Rousseau,  
ilmuwan Perancis (Munawir, 1993: 67)

Hubert Languet menyatakan teori kontrak 
sosial dalam  bukunya Vindiciae  Contra  
Tyrannos  (suatu  pembelaan kebebasan  terhadap  
tiran-tiran)  bahwa  pembentukan  negara  itu  
didasarkan atas  dua  kontrak; pertama,  dibuat  
antara  Tuhan  disatu  pihak  dan raja serta rakyat 
di lain pihak, yang berisikan janji bahwa raja 
dan rakyat  akan  tetap  patuh  kepada  perintah-
perintah  agama  sebagai hamba-hamba  Tuhan; 
kedua,  dibuat  antara  raja  dan  rakyat,  yang 
berisikan  bahwa  rakyat  berjanji  untuk  taat  
dan  patuh  kepada  raja asalkan raja memerintah 
dengan adil. 

Hobbes  dalam  bukunya  Leviathan 
mengemukakan bahwa kontrak sosial terjalin 
antara sesama rakyat sendiri,  dan  raja  tidak  
merupakan  pihak  dari  kontrak  tersebut, tetapi  
produk  darinya. Sebagai  peserta  kontrak  yang  
melahirkan raja,  rakyatlah  pada  hakikatnya  
yang  harus  bertanggung  jawab atas  apa  yang  
dilakukan  oleh  raja,  karenanya  rakyat  tidak  
dapat mengeluh (memprotes) kebijaksanaan dan 
tindakan raja walaupun tidak  berpihak  kepada  
rakyat.  Sedangkan  pemikiran  Locke  dapat  
disimpulkan bahwa kontrak sosial dilakukan  
antara  raja    untuk  memegang  pemerintahan  
yang merupakan  suatu trust (amanah)  dengan  
rakyat  sebagai trustor dan  sekaligus beneficiary 

(pemberi  amanah). Amanah  itu  dapat dicabut 
oleh trustor jika ternyata trustee mengabaikan 
kewajiban-kewajibannya.  Hal  ini  dikemukakan  
oleh  Locke  dalam karangannya yang berjudul 
Two Treaties of Government.  Adapun Rousseau  
mengemukakan  teori  kontrak  sosial  dilakukan  
dengan; pertama,    kontrak  sosial  hanya  
dilakukan  hanya  antara  sesama rakyat  atau  
anggota-anggota  masyarakat, kedua,  melalui  
kontrak sosial itu masing-masing melimpahkan 
segala hak perorangannya kepada komunitas 
sebagai suatu keutuhan (Ruslan, 2013: 26-27).

Meskipun  teori-teori  kontrak  sosial  
yang  dikemukakan oleh  para  pemikir  Barat  
tersebut  sangat  berkaitan  dengan  antara 
pemerintah    (negara)  dengan  rakyat  tetapi  yang  
menarik,  bahwa dalam  pandangan  Rousseau  
mengemukakan  juga  kewajiban sesama  rakyat. 
Menurut  Suseno, Rousseau  bertolak dari 
kehendak-kehendak indivual masing-masing 
(volonte particuliere). Nampaknya  individu  
hanya  mengejar  kepentingan sendiri  masing-
masing  tanpa  perhatian  kepada  kepentingan 
umum. Akan  tetapi  menurutnya,  kesan  itu  tidak  
sepenuhnya benar,  karena  dalam  kehendak  
individu  sebenarnya ada  dua komponen;  
pertama,  suatu  kepentingan  yang  semata-
mata memang  individual, kedua,  sebagian  dari  
kepentingan  umum.  Jadi pada umumnya tidak 
ada orang yang hanya bersikap egoisme murni.  
Setiap  orang  juga  menghendaki  hal-hal  yang  
merupakan kepentingan  bersama (misalnya  
perdamaian,  keadilan,  dan keamanan). Dengan  
demikian  dalam  kehendak-kehendak individual  
seseorang  terdapat  juga  unsur-unsur  umum  
yang  perlu diperhatikan (Suseno, 2003: 240)

Teori kontrak sosial menurut Hobbes dan 
Locke terlihat  sama tetapi  sebenarnya berbeda. 
Hobbes melihat hakikat manusia sebagai  serigala  
bagi  manusia  lainnya, yang  tidak  akan  berhenti  
merampas bahkan membunuh manusia lainnya 
hingga kesejahteraan  dan  kebahagiaan  tercapai. 
Akan tetapi, Locke melihat manusia sebagai 
kertas putih tanpa  noda. Manusia hidup dengan 
kebahagiaan dan kesejahteraan sampai  mereka 
merasa memiliki sesuatu. Keinginan untuk 



25Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

memiliki membuatnya saling berebut satu sama 
lain hingga terjadilah konflik  dan  perang.  Keadaan  
perang menuntut Hobbes dan Locke mencari 
jalan keluarnya, yakni kontrak sosial sebagai 
jalan perdamaian dimana negara akan menjamin 
keadilan dan kesejahteraan rakyat.  Akan tetapi,  
negara ideal  bagi mereka juga  berbeda. Hobbes 
mendambakan kekuasaan mutlak dan Locke 
pemisahaan kekuasaan (Wijaya, 2016: 192).

Locke juga berpendapat bahwa terdapat 
pertentangan antara urusan pemerintahan dan 
agama dalam masyarakat. Menurut Locke cara 
yang mungkin dilakukan untuk menyelesaikan 
permasalahan ini adalah  dengan  mengembalikan  
urusan manusia  pada  hakikatnya. Di  satu  sisi, 
pemerintah  berhubungan  dengan  urusan publik 
seperti bagaimana mengatur masyarakat atau 
melindungi masyarakat. Sedangkan di sisi yang 
lain urusan agama merujuk pada urusan batiniah 
antara seseorang  dengan Tuhan-nya (Lessnoff, 
1990:2).

Dari  uraian  tersebut  dipahami  bahwa  
memang dalam setiap  diri  seseorang  yang  nota  
bene-nya  adalah  umat  yang beragama,  terdapat  
kepentingan  individual  dimana  seseorang 
sangat  berhak  untuk  dan  dengan  cara  apapun 
mengekspresikannya.  Akan  tetapi  sesungguhnya  
juga  dalam  diri setiap orang tersebut terdapat 
nurani untuk menghargai orang lain sehingga 
ia tidak akan bertindak semaunya dan sesuka 
hatinya.

Teori  kontrak  sosial  juga  ada  
kemiripan  dengan  teori Dekonfessionalisasi  
yang dikembangkan  oleh  C.A.O.  Van 
Nieuwenhuijze. Menurut  Nieuwenhuijze,  
“Istilah dekonfessionalisasi ini pada mulanya 
digunakan di Belanda untuk menunjukkan  
bahwa,  untuk  mencapai  tingkat  kebersamaan 
tertentu,  wakil-wakil  dari  berbagai  kelompok  
peribadatan  harus bertemu  untuk  menemukan  
landasan  bersama  (yang  dirumuskan bersama), 
yakni mengenai kesepakatan bahwa implikasi-
implikasi tertentu  dari  sejumlah  peribadatan 
harus  dihindarkan sebagai  topik perbedaan 
pendapat”(Ruslan, 2013: 29). Dalam teori  ini  
dipahami, bahwa  para  anggota  dari  berbagai 

kelompok  sosial-keagamaan yang  berbeda,  
merelakan  diri  untuk  berinteraksi,  akan tetapi 
mereka tetap loyal terhadap agamanya.

Kerangka Pikir
Agama Buddha yang berkembang di 

Surakarta terdiri dari tujuh majelis yakni majelis 
Theravada (Maghabudi), Mahayana (Sangha 
Mahayana Indonesia), Tri Dharma, Tantrayana 
Zhen fo Zong Kasogatan, MNS BDI (Majelis 
Nichiren Shoshu Buddha Dharma Indonesia), 
Eka Dharma, dan Maitrea. Ketujuh majelis 
agama Buddha yang ada di Surakarta tersebut 
mempunyai model kemitraan pengembangan 
majelis yang berbeda-beda, dimana model yang 
dikembangkan pada masing-masing majelis 
mempunyai berbagai peluang dan hambatan. 
Melalui peluang dan hambatan tersebut perlu 
dimunculkan strategi kemitraan secara bersama-
sama, salah satunya adalah terbentuknya 
FORVISKA (Forum Vihara Surakarta). Melalui 
kebersamaan kemitraan majelis agama Buddha 
di Surakarta mampu mengembangkan agama 
Buddha di Surakarta.

Metode Penelitian
Penelitian ini bermaksud untuk 

memperoleh gambaran dan pemahaman 
mengenai bentuk kemitraan lembaga sosial 
keagamaan di Surakarta. Metode penelitian ini 
mengambil metode kualitatif dengan pendekatan 
Studi Kasus. Bogdan dan Taylor mendefinisikan 
metodologi kualitatif sebagai prosedur penelitian 
yang menghasilkan data deskripsi yang berbentuk 
kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang 
dan perilaku yang diamati (Moleong, 2005: 4). 
Adapun pendekatan studi kasus menurut (Slamet, 
2006: 10) memberikan ciri tunggal terhadap data 
yang sedang dipelajari dan menghubungkan 
keanekaragaman fakta-fakta terhadap kasus 
tersebut, sehingga hal ini memberikan kesempatan 
bagi analisis yang intensif terhadap perincian 
kusus yang sering diabaikan oleh metode lain. 
Dalam penelitian ini studi kasus digunakan 
karena fenomena unik yang terjadi dalam Majelis 
Agama Buddha di Karesidenan Surakarta. Alasan 
mengapa peneliti memilih lokasi tersebut adalah: 



26 Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

(a) Terdapat beberapa majelis agama Buddha 
yang berkembang di Karesidenan Surakarta 
(b) Terdapat organisasi bersama gabungan dari 
beberapa majelis agama Buddha di Karesidenan 
Surakarta. Dalam penelitian ini, menggunakan 
sumber data yang berasal dari informan-informan 
yang menjadi objek penelitian yaitu pengurus 
dan umat majelis agama Buddha di Karesidenan 
Surakarta. 

Sumber data dalam penelitian ini meliputi 
beberapa hal, yakni: (a) Informan dalam 
penelitian yakni pengurus dan umat Buddha dari 
berbagai majelis agama Buddha di Surakarta, (b) 
Peristiwa dan aktifitas, Aktifitas yang dimaksud 
adalah aktifitas yang terjadi dalam kehidupan 
sehari hari pada Majelis Agama Buddha di 
Karesidenan Surakarta, sedangkan peristiwa yang 
dimaksud adalah kegiatan kegiatan bersama  yang 
dilakukan oleh berbagai majelis agama Buddha 
yang berkembang di Surakarta, (c) Dokumen atau 
arsip, yakni buku ataupun sumber yang lain yang 
berhubungan dengan kegiatan majelis agama 
Buddha di Karesidenan Surakarta

Teknik pengumpulan data yang dilakukan 
dalam penelitian ini adalah observasi, wawancara, 
dan dokumentasi.  Observasi dilakukan peneliti 
secara berkali-kali dengan tujuan untuk 
mendapatkan data tentang aktifitas dari Majelis 
Agama Buddha di Karesidenanm Surakarta, 
sehingga diperoleh pemahaman atau sebagai 
alat pembuktian terhadap informasi/keterangan 
yang diperoleh sebelumnya. dalam penelitian ini 
peneliti mengamati aktifitas atau proses kemitraan 
yang dilakukan oleh majelis agama Buddha 
dari waktu ke waktu sesuai dengan kondisi 
yang dijalani oleh umat Buddha. Wawancara 
adalah percakapan dengan maksud tertentu yang 
dilakukan oleh kedua belah pihak yaitu peneliti 
sebagi pewawancara dengan informan yang 
terwawancara terkait aktivitas majelis agama 
Buddha. 

Pengambilan sampel dalam penelitian 
ini dilakukan dengan cara Maximum Variation 
Sampling atau pengambilan sampel variasi 
maksimum. Strategi pengambilan sampel ini 
dimaksudkan untuk dapat menangkap atau 

menggambarkan suatu tema sentral dari studi 
melalui informasi yang saling silang menyilang 
dengan berbagai tipe informan berdasarkan jenis 
agama, dan yang menjadi sampel dalam penelitian 
ini yaitu pengurus dan umat Buddha dari 
berbagai majelis agama Buddha di Karesidenan 
Surakarta. Pengambilan sampel variasi maximum 
dimaksudkan untuk mencari informasi yang 
dapat menjelaskan adanya variasi serta pola-pola 
umum yang bermakna dalam variasi tersebut. 
Maka dengan model bervariasi yang dilakukan 
diharapkan juga akan mendapat kombinasi pola-
pola yang mampu mewakili populasi yang diteliti. 
Selain dengan cara pengambilan sampel variasi 
maximum, peneliti juga mempergunakan cara 
purposive sampling dengan dasar pertimbangan 
bahwa orang tersebut kaya informasi.

Teknik keabsahan data menggunakan 
teknik triangulasi, yakni  merujuk pada suatu 
proses pemanfaatan persepsi yang beragam 
untuk mengklarifikasi makna, memverifikasi 
kemungkinan pengulangan dari suatu observasi 
ataupun intepretasi. Teknik triangulasi juga dapat 
digunakan untuk mengklarifikasi makna dengan 
cara mengidentifikasi cara pandang yang berbeda 
terhadap berbagai fenomena (Sugiyono, 2013: 
85). Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan 
pendekatan triangulasi data (sumber). Untuk 
mengecek kembali derajat kepercayaan suatu 
informasi dengan triangulasi sumber dapat 
dengan cara: 
1.	 Membandingkan data hasil pengamatan 

pada majelis agama Buddha di Karesidenan 
Surakarta dalam mengembangkan 
kemitraan dengan data yang diperoleh dari 
hasil wawancara yang dilakukan secara 
mendalam. 

2.	 Membandingkan apa yang dikatakan oleh 
informan di depan umum atau dalam 
situasi diskusi dengan apa yang dikatakan 
secara pribadi saat dilakukan wawancara 
mendalam. 

3.	 Membandingkan apa yang dikatakan 
orang-orang tentang kemitraan majelis 
agama Buddha, dengan apa yang dikatakan 
sepanjang waktu 



27Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

4.	 Membandingkan keadaan perspektif 
seseorang dalam berbagai pendapat dan 
pandangan orang lain, seperti tokoh agama 
dan tokoh masyarakat

5.	 Membandingkan hasil wawancara dengan 
isi dokumen yang berkaitan 
Adapun Informan yang dijadikan sebagai 

sumber untuk triangulasi yaitu  tokoh agama, tokoh 
masyarakat, dan pengurus perkumpulan majelis 
agama Buddha di Karesidenan Surakarta. Selain 
menggunakan triangulasi sumber, peneliti juga 
memperpanjang pengamatan untuk memeriksa 
keabsahan data yang diperoleh. Dengan demikian 
peneliti akan kembali melakukan wawancara 
lagi dengan sumber data yang pernah ditemui 
maupun yang baru. Hal ini bertujuan agar 
hubungan peneliti dengan narasumber semakin 
akrab, semakin terbuka, saling mempercayai. 
Perpanjangan dilakukan oleh peneliti sampai 
memperoleh informasi yang banyak, mendalam, 
dan valid serta semakin minimnya variasi jawaban 
yang didapatkan.

Analisis data dalam penelitian kualitatif 
dikembangkan dengan maksud untuk 
memberikan makna terhadap data, menafsirkan 
dan menrtransformasi data ke dalam bentuk-
bentuk narasi yang kemudian mengarah pada 
temuan yang bernuansa proposisi ilmiah yang 
akhirnya disampaikan kesimpulan final. Proses 
analisis bersifat induktif dan dilakukan secara 
bersamaan dengan pelaksanaan pengumpulan 
data.

Pembahasan
Surakarta merupakan salah satu kota 

yang ada di Jawa Tengah. Surakarta merupakan 
wilayah otonom dengan status kota yang disebut 
Solo. Kota Surakarta memlikiki luas 44 km2 yang 
memiliki batas-batas sebagai berikut: Sebelah 
Utara berbatasan dengan Kabupaten Karanganyar 
dan Kabupaten Boyolali, sebelah Timur dan 
Barat berbatasan dengan Kabupaten Karanganyar 
dan Kabupaten Sukoharjo, dan sebelah Selatan 
berbatasan dengan kabupaten Sukoharjo.

Keberagaman beragama di Surakarta 
sudah ada sejak masa kerajaan. Hal ini terlihat 

dari bangunan tempat ibadah yang beragam  
kepercayaan yang dianut masyarakat Surakarta, 
seperti masjid, gereja, vihara, dan klenteng. 
Agama Buddha yang berkembang di Surakarta 
terdiri dari tujuh majelis/sekte. Ketujuh majelis/
sekte tersebut masing-masing memiliki banyak 
organisasi yang dinnaunginya, seperti organisasi 
bapak-bapak, organisasi ibu-ibu, organisasi 
pemuda, dan organisasi anak-anak. Dalam 
perkembangannya, ketujuh majelis/sekte agama 
Buddha ini memiliki visi dan misi masing-
masing untuk memajukan organisasinya. Ketujuh 
majelis/sekte agama Buddha yang berkembang 
di Surakarta adalah Theravada, Mahayana, 
Tantrayana Zhenfo Zong Kasogatan, Agama 
Buddha Tri Dharma, Maitreya, Eka Dharma, 
dan Majelis Nichiren Shosu Buddha Dharma 
Indonesia.

a.	 Theravada
Theravada adalah sekte agama Buddha 

yang sangat dekat dengan ajaran Buddha 
Gautama. Sebab bahasa yang digunakan dalam 
ritual agama Buddha adalah bahasa Pali. 
Bahasa pali merupakan bahasa sehari-hari yang 
digunakan oleh masyarakat India semasa Buddha 
Gautama. Ajaran Theravada mengacu pada kitab 
suci Tipitaka yakni terdiri dari Vinaya Pitaka, 
Sutta Pitaka, dan Abhidhamma Pitaka. Hari 
besar keagamaannya ada empat macam yakni 
Waisak, Asadha, Kathina, dan Maghapuja. Hari 
raya Waisak memperingati tiga peristiwa penting 
(kelahiran Pangeran Sidharta Gautama, Sidharta 
Gautama mencapai penerangan sempurna, dan 
Buddha Gautama parinibbana/wafat), Hari raya 
Asadha memperingati kotbah pertama Sang 
Buddha, Hari Kathina memperingati hari berdana 
pada Sangha (perkumpulan bhikkhu), Hari raya 
Maghapuja memperingati berkumpulnya 1250 
orang bhikkhu tanpa diundang yang kesemuanya 
arahat. Bentuk Altar menggunakan satu rupang 
yakni rupang Buddha Gautama.

b.	 Mahayana
Sekte Mahayana merupakan sekte agama 

Buddha yang identik dengan tradisi, khususnya 
tradisi Tionghoa. hal ini terjadi karena awal 
perkembangan ajaran Buddha Mahayana berasal 



28 Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

dari Tiongkok. Ritual agamanya menggunakan 
pembacaan sutra berbahasa mandarin. Bentuk 
Altar sekte Mahayana terdapat rupang Buddha 
dan rupang-rupang dewa dan bodhisatva. Hari 
raya agama Buddha Mahayana, selain empat 
hari raya sekte Theravada terdapat hari raya 
yang diadopsi dari tradisi Thionghoa, seperti hari 
kelahiran dewa-dewa yang diagungkan.

c.	 Tantrayana Zhenfo Zong Kasogatan
Tantrayana Zhenfo Zong Kasogatan 

merupakan sekte agama Buddha Tantrayana 
Zhenfo Zong yang ada di Indonesia.  Ritual 
keagamaannya menggunakan visualisasi pada 
Catur Prayoga dan Sadhana Guru Yoga yakni 
pada guru Lian Sheng. Tantrayana Zhenfo 
Zong mengacu pada tradisi Tibet, bahasa yang 
digunakan dalam ritual bahasa Sansekerta dalam 
bentuk mantra. Ciri altar sekte ini ada Rupang 
Guru Lian Sheng (Buddha Hidup).

d.	 Agama Buddha Tri Dharma
Agama Buddha Tri Dharma merupakan 

gabungan dari tiga ajaran, yakni ajaran Tao, 
Khonghucu, dan Buddha. Tempat ibadahnya 
adalah Tempat Ibadah Tri Dharma (TITD) yang 
merupakan tempat ibadah dari tiga ajaran yang 
biasanya berbentuk klenteng. Agama Buddha 
Tri Dharma mengacu pada tradisi Thionghoa. 
Hari besar keagamaan lebih identik dengan 
tradisi Thionghoa, seperti imlek, cap go meh, 
dan peringatan hari kelahiran maupun kematian 
dewa-dewa. 

e.	 Maitreya
Agama Buddha aliran Maitreya mengacu 

pada Yiguandao  atau  I Kuan Tao  yang 
menekankan ajaram moral berasal dari Tiongkok, 
menggabungkan aliran konfusianisme, Taoisme, 
dan Buddha. Aliran agama ini berasal dari Taiwan.

f.	 Eka Dharma
Eka Dharma merupakan salah satu 

sekte agama Buddha yang dalam tata ritual 
keagamaanya menggunakan bahasa mandarin 
yang mengacu pada kitab suci Tripitaka

g.	 Buddha Dharma Indonesia
Buddha Dharma Indonesia merupakan 

sekte agama Buddha yakni Yayasan Pandita 

Sabha Buddha Dharma Indonesia (YPSBDI). 
YPSBDI merupakan sekte agama Buddha 
dengan tata ritual berbahasa Jepang. Altar yang 
digunakan bernama Gohonzon. Ajaran agama 
Buddha sekte ini mengacu pada kitab suci 
Saddharmapundarikasutra yang merupakan 
bagian dari Tri Pitaka.

Bentuk dan penerapan kemitraan Majelis 
Agama Buddha di Surakarta

Kemitraan majelis agama Buddha 
Surakarta berawal dari pertemuan beberapa tokoh 
dan pimpinan umat Buddha yang mendapatkan 
hasil menyamakan pandangan bahwa semua 
mejelis dan sekte agama Buddha di Surakarta 
sumber ajarannya adalah sama yakni ajaran 
Buddha, hanya saja dalam pelaksanaan ritual 
dan tata ibadah keagamaannya terdapat berbagai 
perbedaan cara dan konsep, antara lain perbedaan 
bahasa yang digunakan, perbedaan konsep 
makna ritual dan tradisi yang digunakan. Adapun 
setelah terbentuk Forum kemitraan antar vihara 
Surakarta menjadikan satu kesatuan utuh dalam 
satu komunitas yakni umat Buddha Surakarta. 

Bentuk kemitraan Majelis Agama Buddha 
di Surakarta terdiri dari beberapa kegiatan yang 
dilakukan secara bersama-sama antar majelis 
dan sekte agama Buddha antara lain Sharing 
Dhamma, Wedangan Dhamma, Komunitas 
media sosial, seminar, dan peringatan hari raya 
keagamaan Buddha. 

Sharing Dhamma merupakan pertemuan 
pengurus dan tokoh agama Buddha di lingkungan 
vihara dan membahas mengenai ajaran Buddha 
(Dhamma). Waktu pelaksanaan tentatif sesuai 
dengan kesepakatan dan kebutuhan bersama. 
Adapun Wedangan Dhamma hampir sama dengan 
Sharing Dhamma namun tempat pelaksanaannya 
di luar lingkungan vihara. Kegiatan Sharing 
Dhamma dan Wedangan Dhamma terbuka buat 
semua masyarakat Buddha di Surakarta tanpa 
membedakan majelis maupun sekte.

Bentuk lain kemitraan Majelis Agama 
Buddha Surakarta melalui komunitas media 
sosial. Dalam komunitas media sosial ini para 
pemimpin vihara, tokoh agama Buddha dan 



29Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

umat Buddha bergabung dalam satu group media 
sosial dengan tujuan memudahkan komunikasi 
dalam melaksanakan kegiatan ataupun 
memecahkan permasalahan-permasalahan terkait 
perkembangan agama Buddha di Surakarta. 
Komunitas media sosial ini bersifat online dan 
terbuka khusus umat Buddha yang berdomisili di 
Surakarta. 

Kegiatan lainnya adalah seminar. Seminar 
dilaksanakan di vihara maupun di hotel yang 
ada di Surakarta dengan mengundang bhikkhu 
atau praktisi untuk memotivasi umat Buddha 
dalam mengembangkan ajaran Buddha. Peserta 
seminar biasanya mengundang juga umat Buddha 
yang ada di sekitar Surakarta seperti Kabupaten 
Wonogiri, Boyolali maupun Semarang. Waktu 
pelaksanaannya tentatif sesuai dengan kebutuhan 
dan kesepakatan bersama. 

Kegiatan kebersamaan lainnya adalah 
peringatan hari raya keagamaan Buddha. Hari  
Raya agama Buddha seperti Waisak, Asadha, 
Kathina, dan Magha Puja. Pada perayaan hari 
raya keagamaan Buddha, Forum vihara Surakarta 
berkoordinasi untuk saling mendukung kegiatan 
hari raya, baik yang bersifat intern vihara maupun 
secara bersama-sama semua umat Buddha 
Surakarta.

Model kemitraan majelis dan sekte 
agama Buddha di Surakarta merupakan 
kemitraan organisasi keagamaan Buddha yang 
mempunyai visi, misi, dan tujuan bersama dalam 
mengembangkan agama Buddha, khususnya 
di Surakarta. Hal ini senada dengan pendapat 
Melyanti (2014: 4) bahwa salah satu model 
kehidupan organisasi mempunyai azas Linear 
collaborative of partnership. Azas Linear 
collaborative of partnership mempunyai konsep 
kemitraan yang tidak membedakan besaran  atau  
volume, status/legalitas,  atau  kekuatan  para  
pihak yang  bermitra.  Demikian juga yang terjadi 
pada Forviska di Surakarta.

Forviska sebagai organisasi kemitraan 
Buddha mempunyai anggota yang terdiri dari 7 
(tujuh) majelis dan/sekte agama Buddha, dimana 
masing-masing majelis dan sekte mempunyai 
massa (jumlah umat) yang berbeda-beda. Ada 

jumlah umat yang kurang dari 30 orang tetapi 
ada juga yang lebih dari 300 umat Buddha 
dalam satu sekte. Perbedaan jumlah massa dalam 
komunitas sekte tidak menjadi penghambat bagi 
Forviska dalam membangun kemitraan dalam 
pengembangan agama Buddha. 

Komunitas Forviska selain tidak 
memandang jumlah umat, juga tidak 
memperhitungkan legalitas majelis-majelis yang 
membina. Legalitas majelis menjadi salah satu 
kekuaatan bagi komunitas dalam mengembangkan 
massanya, sebagai contoh vihara sekte Theravada 
dibawah binaan Sangha Theravada Indonesia 
(STI), vihara sekte Buddha Dharma Indonesia 
dibawah binaan Majelis Niciren Shoshu 
Buddha Dharma Indonesia (MNSBDI), vihara 
Lotus sekte Mahayana dibawah binaan Sangha 
Mahayana Indonesia (SMI). Perbedaan legalitas 
binaan tersebut tidak menjadi penghalang bagi 
komunitas Forviska sebagai lembaga sosial dalam 
pengembangan agama Buddha di Surakarta. 

Komunitas Forviska mengedepankan 
kebersamaan, tidak ada komunitas (sekte/
majelis) yang berkuasa, dimana semua sekte atau 
majelis yang berkembang di Surakarta memiliki 
kedudukan yang sama dalam mengutarakan 
pendapat, ide, maupun gagasan yang membangun 
dalam pengembangan agama Buddha. Hal ini 
terlihat dengan tidak adanya struktur organisasi di 
Forviska, sehingga semua menjadi yang terdepan 
dan memimpin. Hal ini senada pada poin tidak 
membedakan besarnya kekuatan  para  pihak 
yang  bermitra.

	 Teori lain yang dibenturkan dengan 
hasil penelitian ini adalah teori kontrak sosial. 
Rousseau  menyatakan bahwa  kontrak  sosial  
dapat terjadi melalui beberapa pertimbangan 
berikut: (1) kontrak  sosial  hanya  dilakukan  
hanya  antara  sesama rakyat  atau  anggota-
anggota  masyarakat, (2) melalui  kontrak sosial 
itu masing-masing melimpahkan segala hak 
perorangannya kepada komunitas sebagai suatu 
keutuhan (Ruslan, 2013: 26-27). 

	 Kontrak sosial yang terjadi pada 
komunitas Forviska dilakukan oleh umat Buddha 
yang berdomisili di Surakarta, umat Buddha di 



30 Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

luar wilayah Surakarta tidak dapat masuk dalam 
komunitas tersebut. Hal ini telah menjadi norma 
sosial yang disepakati secara bersama, setiap umat 
Buddha Surakarta mempunyai hak yang sama 
dalam mengelola Forviska dalam mewujudkan 
visi, misi dan tujuan Forviska. Temuan hasil 
yang dikaitkan dengan teori yang mendasari 
tersebut penulis mengambil kesimpulan bahwa 
hasil temuan mengenai kemitraan majelis/sekte 
agama Buddha di Surakarta senada dengan azas  
organisasi dari Melyanti dan kontrak sosial dari 
Rousseau.  

Kesimpulan
Berdasarkan pembahasan mengenai bentuk 

kemitraan majelis agama Buddha di Surakarta 
antara lain Sharing Dhamma, Wedangan 
Dhamma, Komunitas media sosial, seminar, 
dan peringatan hari raya keagamaan Buddha 
yang dilakukan secara bersama-sama dalam satu 
komunitas tanpa membedakan majelis dan sekte. 
Melalui hasil penelitian ini penulis harapkan 
semoga rasa kekeluargaan dan persatuan dalam 
komunitas Forviska lebih ditingkatkan supaya 
perkembangan agama Buddha Surakarta semakin 
lebih baik. Bagi pimpinan majelis dan sekte agama 
Buddha di daerah lain semoga hasil penelitian ini 
bisa dijadikan bahan acuan dalam pengembangan 
agama Buddha di Indonesia

Daftar Pustaka
Afrizal. 2014. Metode Penelitian Kualitatif 

Sebuah Upaya Mendukung Penggunaan 
Penelitian Kualitatif dalam Berbagai 
Disiplin Ilmu. Jakarta: Rajawali Press

Budhy  Munawar  Rachman. 1995.  “Kata  
Pengantar”  dalam  Komaruddin 
Hidayat  dan  Muhammad  Wahyuni  
Nafis, Agama  Masa  Depan;  Perspektif 
Filsafat  Perennial. Jakarta: Paramadina

Darwis, Valeriana; Hastuti, Endang Lestari; 
dan Friyatno Supena. 2006 Evitalisasi 
Kelembagaan Kemitraan Usaha Dalam 
Pembangunan Agribisnis Hortikultura 
Di Provinsi Sumatera Utara. Forum 
Penelitian Agro Ekonomi. Volume 24 
No. 2, Desember 2006 : 123 – 134

Hasyemi Rafsanzani, Bambang Supriyono, 

Suwondo. Kemitraan Lembaga 
Pemberdayaan Masyarakat Desa  
Dengan Kepala Desa Dalam 
Perencanaan Pembangunan Desa 
(Studi Kasus di Desa Sumber Ngepoh 
Kecamatan Lawang Kabupaten Malang) 
Jurnal Administrasi Publik (JAP), Vol. 
1, No. 4, Hal. 67-72

Ibrahim,  Johannes.2006. Hukum  Organisasi 
Perusahaan. Bandung:PT Refika 
Aditama.

Idrus Ruslan. 2014. Reorientasi  Fungsi  
Lembaga-Lembaga  KeagamaanDalam  
Meningkatkan  Perilaku  Umat  Beragama  
YangInklusif (Studi  Terhadap  MUI,  
PGI,  PHDI  dan  WALUBI Provinsi 
Lampung): Penelitian Individu: Institut 
Agama Islam Negeri Raden Intan 
Lampung

Kamil,  Mustofa. 2016. Strategi  Kemitraan  
dalam Membangun PNF Melalui 
Pemberdayaan Masyarakat (Model, 
keunggulan dan kelemahan).Seminar 
dan Lokakarya Penyelenggeraan 
Pendidikan NonFormal dalam Era 
Otonomi Daerah: Di Hotel Putri Gunung 
Lembang Kabupaten Bandung Tanggal 
19 s.d 20 November 2006

Kristian, Gredi. 2013. Mengembangkan 
Komunikasi Pemasaran Yang Efektif 
Pada Lembaga Sosial (Non -Profit ). 
Jurnal JIBEKA Volume 7, No 3 Agustus 
2013 : 17 -  25  

Lessnoff, M. (1990). Social Contract Theory. 
Oxford: Basil Blackwell

Masriani, Yulies  Tiena. 2004. Pengantar  Ilmu  
Hukum .  Jakarta: Sinar Grafik

Melyanti, Imelda Merry. 2014.Pola Kemitraan 
Pemerintah, Civil Society, dan Swasta 
dalam Program Bank Sampah di 
Pasar Baru Kota Probolinggo. Jurnal 
Kebijakan Manajemen Publik Volume 
2, Nomor 1,  Januari 2014 ISSN 2303 
- 341X

Mukti, Krisnanda Wijaya. 2003. Wacana Buddha 
Dharma. Jakarta: Yayasan Dharma 
Pembangunan & Sangha Agung 
Indonesia

Munawir  Sjadzali. 1993. Islam  dan  Tata  Negara;  
Ajaran,  Sejarah dan Pemikiran: edisi V. 



31Jurnal Pendidikan, Sains Sosial dan Agama

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

Jakarta : UI Press

Nasdian, Fredian Tonny. 2014. Pengembangan 
Masyarakat. Jakarta: Yayasan Pustaka 
Obor Indonesia

Narwoko, Dwi  & Suyanto, Bagong. 2010.  
Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan.  
Jakarta:  Kencana Prenadamedia  Group

Nurhayati dkk. 2015. Peran Lembaga Sosial 
terhadap Pembinaan Moral Remaja 
di Desa Bangunrejo. Jurnal Kultur 
Demokrasi Vol 3, No 1 

Nurmalisa, Yunisca & Adha, Muhammad  
Mona. 2016. Peran Lembaga Sosial 
terhadap Pembinaan MoralRemaja 
di Sekolah Menengah Atas. Jurnal 
Ilmiah Pendidikan Pancasila dan 
Kewarganegaraan, Th. 1, Nomor 1, Juni 
2016

Rihatno, Taufik; Yufiarti & Nuraini, Sri. 2017. 
Pengembangan Model Kemitraan 
Sekolah dan Orangtua Pada Pendidikan 
Anak Usia Dini. Jurnal Pendidikan Usia 
Dini Volume 11 Edisi 1, April 2017.

Ruslan, Idrus. 2013. Pemikiran “Kontrak Sosial” 
Jean Jacques Rousseau dan masa depan 
umat beragama.  Jurnal Al-AdYaN/Vol.
VIII, N0.2/Juli-Desember /2013

Saleh, Muhammad. 2015. Studi tentang Pola 
Kemitraan PT. Perkebunan Nusantara 
XIII dalam Meningkatkan Perekonomian 
Masyarakat di Desa Semuntai 
Kecamatan Long Ikis Kabupaten Paser. 
eJurnal Ilmu Pemerintahan, Volume 
3,Nomor 4, 2015: ISSN: 1527-1538

Shofiyah. 2014. Pengembangan Madrasah 
melalui Program Kemitraan Pendidikan 
Australia Indonesia di MTS. Manbaul 
Ulum Mojopurogede Bungah Gresik. 
Jurnal Review Pendidikan Islam Volume 
01, Nomor 02, Desember 2014

Soetopo. 2012. Pembangunan Masyarakat: 
Merangkai Sebuah Kerangka. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar

Sulistiyani, Ambar. (2004) Kemitraan dan Model-
Model Pemberdayaan. Yogyakarta, 
Gava Media

Suseno. 2003. Etika  Politik;  Prinsip-Prinsip 
Moral  Dasar  Kenegaraan  Modern 
Cetakan ke VII. Jakarta:  Gramedia

Wijaya, Daya Negeri. 2016. Kontrak Sosial 
Menurut Thomas Hobbes Dan John 
Locke. Jurnal Sosiologi Pendidikan 
Humanis. Volume 1 Nomor 2. E-ISSN 
2527-5879

Zainudin, Ali .2008. Sosiologi Hukum . Jakarta, 
Sinar Grafika

http://jurnal.fkip.unila.ac.id/index.php/JKD/issue/view/416

