JURNHL

pendidikon, Soins, Sosiol dan Agomo

SEFOLAH TINGGI ACAMA BUDDHANEGERI PADEN WIAYA WONOGIRI

Analisis Makna Mamogoti Bagas Sibaganding Tua Budaya Adat Batak Toba
(Kajian Semiotika)

Agnes Petriciana Simarmatal, Vita Riahni Saragih? Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3,
Jumaria Sirait#, Junifer Siregar®
Pendidikan Bahasa Indonesia, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan
Universitas HKBP Nommensen Pematangsiantar

petricianasimarmataagnes@gmail.com, vitariahnisaragih@gmail.com, immanuel814(@gmail.com,
jumariasirait@gmail.com, junifersiregar08480@gmail.com

Riwayat Artikel:
Diterima: 16 Mei 2025 Direvisi: 18 November 2025 Diterbitkan: 31 Desember 2025

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui Analisis Makna Mamogoti Bagas Sibaganding Tua Budaya Adat Batak
Toba (Kajian Semiotika). Berdasarkan hsil penelitian dan pembahasan yang telah diuraikan tentang kajian semiotika
mamogoti bagas sibaganding tua budaya Batak Toba, maka peneliti menyimpulkan sebagai berikut:Mamogoti bagas
sibaganding tua mengungkapkan bahwa acara ini merupakan budaya Batak Toba: ungkapan syukur atas rezeki rumah
baru (Mamogoti Bagas) menjadikannya sebuah teks kaya yang dapat diurai melalui teori Charles Sanders Peirce. Fokus
semiotika pada lima elemen menunjukkan bagaimana benda-benda ritual bertransformasi menjadi tanda sosial dan
spiritual. Dekke arsik berfungsi ikonik dengan bentuknya yang utuh dan tidak terpotong, merepresentasikan keutuhan,
keberkahan, dan pengharapan agar penghuni rumah baru mencapai keberuntungan seperti ikan yang selalu berlimpah;
sedangkan Tudu-tudu sipangaon (kepala hewan) adalah ikon yang menegaskan pengakuan terhadap status sosial
pemberi dan penerima, mencerminkan hierarki dan penghormatan. Kemudian, ulos bintang maratur bertindak sebagai
indeks dari doa dan harapan agar kehidupan dalam rumah baru tertata rapi (maratur), menunjuk pada kerukunan dan
kedamaian keluarga. Selanjutnya, boras sipir ni tondi adalah indeks yang berfungsi memperkuat semangat (tondi) dan
keselamatan penghuni rumah. Puncaknya, itak qurgur menjadi simbol berkat dan pengharapan yang secara ritual harus
"ditelan" atau diresapi oleh keluarga, mewakili penyerapan energi positif untuk kebahagiaan dan kemakmuran. Secara
keseluruhan, mamogoti bagas sibaganding tua adalah demonstrasi kearifan lokal yang menjaga keharmonisan hubungan
manusia dengan Tuhan, leluhur, dan sesama, memastikan bahwa rumah baru tidak hanya menjadi bangunan fisik, tetapi
juga pusat keberkahan dan identitas budaya Batak yang lestar..

Kata Kunci: Makna, Mamogoti Bagas Sibaganding Tua, Budaya Adat, Batak Toba Semiotika

PENDAHULUAN

Indonesia merupakan negara kepulauan yang terbesar di dunia, sehingga Indonesia
memiliki semboyan Bhinneka Tunggal Ika yang tertulis pada lambang negara Republik
Indonesia yaitu Garuda Pancasila. Bhinneka Tunggal Ika mengambarkan kondisi Indonesia
yang memiliki keberagaman suku, budaya, adat, dan kepercayaan yang menjadi satu

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 489


mailto:petricianasimarmataagnes@gmail.com
mailto:vitariahnisaragih@gmail.com
mailto:immanuel814@gmail.com
mailto:jumariasirait@gmail.com
mailto:junifersiregar08480@gmail.com

Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih®, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga®, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

bangsa yang utuh. Keberagaman kebudayaan yang terdapat terlihat jelas dari bentuk
bahasa, rumah adat, pakaian adat dan tradisi yang berbeda-beda di setiap daerah.
Keberagaman ini berasal dari kebiasaan yang diwariskan oleh nenek moyang di setiap suku
(Sidabutar, Harahap, & Wuriyani, 2022).

Sumatera Utara merupakan salah satu provinsi yang berada di Indonesia kaya akan
suku dan budaya. Terdapat berbagai suku seperti Batak Toba terdapat di Kabupaten Toba
Samosir, Simalungun di Kabupaten Simalungun, Karo di Kabupaten Karo, Mandailing di
Kabupaten Mandailing Natal, Pakpak di Kabupaten Dairi, Angkola di Kabupaten Tapanuli
Selatan, Nias di Kabupaten Nias, Jawa dan suku pendatang seperti Tionghoa dan India di
sekitar Medan (Nurindahsari, 2019).

Secara etimologi, kata budaya atau kebudayaan yang terdapat dalam khasanah
bahasa Indonesia berasal dari bahasa sasenkerta yaitu buddhayah, yang merupakan bentuk
jamak dari buddhi ( budi atau akal). Secara umum kata tersebut dapat diartikan sebagai
“hal-hal yang berkaitan dengan budi dan akal manusia”. Adapun dalam bahasa Inggris,
kata kebudayaan disebut calture. Secara etimologi, kata tersebut berasal dari kata latin
colture tersebut diterjemahkan sebagai kultur. Acara Mamogoti Bagasa dalam budaya
Batak Toba menghadapi beberapa masalah. Pertama, banyak generasi muda yang tidak
memahami makna dan cara pelaksanaan tradisi ini. Kedua, masalah kekurangan dana dan
sumber daya untuk menyelenggarakan acara dengan baik. Perbedaan cara pandang tentang
tradisi bisa menyebabkan kebingungan, dan kurangnya kesadaran akan pentingnya
budaya membuat orang enggan berpartisipasi. Untuk mengatasi semua ini, diperlukan
kerja sama antara tokoh adat, masyarakat, dan pemerintah agar tradisi Mamogoti Bagasa
tetap hidup (Nathaniel & Sannie, 2020).

Acara-acara adat suku Batak memiliki beragam arti, makna, dan tujuan yang
mendalam. Secara umum, acara dapat dipahami sebagai suatu kegiatan atau perayaan yang
diadakan untuk merayakan peristiwa-peristiwa penting dalam kehidupan individu
maupun komunitas, yang dilaksanakan sesuai dengan aturan-aturan adat atau ajaran
agama yang dianut (Fitri, Ichsan, & Yunita, 2024).

Batak Toba merupakan suku yang menjunjung tinggi adat istiadat dan kebudayaan
nenek moyang dan selalu menerapkan dalam acara adat suka cita seperti adat mamogoti
bagas sibaganding tua dapat dilihat dari filsafah hidup adat Batak Toba yaitu dalihan natolu
unsur pelaku adat ada dongan tubu, boru/bere, hula-hula. Dongan tubu ialah yang
semarga dengan suhut, suhut ialah seorang atau sekeluarga yang sedang menggelar acara
adat, boru diacara adat bisa para anak perempuan suhut dan suami anak perempuan
dengan tubu. Anak dari anak perempuan suhut yang sudah berkeluarga yang disebut bere
itu juga tergolong boru disuatu acara adat, hula-hula adalah sepaan terhadap saudara laki-
laki istri. Dalihan natolu atau tungku nan tiga memiliki makna kontribusi sosial patrilinier
atau kedudukan laki-laki yang utama, sehingga perempuan harus hormat. Selain dongan
tubu, boru/bere, dan hula-hula ada juga yang ikut berperan dalam acara adat Batak Toba
yaitu dongan sahuta, ada juga peribahasa Batak yang berbunyi: jonok partubu jonok do
parhundul. Artinya, dekat hubungan pertalian darah, lebih dekatlah hubungan
bertetangga. Dasar makna peribahasa diatas, pada umumnya manusia adalah makhluk
sosial yang membutuhkan manusia lain untuk berkomunikasi dan mengadakan

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 490



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih®, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga®, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

perkumpulan dengan orang sekitar seperti tetangga dan membentuk organisasi seperti
serikat tolong menolong (stm), namun pada saat sekarang ini generasi muda telah
kehilangan minat dan menutup mata dalam mempelajari adat istiadat yang ada salah
satunya aspek dalam adat Batak Toba pada sistem kekerabatan yang disebut dalihan natolu
yang diwariskan secara lisan dan tulisan (Meristin & Supriatna, 2023).

Suku Batak, yang terkenal dengan kekayaan budaya dan tradisinya, telah
mempertahankan untuk melaksanakan acara adat dalam berbagai kesempatan. Tradisi ini
merupakan bagian utuh dari kehidupan masyarakat Batak, yang tidak hanya mencakup
perayaan dalam konteks sosial, tetapi juga spiritual. Misalnya, dalam acara pernikahan,
upacara tidak hanya sekadar ritual, tetapi juga merupakan simbol penyatuan dua keluarga
besar yang diharapkan dapat memperkuat ikatan sosial dan budaya. Begitu pula dalam
pemakaman, di mana upacara dilakukan sebagai bentuk penghormatan terakhir kepada
almarhum dan sebagai pengingat bagi keluarga serta kerabat tentang pentingnya menjaga
warisan leluhur (Simanjuntak, Affendi, & Laksemi, 2019).

Salah satu contoh upacara yang khas adalah saat memasuki rumah baru, yang
dikenal dengan istilah "mamogoti bagas sibaganding tua." Dalam tradisi ini, masyarakat
Batak melakukan serangkaian ritual untuk memohon berkah dan perlindungan dari Tuhan,
serta agar rumah tersebut menjadi tempat yang nyaman dan penuh harmonis. Acara ini
juga mencerminkan pentingnya tempat tinggal sebagai pusat kehidupan keluarga.

Acara mamongoti bagas sibaganding tua adalah salah satu tradisi yang sangat
penting bagi masyarakat etnis Batak Toba, yang mencerminkan nilai-nilai budaya dan
spiritual yang mendalam. Tradisi ini diselenggarakan sebagai ungkapan syukur saat
keluarga akan pindah ke rumah baru, dan terdiri dari tiga tahap utama yang masing-
masing memiliki makna dan tujuan tersendiri. Pertama, mamogoti bagas sibaganding tua
dilakukan ketika rumah belum sepenuhnya siap untuk dihuni, dengan hanya dihadiri oleh
anggota keluarga dekat seperti saudara dan paman. Ini menandakan bahwa proses transisi
ke tempat baru dimulai dengan niat yang tulus dan harapan akan keselamatan. Selanjutnya,
upacara mangapi-api dilaksanakan ketika rumah sudah hampir selesai, meskipun masih
ada beberapa bagian yang perlu diperbaiki (Hutasoit, Lattu, & Timo, 2020). Pada fase ini,
kehadiran tulang, tokoh masyarakat, dan anggota keluarga lainnya menunjukkan bahwa
komunitas mendukung dan turut berpartisipasi dalam perjalanan baru keluarga tersebut.
Terakhir, mangopai jabu diadakan saat rumah sudah sepenuhnya selesai dan siap untuk
dihuni, melibatkan undangan dari paman, kerabat dekat, pihak gereja, dan tamu lainnya.
Upacara ini merupakan momen penting untuk memohon restu, di mana keluarga berharap
agar diberikan rezeki dan berkah dari paman serta masyarakat sekitar. Secara keseluruhan,
mamongoti bagas sibaganding tua bukan hanya sekadar ritual, tetapi juga sebuah
perwujudan dari rasa solidaritas, penghormatan terhadap leluhur, dan ikatan sosial yang
erat antara anggota keluarga dan komunitas dalam rangka menyongsong kehidupan baru
di rumah yang baru (Rustandi, Triandy, & Harmaen, 2020).

Mamogoti bagas sibaganding tua bukan sekadar ritual formal, tetapi juga
merupakan perayaan yang penuh suka cita. Acara ini melambangkan kesuksesan dan
pencapaian tuan rumah, yang biasanya diiringi dengan perasaan bangga baik dari pemilik
rumah maupun anggota keluarga. Para penatua masyarakat Batak Toba berpendapat

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 491



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih®, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga®, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

bahwa rumah yang telah dibangun dan diadakan acara Mamogoti bagas sibaganding tua
menandakan bahwa pemiliknya telah mencapai tingkat kemakmuran dan kejayaan. Dalam
pandangan mereka, rumah tersebut bukan hanya sekadar tempat tinggal, tetapi juga simbol
status sosial dan keberhasilan dalam kehidupan (Lantowa, Marahayu, & Khairussibyan,
2020).

Acara Mamogoti bagas sibaganding tua ini melibatkan seluruh anggota keluarga
besar penyelenggara pesta, yang dikenal dengan istilah Dalihan Natolu. Dalam tradisi
Batak, Dalihan Natolu merupakan konsep yang merujuk pada tiga pilar utama dalam
kehidupan sosial: Hula-hula (keluarga dari pihak wanita), Dongan Tubu (keluarga dari
pihak pria), dan Boru (anak perempuan). Ketiga elemen ini berfungsi untuk menjaga
keseimbangan dan harmonisasi dalam hubungan antaranggota keluarga. Dalam upacara
ini, semua pihak berkontribusi, baik dalam persiapan maupun pelaksanaan, yang
mencerminkan kekuatan solidaritas dan kebersamaan (Harnia, 2021).

Di zaman sekarang, banyak masyarakat hanya menggelar acara syukuran sederhana,
seperti partangiangan atau doa bersama, tanpa menindak lanjuti dengan upacara adat
Batak yang sesuai dengan tatanan mamogoti bagasa sibaganding tua. Akibatnya,
keberadaan adat ini semakin memudar, salah satunya disebabkan oleh perubahan sosial
dan ekonomi. Banyak yang beranggapan bahwa tradisi mamogoti bagas sibaganding tua
memerlukan biaya yang besar dan waktu yang lama, sehingga terjadi pergeseran menuju
acara adat yang lebih singkat dan praktis (Banjarnahor, 2022).

Perubahan ini menyebabkan terjadinya transformasi sosial dalam budaya adat
Batak, di mana hal-hal yang seharusnya dilakukan tidak lagi dijalankan oleh masyarakat.
Mereka beralih ke acara yang lebih mudah dan sederhana, seperti mangapi-api i jabu atau
manuruk jabu, sebagai pengganti mamogoti bagas sibaganding tua. Meskipun demikian,
pada umumnya masyarakat Batak Toba masih melaksanakan tradisi mamogoti bagas
sibaganding tua sebagai ungkapan syukur kepada Tuhan atas pembangunan rumah yang
diimpikan keluarga (F. A. Purba & Slamet, 2018). Oleh karena itu, sangat penting untuk
mempertahankan dan melestarikan acara memasuki rumah baru ini, agar adat tersebut
tidak hilang dan maknanya tetap diketahui oleh semua masyarakat. Tradisi ini
mencerminkan jati diri masyarakat Batak Toba di mana pun mereka berada. Dalam dunia
yang semakin modern, pelestarian tradisi ini menjadi semakin penting, karena membantu
generasi muda untuk memahami dan menghargai identitas budaya mereka. Dengan
demikian, upacara adat suku Batak bukan sekadar ritual, tetapi juga merupakan warisan
budaya yang harus dijaga dan diteruskan (Hardiansyah & Prasetyawati, 2023).

Dari paparan di atas, peneliti berfokus pada mamogoti bagas sibaganding tua Batak
Toba, dimana dalam pelaksanaanya tersebut ada simbol-simbol yang belum di ketahui di
mana simbol-simbol tersebut memiliki makna tersendiri. Padahal upacara adat tersebut
merupakan upacara yang dipercayai memberi berkah baik melancarkan tali persaudaraan
baik pihak keluarga dan masyarakat di sekitarnya. Dalam upacara adat mamogoti bagas
sibaganding tua, yang harus diperhatikan adalah kehadiran dongan tubu, boru/bere,
dongan sahuta/aleale, hula-hula. Dalam adat mamogoti bagas sibaganding tua adapun
yang harus disediakan berupa dengke, ulos, itak dan tudu-tudu sipanganon.

METODE

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 492



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Samgihz, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

Jenis penelitian merupakan cara ilmiah untuk mendapatkan data dengan tujuan dan
kegunaan tertentu (Sibarani & Purba, 2022). Terdapat empat kata kunci yang perlu
diperhatikan yaitu: cara ilmiah, data, tujuan, kegunaan tertentu. Cara ilmiah berarti
kegiatan penelitian didasarkan pada ciri-ciri keilmuan, yaitu rasional, empiris, dan
sistematis. Rasional bererti kegiatan penelitian itu dilakukan dengan cara-cara yang masuk
akal, sehingga terjangkau oleh penalaran manusia. Penelitian yang rasional adalah
penelitian yang menggunakan teori. Empiris berarti cara-cara yang dilakukan itu dapat
diamati oleh intra manusia, sehingga seseorang dapat mengamati dan mengetahui cara-
caea yang digunakan. Sistematis artinya, proses yang digunakan dalam penelitian itu
menggunakan langkah-langkah tertentu yang bersifat logis. Walaupun langkah-langkah
penelitian antara metode kualitatif, kuantatif, dan kombinasi berbeda, tetapi semuanya
dilakukan sistematis (Lestari, Duku, & Yahya, 2023).

Metode penelitian kualitatif sering kali disebut sebagai metode penelitian
naturalistik. Ini karena penelitian yang dilakukan dalam komdisi alam, yaitu dilingkungan
dimana subjek berada. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk memahami fonomena
sosial dan budaya dari berbagai perpektif orang-orang yang terlibat langsung. Dalam
konteks ini, peneliti berusaha untuk mengangkap pengalaman, pandangan, dan makna
yang diberikan oleh sosial terhadap kehidupan meraka sehari-hari (Suri & Permata Aini,
2023).

Dalam penelitian menganai budaya Batak Toba, metode kualitatif sangat berguna,
peneliti dapat melakukan pengamatan langsung terhadap kehidupan sehari-hari
masyatakat Batak Toba, serta berinteraksi dengan mereka untuk mendapatkan data dan
peneliti dapat mengamati berbagai ritual adat, dan interaksi (Irawan & Putri, 2017). Dengan
mengunakan metode kualitatif, peneliti dapat mengamati secara mendalam dan menggali
informasi secara detail mengenai budaya Batak Toba analisis makna mamogoti bagas
sibaganding tua budaya Adat Batak Toba (kajian semiotika)

HASIL DAN PEMBAHASAN

Tabel 1. Hasil dan Pembahasan Penelitian I

No Jenis Elemen Hasil Penelitian
Budaya Ikon Indeks Simbol
1 Dekke arsik selalu Kehadiran Ikan mas  arsik
disajikan dalam ikan mas arsik melambangkan
| # bentuk utuh dari secara indeks harapan akan
y kepala sampai ekor. menandakan kesuburan dan
_ 3 Sisiknya pun tidak sebuah kemakmuran dalam
g dibuang. Keutuhan perayaan kehidupan baru, di
% ikan ini menyerupai penting mana kehadirannya
S AN harapan akan dalam siklus dalam upacara
4 Y kehidupan yang hidup, mengisyaratkan
utuh, lengkap dan khususnya keinginan untuk
sempurna bagi memasuki kehidupan yang
keluarga yang rumah. berlimpah dan

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 493



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:

(Kajian Semiotika)
No Jenis Elemen Hasil Penelitian
Budaya Ikon Indeks Simbol
menampati  rumah Proses sukses.

Dekke Arsik (Ikan baru memasaknya

Mas Arsik) yang  khas
(diarsik) dan
penggunaan
bumbu-
bumbu
tertentu
menjadi
penanda
tradisi
kuliner Batak
Toba  yang
diwariskan.

2 Ikon diwujudkan Indeks, tudu- Hidangan ini
melalui susunan tudu melambangkan
teratur bagian-bagian sipanganon penghormatan
kunci seperti Ulu berfungsi tertinggi (hahomion)
(Kepala), Osang sebagai dan pengakuan
(Pipi), Somba-Somba penunjuk terhadap
(Beberapa  Rusuk), nyata yang kedudukan  hula-
Soit (Paha/Kaki), menegaskan  hula sebagai sumber
hingga Thur-Thur dinamika berkat ilahi
(Ekor), yang sosial  dan (sumangot).  Yang
ditempatkan di atas ritual yang turut
talam beralas daun sedang melambangkan
pisang. Keseluruhan berlangsung. kesejahteraan dan
representasi fisik ini Kehadiranny kemakmuran
bukan sekadar a secara (hamoraon) dari
presentasi makanan, langsung keluarga yang
melainkan lambang mengindikasi mengadakan acara.
keutuhan dan kan bahwa Intinya, tudu-tudu

Pudu-tudu K dari sebuah - dalah
. esempurnaan  dari sipanganon  adala
Sipanganon bahan upacara adat permohonan berkat
(Makanan) petserbanan, . P
sekaligus penting- (pasu-pasu)
mencerminkan seperti nonverbal untuk
kemakmuran dan memasuki kehidupan baru
status sosial. rumah baru- yang sukses dan
sedang sejahtera.
dilaksanakan.
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 494



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Samgihz, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

No Jenis Elemen Hasil Penelitian
Budaya Ikon Indeks Simbol
3 Motif dan warna pada Indeks: Simbol: makna
ulos yang diserahkan tindakan harapan dan
dalam acara syukuran pemberian perlindungan  ulos
rumah baru secara dan yang diberikan
ikonik kehadiran. adalah simbol yang
merepresentasikan Proses sangat kuat dalam
identitas budaya pemberian budaya Batak, di
Batak Toba, di mana wulos dari hula- mana secara
ragam hiasnya yang hula atau simbolis wulos ini
khas. kerabat dekat membawa makna
kepada penghormatan atas
pemilik keberhasilan, kasih
rumah sayang,
menjadi perlindungan  dari
indeks yang segala marabahaya,
menunjukkan serta harapan
adanya mendalam akan
ikatan keselamatan  dan
kekeluargaan kesejahteraan
yang  kuat,
dukungan,
Ulos Bintang dan
Maratur pengakuan
atas
pencapaian
besar dalam
membangun
hunian baru
4 Beras yang banyak Beras yang Makna bahwa beras
dan berlimpah menempel di bisa  menguatkan
(kemiripan jumlah), kepala dan jiwa (pir ni tondi)
yang melambangkan prosesi hanya bisa
dan mewakili penaburan dimengerti karena
harapan agar rezeki, itu  sendiri adanya aturan adat
berkat, dan adalah jejak yang dipegang
keturunan yang nyata dan teguh oleh
datang ke rumah penanda masyarakat  Batak
baru. langsung Toba
(efek)  yang
menunjukkan
Boras  Sipir  Ni kepada
Tondi (Beras yang
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 495



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:

(Kajian Semiotika)

No Jenis Elemen Hasil Penelitian

Budaya Ikon Indeks Simbol

Menguatkan semua yang

Jiwa) hadir bahwa
doa restu
penguatan
jiwa  (tondi)
dan transfer
berkat telah
benar-benar
dilaksanakan
(sebab) dan
kini resmi
menyertai
penghuni
rumah baru..

5 Bentuknya yang Bahan Makanan ini
beragam dasarnya, melambangkan
mencerminkan yaitu tepung harapan kuat agar
keunikan  individu, beras, penghuni bagas
sementara warna langsung selalu mendapat
putihnya merujuk pada keberkahan,
melambangkan hasil  bumi kekayaan, dan
harapan baru. dan praktik banyak anak.

: Teksturnya yang pertanian
tidak halus dapat yang menjadi

Itak Gur-gur diinterpretasikan dasar
sebagai representasi kehidupan
perjalanan hidup masyarakat
yang tidak selalu Batak
mulus.

Tabel 2. Hasil dan Pembahasan Penelitian II
No Jenis Eleman Makna Semiotika

Budaya Ikon Indeks Simbol

1 Dekke simudur-udur Kondisi ~ ikan Ikan mas (dekke
yang bergerak yang sehat dan simudur-udur)
maju (dalam lincah  secara menjadi simbol
bahasa Batak langsung yang kuat karena
disebut mudur- menunjukkan ia melambangkan
udur) Gerakan harapan yang kemakmuran,
lincah ke depan tulus dan positif keberuntungan,
secara  langsung dari = pemberi dan kesuburan

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2

496



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragihz, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:

(Kajian Semiotika)

No Jenis Eleman Makna Semiotika
Budaya Ikon Indeks Simbol
menyerupai berkat berdasarkan
konsep abstrak konvensi  yang
tentang kemajuan, telah diwariskan
pertumbuhan, dan secara turun-
kelancaran  yang temurun.
diharapkan bagi
keluarga. Dengan
kata lain, ikan mas
ini menjadi
Dekke  Simudur- "gambar  hidup"
udur yang mewakili
(Ikan Mas Arsik) ~harapan akan masa
depan yang terus
bergerak maju,
sehingga
maknanya  tidak
terletak pada
bentuk  fisiknya,
melainkan  pada
gerakannya yang
secara  langsung
mencerminkan doa
dan harapan.
2 Tudu-tudu Tudu-Tudu Tudu-Tudu
sipanganon Sipanganon Sipanganon
(biasanya berupa (hidangan (hidangan daging
susunan  daging daging  adat). adat yang
utuh) saat Adanya disajikan dengan
mamogoti bagas hidangan cara Kkhusus)
sibaganding tua  mewah ini .Simbol  utama
adalah Ikon karena menjadi tanda karena  makna
makanan tersebut nyata  bahwa aslinya-yaitu
mirip dengan keluarga telah sebagai tanda
harapan yang mengorbankan rasa hormat
Tudu-tudu diinginkan waktu, tenaga, tertinggi kepada
Sipanganon keluarga. dan biaya yang hula-hula
(Makanan) besar untuk (keluarga
melaksanakan ~ pemberi berkat)
pesta adat dan penanda
secara lengkap. kedudukan
terhormat

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:

(Kajian Semiotika)
No Jenis Eleman Makna Semiotika
Budaya Ikon Indeks Simbol
keluarga-hanya
diketahui  oleh
orang-orang yang
memahami
aturan adat Batak
Toba.
3 Ikon dalam motif Penggunaan Motif bintang
: Z bintang maratur  ulos bintang yang  tersusun
- pada ulos maratur rapi
melambangkan pemberian ulos mencerminkan
. bintang-bintang ini nilai-nilai
yang tersusun rapi. melambangkan ketertiban  dan
Motif ini restu, harapan, keharmonisan,
mencerminkan dan doa dari serta menjadi
harapan akan keluarga serta petunjuk dalam
kehidupan yang kerabat kepada menjalani
teratur, harmonis, penghuni baru kehidupan
, dan penuh rumabh, sehari-hari.
Ulos Bintang Keb tak Pemberi ]
Maratur eberuntungan menciptakan Pemberian  ulos
bagi anak dan ikatan ini tidak hanya
keluarganya. emosional yang memperkuat
kuat.. ikatan antar
anggota keluarga,
tetapi juga
menjadi  sarana
untuk
mewariskan

tradisi dan nilai-
nilai leluhur.

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2

498



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Samgihz, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:

(Kajian Semiotika)

Jenis

Boras

Tondi (Beras yang

Eleman

Sipir

Makna Semiotika
Ikon

Indeks

Simbol

Ni

Menguatkan Jiwa

Beras yang secara
tisik keras (pir) dan
kering menjadi
lambang  visual
bagi harapan agar
tondi  (roh/jiwa)
pemilik rumah
juga menjadi kuat
dan tidak mudah
goyah-terutama
karena
perpindahan
dianggap momen
rentan bagi jiwa.

Bentuknya
sederhana
mengingatkan kita
akan nilai
kebersamaan dan
hubungan  yang
erat dengan
keluarga dan
komunitas,
sehingga
ritual
melibatkan
QUT-gUr
hanya
simbol
keberuntungan,
tetapi juga momen
untuk
memperkuat
ikatan sosial.

yang

setiap
yang
itak
tidak
menjadi

Kesuburan dan
hasil bumi
menandakan

bahwa rumah
baru  tersebut
didoakan agar
selalu memiliki
keberlanjutan

keturunan
(hagabeon)
kekayaan
(hamoraon).

dan

Aroma unik
yang dihasilkan
dari hidangan
ini menandakan
kehadiran
kuliner
tradisional yang
istimewa,
menambah
suasana meriah
dan hangat saat
merayakan
momen
Itak
bukan
sekadar
makanan, tetapi
juga
mencerminkan
nilai-nilai
budaya  serta
kekayaan yang
dimiliki
masyarakat

baru.
QUr-gur
hanya

Penaburan beras
ini hampir selalu
dilakukan  oleh
hula-hula (kerabat
paling dihormati)
sebagai  simbol
pemberian berkat
dan pengesahan
spiritual dari
otoritas tertinggi
dalam adat,
menandakan
bahwa rumah
dan penghuninya
berada dalam
lindungan  doa
restu komunitas.
Simbol identitas
budaya dan
warisan leluhur
yang terus dijaga.
Kehadirannya
dalam acara
mamasuki bgas
sibaganding  tua
mengungkapkan
penghormatan
terhadap tradisi,
sekaligus menjadi
harapan agar
generasi
mendatang,
terutama
anak,
mencintai
melestarikan
budaya mereka.
Dengan
demikian,
QUT-gUr
hanya

anak-
dapat
dan

itak
tidak

menjadi

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2

499



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Samgihz, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

Jenis Eleman Makna Semiotika

No Budaya Ikon Indeks Simbol

i ) Batak, sajian, tetapi juga
menyatukan pengingat akan
keluarga  dan pentingnya
komunitas menjaga akar
dalam perayaan budaya  dalam
penuh rasa setiap  langkah
syukur. kehidupan baru.

Itak Gur-qur

Pembahasan Hasil Penelitian

Makna Ikon, Indeks dan Simbol Pada Peranan Ikan Mas Arsik Dan Tudu-tudu
Sipanganon Pada Acara Mamogoti Bagas Sibaganding Tua Budaya Adat Batak Toba

Berdasarkan hasil penelitian yang peneliti lakukan ikan mas arsik atau disebut juga
dengan dekke na niarsik merupakan salah satu makanan khas adat Batak Toba yang
memiliki makna budaya dan filosofi yang sangat dalam. Dalam bahasa Batak “dekke”
berarti ikan dan “na niarsik” bararti dimasak kering, sehingga dekke na niarsik adalah ikan
yang dimasak hingga airnya menyusut dan bumbu meresap sempurna ke dalam daging
ikan.

Peranan ikan mas arsik (dekke na niarsik) dalam upacara mamogoti bagas sibaganding
tua (syukuran memasuki atau mendiami rumah adat baru) suku Batak Toba adalah sangat
penting, melampaui fungsinya sebagai hidangan kuliner biasa ia merupakan simbol sakral
yang menyaluarkan doa, berkat, dan nilai-nilai filosofis mendalam. Arsik menjadi jembatan
spiritual dan adat untuk menyampaikan harapan akan keutuhan, kemakmuran, dan
kesuburan (gabe) bagi penghuni rumah baru. Filosofi penyajiannya sangat ketat ikan mas
harus disajikan utuh dari kepala hingga ekor tanpa terpotong, bahkan sisiknya tidak boleh
dibuang. Keutuhan ini melambangkan harapan agar kehidupan pemilik rumah baru selalu
lengkap, teguh, tidak terpecah belah, dan diberkahi dengan keturunan yang banyak (gabe).
Jumlah ikan yang diberikan juga selalu ganjil (misalnya tiga atau lima ekor), masing-masing
mengandung makna khusus yang spesifik untuk mendoakan keberuntungan dan
kesuksesan (tangkas).

Dalam struktur adat Batak Toba, hidangan ikan mas arsik memiliki peran penting dalam
menegaskan hubungan kekerabatan. Pihak yang secara adat bertanggung jawab memberi
ikan mas arsik adalah hula-hula (keluarga dari pihak istri, yang kedudukannya sangat

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 500



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih®, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga®, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

dihormati sebagai pemberi berkat atau somba marhula-hula). Pemberian ini bukan sekadar
hadiah, melainkan penyerahan pasu-pasu (berkat dan doa restu) kepada pihak anak/boru
(pemilik rumah baru). Prosesi serah terima ikan mas arsik ini menegaskan bahwa rumah
baru tersebut telah diresmikan secara adat dan mendapatkan restu penuh dari kerabat
terdekat. Ikan tersebut diletakkan dengan posisi kepala menghadap kepada penerima, yang
secara simbolis berarti berkat kehidupan akan terus mengalir dan berlabuh kepada
keluarga tersebut.

Oleh karena itu, ikan mas arsik adalah pusat ritual yang menyatukan seluruh elemen
kekeluargaan dan adat. Kehadirannya memastikan bahwa ritual mamogoti dilaksanakan
secara sah dan sempurna menurut ketentuan adat Batak Toba. Ikan mas arsik berfungsi
sebagai ikon harapan abadi agar rumah baru menjadi bagas na gabe (rumah yang subur dan
berlimpah) dan bagas na martua (rumah yang diberkati dan membawa keberuntungan),
serta selalu menjadi sumber kehormatan (hasangapon) bagi seluruh keluarga di mata
komunitas. Ikan mas arsik, dengan segala bumbu dan prosesinya, adalah representasi nyata
dari doa agar pemilik rumah selalu berpegang teguh pada adat dan mendapatkan hidup
yang seutuhnya diberkati Tuhan (Nararya & Laksana, 2022).

Perangkat ini mengandung makna filososfi yang sangat mendalam, yang dapat
dikembangkan ke kategori semiotika oleh Charles Sanders Pierce (Prayogi 2020:2-3). Ikon:
Kepala ikan selalu dihadapkan kepada orang yang mamogoti bagas. Arah kepala ikan ini
secara visual menyerupai aliran berkat (pasu-pasu) yang diberikan hula-hula kepada yang
menerima.

Indeks: Kehadiran ikan mas arsik secara indeks menandakan sebuah perayaan penting
dalam siklus hidup, khususnya memasuki rumah. Proses memasaknya yang khas (diarsik)
dan penggunaan bumbu-bumbu tertentu menjadi penanda tradisi kuliner Batak Toba yang
diwariskan

Simbol: Simbol utama yang sarat dengan makna konvensional yang penting. Ikan mas,
khususnya yang bertelur, merupakan simbol kuat dari kesuburan dan keberlimpahan
keturunan (paruma-hutaon), mewakili harapan akan penerus marga yang banyak dan
berkualitas (Tama, 2024).

Berdasarkan hasil penelitian yang peneliti lalukan tutu-tutu sipanganon pada budaya
Batak Toba. Tudu-tudu sipanganon adalah hidangan daging adat yang disajikan lengkap
dengan bagian-bagian khusus dari hewan kurban (biasanya babi atau kerbau) yang
memegang peranan sentral sebagai media komunikasi dan penegasan status adat dalam
upacara mamogoti bagas sibaganding tua. Secara harfiah berarti "penunjuk makanan,"
fungsinya bukan sekadar menjamu, melainkan secara formal menyatakan telah
terpenuhinya kewajiban suhut (tuan rumah) kepada seluruh kerabat yang hadir. Makanan
ini disiapkan dan diserahkan oleh pihak suhut (pemilik rumah baru) kepada hula-hula
(keluarga istri), yang merupakan pilar penting dalam tatanan sosial dalihan na tolu dan
dianggap sebagai sumber berkat. Melalui penyerahan hidangan ini, suhut secara simbolis
menunjukkan penghormatan tertinggi (somba) dan mengakui peran hula-hula sebagai
pemberi restu bagi rumah dan kehidupan baru (Roduma Manalu, 2023).

Makna filosofis tudu-tudu sipanganon terletak pada pembagian dan jenis potongan
daging yang disajikan, di mana setiap bagian memiliki arti tersendiri dan dialokasikan

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 501



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih®, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga®, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

kepada kerabat sesuai dengan derajat kekerabatan mereka (jambar). Misalnya, bagian
kepala (atau potongan yang melambangkan kepala, seperti ulu) biasanya diberikan kepada
tokoh adat atau hula-hula sebagai simbol kebijaksanaan, kehormatan, dan kepemimpinan
yang diharapkan menjadi penerang bagi keluarga yang baru berumah. Sementara itu,
bagian lain seperti ekor (ihur-ihur) melambangkan harapan akan kelangsungan,
kesinambungan, dan keturunan yang tidak terputus. Proses penyajian dan pembagian yang
terstruktur ini merupakan manifestasi dari harapan agar kehidupan di rumah baru juga
memiliki tatanan yang baik, terhormat, dan diberkati (Simanjuntak et al., 2019).

Dalam konteks mamogoti, tudu-tudu sipanganon menjadi pembuka perundingan adat
(parsahatauan) setelah makan bersama. Setelah hidangan disajikan dan disantap, barulah
pihak hula-hula menanyakan status tudu-tudu sipanganon yang menjadi alasan formal untuk
memulai pembicaraan adat yang sarat akan doa restu (poda). Prosesi ini menegaskan bahwa
setiap berkat atau ucapan harus didahului dengan pemberian yang tulus, sesuai dengan
ungkapan adat Batak. Dengan demikian, daging yang disajikan menjadi "saksi bisu" bahwa
tuan rumah telah menunaikan kewajibannya dan siap menerima bimbingan serta doa restu.

Secara keseluruhan, peran krusial tudu-tudu sipanganon adalah untuk menjaga
keutuhan dan kesinambungan adat dalam rumah tangga Batak Toba. Kehadiran dan
pembagiannya memastikan bahwa rumah baru tersebut tidak hanya dibangun secara fisik,
tetapi juga didirikan secara sah dalam tatanan adat, mendapatkan pengakuan dan doa restu
dari seluruh kerabat (dongan tubu, boru, dan hula-hula). Hidangan ini adalah lambang dari
doa agar rumah tersebut menjadi bagas na gabe (rumah yang subur, berketurunan, dan
makmur) dan bagas na martua (rumah yang diberkati), mencerminkan nilai-nilai luhur Batak
Toba tentang kekeluargaan, rasa hormat, dan harapan akan kehidupan yang penuh berkat.

Ikon: Keutuhan daging (hewan yang disembelih lengkap) ini adalah ikonografi visual
utama. Keutuhan hewan kurban yang disajikan (babi, kerbau, atau sapi) melambangkan
kemakmuran, keutuhan hidup (gabe), dan kemampuan (hasangapon) dari pemilik rumah
baru (suhut). Keutuhan ini secara ikonik menunjukkan kepada semua kerabat bahwa suhut
mampu melaksanakan pesta secara sempurna dan dihormati (A. r Purba, Situmorang,
Sigiro, Manullang, & Saragih, 2024)..

Indeks: Tudu-tudu sipanganon kehidupan utuh: menyajikan seluruh bagian tubuh
hewan melambangkan harapan agar keturunan dan kehidupan

Simbol: Tudu-tudu sipanganon adalah representasi simbolis dari keterbukaan,
pertanggung jawaban, dan distribusi berkat yang merata, memastikan bahwa rumah baru
tersebut direstui oleh seluruh komunitas kekerabatan.

Makna Ikon, Indeks Dan Simbol Pada Peranan Ulos Bintang Maratur Dan Boras Sipir
Ni Tondi Pada Acar Bagas Sibaganding Tua Budaya Adat Batak Toba

Berdasarkan hasil penelitian yang peneliti lalukan pada ulos bintang maratur yang
digunakan pada acara memasuki rumah baru pada budaya Batak Toba. Mamogoti bagas
sibaganding tua (syukuran memasuki rumah baru) suku Batak Toba adalah inti dari ritual
penyaluran berkat dan doa restu. Ulos ini secara spesifik diberikan oleh pihak hula-hula
(kelompok kerabat dari istri, termasuk tulang), yang kedudukannya sangat dihormati
sebagai somba marhula-hula (sumber berkat) dalam tatanan sosial dalihan na tolu. Pihak yang
menerima ulos adalah suhut (pemilik rumah baru), yaitu pasangan suami-istri yang

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 502



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih®, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga®, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

merayakan pencapaian besar ini. Prosesi penyerahannya dilakukan secara khidmat di
tengah-tengah upacara adat. Pihak hula-hula akan menyampaikannya disertai dengan
umpasa (pantun adat) dan poda (nasihat) yang sarat makna, kemudian mengalungkannya
atau menyelimutkannya kepada suhut sebagai simbol perlindungan dan kasih sayang,
secara fisik mengikat janji kekerabatan (Tobing, Munandar, Tjahjandari, & Christomy,
2023).

Makna filosofis dari ulos bintang baratur sangat mendalam dan langsung berkaitan
dengan harapan bagi rumah baru. Motif ulos ini, yang secara harfiah berarti "bintang yang
tersusun rapi" atau "bintang yang teratur", melambangkan keharmonisan, ketertiban, dan
kemakmuran yang diharapkan menaungi rumah tangga tersebut. Bintang diyakini sebagai
simbol keberuntungan dan cahaya penerang; dengan diberikannya ulos ini, terdapat doa
agar kehidupan pemilik rumah selalu teratur dan terarah seperti bintang, rukun, dan sukacita
yang membawa kemuliaan. Selain itu, ulos ini berfungsi sebagai penghargaan atas prestasi,
mengakui kerja keras dan usaha Suhut dalam membangun rumah (jabu) sebagai lambang
keberhasilan (hasangapon) di mata komunitas (Mariana, 2021).

Dalam kerangka semiotika adat, ulos bintang maratur berfungsi sebagai parhitean
(perantara) berkat yang bersifat fisik. Ulos ini dipercaya menjadi perpanjangan tangan
Tuhan dan leluhur yang menyalurkan fondi (roh pelindung atau semangat hidup) dari
pihak hula-hula ke Suhut. Ketika ulos diserahkan, ia bukan hanya kain, tetapi simbol hangat
dari perlindungan dan doa agar pasangan suami-istri tersebut senantiasa terlindungi dari
mara bahaya dan memiliki umur yang panjang (gabe hita saur matua). Dengan demikian, ulos
bintang maratur menjadi artefak sakral yang mengukuhkan posisi pemilik rumah baru
dalam tatanan adat, menegaskan bahwa mereka telah mendapat restu penuh dari kerabat.

Pemberian ulos ini juga menegaskan kembali prinsip keseimbangan dalam dalihan na
tolu. Dengan menerima ulos yang sarat doa dari hula-hula, pihak suhut (atau boru dan anak)
diingatkan akan kewajiban mereka untuk menghormati dan patuh (elek marboru) kepada
hula-hula, dan membalasnya melalui pelayanan. Ulos bintang maratur pada acara mamogoti
menjadi penanda yang monumental, memastikan bahwa seluruh anggota keluarga dan
kerabat telah menyaksikan dan mendoakan agar rumah baru tersebut menjadi titik awal
bagi lahirnya generasi yang terdidik, berintelektual, patuh adat, dan diberkahi sesuai
dengan harapan yang tersusun rapi seperti bintang di ulos tersebut, menjadikannya warisan
budaya yang hidup (Hutasoit et al., 2020).

Ikon: Motif kain yang didominasi oleh garis-garis lurus, sejajar, dan berulang.

Indeks: Pemberian Ulos secara fisik oleh hula-hula adalah penanda nyata bahwa berkat
(pasu-pasu) dan perlindungan (tondi) telah dipindahkan dan ditransfer kepada pemilik
rumah baru

Simbol: Simbolis merepresentasikan ikatan kasih sayang (holong) dan komitmen yang
kuat dari seluruh kerabat untuk selalu mendampingi keluarga dalam menempuh
kehidupan baru yang bahagia.

Makna Ikon, Indeks Dan Simbol Pada Peranan Itak Gur-gur Pada Acara Mamogoti Bagas
Sibaganding Tua Budaya Adat Batak Toba

Berdasarkan penelitian yang peneliti lalukan pada boras sipir ni tondi pada acara
mamogoti bagas sibaganding tua budaya Batak Toba. Pelaksanaan ritual boras sipir ni tondi

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 503



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih®, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga®, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

(beras penguat jiwa) dalam acara mamogoti bagas sibaganding tua adalah momen sakral di
mana kekuatan spiritual dialirkan kepada pemilik rumah baru (Firmando, 2020).

Ritual ini dilakukan oleh pihak hula-hula (keluarga istri) dan atau orang tua yang
dituakan, yang secara adat diakui memiliki otoritas untuk memberikan berkat. beras (boras)
yang digunakan haruslah beras bersih dan murni. Dalam pelaksanaannya, pemberi berkat
akan mengambil segenggam beras tersebut dan menaburkannya di atas kepala suhut
(pemilik rumah baru) sambil mengucapkan umpasa atau doa yang mengandung harapan.
Tindakan menaburkan beras di kepala ini melambangkan penanaman roh kekuatan di
pusat pikiran dan jiwa, memastikan bahwa rumah tangga yang baru menempati tempat
tinggalnya akan memiliki landasan spiritual yang kokoh dalam menjalani kehidupan.

Makna harfiah dari boras sipir ni tondi adalah "beras yang menguatkan roh/jiwa" (boras
= beras, pir = keras/kuat, tondi = roh/jiwa). Beras, sebagai makanan pokok, melambangkan
sumber kehidupan dan rezeki yang diharapkan selalu berlimpah di rumah baru tersebut.
Sementara kata pir menekankan pentingnya kekuatan mental dan spiritual; ritual ini
bertujuan untuk menguatkan fondi (jiwa) pemilik rumah agar tetap teguh, tidak mudah
gentar, dan senantiasa memiliki semangat yang membara dalam menghadapi tantangan
hidup. Dengan kata lain, rumah baru tersebut tidak hanya diberkati dengan kekayaan
materi, tetapi yang utama adalah dengan kekuatan batin yang memungkinkan mereka
menghadapi suka dan duka dengan keteguhan hati.

Dalam konteks mamogoti bagas sibaganding tua, boras sipir ni tondi memiliki fungsi
ganda yang mendalam: pertama, sebagai ritual mangaruma tondi (memberi selamat dan
memberkati roh). Beras yang ditaburkan adalah doa agar tondi pemilik rumah "kembali ke
daging" (mulak tondi tu daging) atau tetap bersatu dengan tubuh, menghilangkan segala rasa
takut, bingung, atau trauma yang mungkin timbul akibat peristiwa besar (seperti
membangun rumah) atau potensi energi negatif di tempat baru. kedua, boras sipir ni tondi
berfungsi sebagai simbol harapan akan keturunan dan kemakmuran. Biji-biji beras yang
banyak melambangkan keinginan agar keluarga tersebut diberkahi dengan keturunan yang
banyak dan rezeki yang melimpah seperti banyaknya bulir padi, menjadikan rumah
tersebut benar-benar sibaganding tua (penuh berkat dan tuah).

Ikon: Ikon dari boras sipir ni tondi karena biji beras yang banyak dan berlimpah secara
visual menyerupai keberlimpahan rezeki dan hasil panen yang diharapkan memenubhi
rumah baru

Indeks: Indeks karena tindakan fisik menaburkan atau menaburkan boras secara
langsung menunjukkan dan mengindikasikan transfer doa dan berkat kepada penghuni,
dan ini adalah bukti nyata telah dilakukannya ritual adat

Simbol: Simbol yang kuat karena secara turun-temurun sudah disepakati mewakili
kekuatan jiwa (tondi), kesuburan, dan kehidupan; pemberiannya melambangkan harapan
agar jiwa raga pemilik rumah selalu kuat dan hidupnya sejahtera di rumah barunya.

Berdasarkan penelitian yang peneliti lalukan pada boras sipir ni tondi pada acara
mamogoti bagas sibaganding tua budaya Batak Toba. Pelaksanaan penyajian dan
penyantapan itak gurgur merupakan bagian integral, meskipun seringkali lebih informal
dibandingkan ulos dan boras sipir ni tondi, dalam upacara mamogoti bagas sibaganding tua. Itak
gurgur adalah makanan tradisional Batak Toba yang terbuat dari tepung beras (itak) yang

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 504



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih®, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga®, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

dicampur dengan kelapa parut dan gula, kemudian dibentuk dengan cara dikepal-kepal
atau dicetak secara manual dengan tangan (mangqurqur), tanpa melalui proses masak
dengan api. Dalam acara syukuran rumah baru, makanan ini disajikan dan disantap
bersama oleh suhut (pemilik rumah) dan para kerabat (terutama hula-hula dan dongan
sabutuha) setelah ritual utama. Proses membuat dan memakannya bersama ini
melambangkan kebersamaan, ketulusan, dan kesederhanaan yang mendasari hubungan
kekerabatan (Simbolon, 2022).

Secara etimologi, makna itak gqurqur sangat kuat itak berarti beras yang dihaluskan
(tepung), dan gurqur berarti "mendidih" atau "membara". Meskipun proses pembuatannya
tidak melibatkan pemanasan, kata gurgur merujuk pada semangat yang berkobar-kobar di
dalam diri si pemakan. Dalam konteks memasuki rumah baru, menyantap itak gurgur
adalah ritual simbolis untuk menguatkan semangat dan menghidupkan gairah pemilik
rumah. Ini adalah doa yang terkandung dalam makanan, berharap agar suhut memiliki
energi yang tidak pernah padam dan tekad yang membara-bara (gogo) dalam menata
kehidupan di rumah baru, baik dalam mencari nafkah maupun dalam membesarkan
keturunan.

Secara filosofis, bahan dasar itak gurgur membawa makna yang berlapis. Beras
melambangkan sumber kehidupan dan rezeki, selaras dengan harapan mamogoti akan
kemakmuran. Gula (sebagai pemanis) melambangkan harapan agar kehidupan di rumah
baru selalu manis, damai, dan penuh sukacita. Sementara proses pembuatannya yang
dikepal dengan tangan mencerminkan kekuatan genggaman dan ketekunan Suhut dalam
mengupayakan keberhasilan. Makanan ini menjadi pengingat bahwa kekuatan sejati tidak
hanya berasal dari berkat ilahi dan doa kerabat, tetapi juga dari upaya keras (gogo) dan
semangat pantang menyerah yang harus dimiliki oleh penghuni rumah.

Oleh karena itu, penyajian itak gurgur pada mamogoti bagas sibaganding tua adalah ritual
yang menguatkan dimensi etos kerja dan optimisme dalam adat Batak Toba. Kontras
dengan hidangan daging yang megah (tudu-tudu sipanganon), Itak qurqur yang sederhana
dan dibuat tanpa api ini mengajarkan bahwa keberkahan sejati datang dari semangat yang
membara dan kemampuan untuk berbagi secara tulus. Itak gurgur menyempurnakan doa
restu hula-hula dengan menyuntikkan motivasi kultural kepada suhut, memastikan bahwa
rumah baru tersebut akan menjadi sibaganding tua yang didukung oleh semangat yang kuat
dan kekeluargaan yang erat (Sihombing, 2022).

Ikon: Ikon, bentuk Itak yang bergelombang menyerupai aliran air yang deras (gurgur),
memvisualisasikan harapan agar rezeki selalu mengalir deras ke dalam rumah.

Indeks: Indeks, proses pembuatannya dari beras dan kelapa secara tradisional
menunjuk pada kerja keras dan kepatuhan pada warisan leluhur

Simbol: Simbol identitas budaya dan warisan leluhur yang terus dijaga. Kehadirannya
dalam acara mamasuki bgas sibaganding tua  mengungkapkan penghormatan terhadap
tradisi, sekaligus menjadi harapan agar generasi mendatang, terutama anak-anak, dapat
mencintai dan melestarikan budaya mereka. Dengan demikian, itak gur-gur tidak hanya
menjadi sajian, tetapi juga pengingat akan pentingnya menjaga akar budaya dalam setiap
langkah kehidupan baru (Bebena, Pattinama, & Lawalata, 2019).

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 505



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih®, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga®, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

Pemberian upa-upa oleh suhut (tuan rumah) dalam acara mamogoti bagas sibaganding tua
(syukuran rumah baru) adalah ritual balasan yang dilakukan segera setelah suhut menerima
berkat utama, seperti ulos bintang maratur dan penaburan boras sipir ni tondi, dari pihak hula-
hula (keluarga istri/pemberi berkat). Pelaksanaannya tidak menggunakan tudu-tudu
sipanganon atau kain khusus, melainkan berupa uang tunai yang diserahkan secara
langsung. Uang ini diserahkan oleh suhut kepada perwakilan hula-hula sebagai tanda terima
kasih. Tindakan ini merupakan pengakuan adat atas jasa spiritual dan kehormatan yang
telah diberikan hula-hula, secara efektif mengakhiri rangkaian ritual pemberian berkat dan
memindahkan fokus kembali kepada Suhut sebagai pelaksana pesta.

Secara etimologi, upa-upa berarti 'upah' atau 'balasan', namun maknanya jauh
melampaui sekadar kompensasi materi. Dalam konteks adat, upa-upa adalah simbol
penyempurnaan dan penguatan berkat (pasu-pasu) yang telah diterima. Dalam pandangan
Batak Toba, berkat spiritual yang diberikan oleh hula-hula harus dibalas dengan materiil
agar berkat tersebut "menguat" dan "mengikat" secara permanen. Tanpa balasan ini, berkat
yang diterima dianggap belum sempurna atau lonong (hampa). Dengan memberikan upa-
upa, suhut memastikan bahwa doa untuk hagabeon, hasangapon, dohot hamoraon (panjang
umur, kehormatan, dan kekayaan) akan benar-benar bersemayam dan bekerja di rumah
baru tersebut (Sumantri, 2019).

Makna sosial dari upa-upa sangat penting dalam menjaga keseimbangan tatanan dalihan
na tolu. Uang ini berfungsi sebagai penghargaan atas kedudukan hula-hula sebagai pihak
yang dihormati dan disembah (somba). Dengan memberikan upa-upa, suhut menunjukkan
bahwa mereka tidak melupakan kewajiban materiil meskipun telah menerima berkat
spiritual yang tak ternilai harganya. Filosofi di baliknya adalah pengakuan bahwa
kehidupan yang seimbang harus memadukan tahi (kebulatan tekad) dengan parsaulian
(kesejahteraan) dan parhajian (keberkahan materi). Hal ini sekaligus menjadi pengingat bagi
hula-hula bahwa berkat mereka berharga dan dihargai, serta menopang martabat mereka.

Oleh karena itu, upa-upa dalam mamogoti bagas sibaganding tua adalah ritual yang
melambangkan timbal balik yang harmonis antara spiritualitas dan materialitas. Ini
mengajarkan prinsip "Batak tidak mau untung sendiri"; rezeki dan berkat yang diperoleh
suhut dari rumah baru harus segera dibagikan kembali kepada sumber berkatnya, hula-hula.
Dengan menyempurnakan upacara melalui pemberian upa-upa, suhut memastikan bahwa
rumah baru mereka (bagas sibaganding tua) akan menjadi tempat yang tidak hanya kaya
secara fisik tetapi juga kaya secara adat dan spiritual, menjalin tali kekerabatan yang kokoh
dan berkelanjutan.

Perubahan Tradisi Mamogoti Bagas Sibaganding Tua Serta Faktor Penyebabnya

Perubahan ini umumnya terjadi pada skala, kompleksitas, dan durasi acara. Beberapa
pergeseran utama meliputi:

Tabel 3. Perubahan Tradisi Mamogoti Bagas Sibaganding Tua

Tradisi awal (lengkap/pesta Perubahan yang terjadi
adat) (penyederhanaan)

Skala Acara Merupakan pesta adat besar Sering diganti dengan acara
(ulaon adat atau gok) yang yang lebih sederhana seperti
melibatkan seluruh anggota mangapi-api i jabu  atau

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 506

Aspek




Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih®, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga®, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

Aspek

Tradisi awal (lengkap/pesta
adat)

Perubahan yang
(penyederhanaan)

terjadi

Fokus
Acara

Durasi dan
Pelaksanaan

Simbol
Adat

dalihan natolu (hula-hula, dongan
tubu, boru) secara lengkap,
termasuk marsipanganon
(makan bersama) dan marbagi
jambar (membagi daging adat).
Fokus utama pada ritual adat
dan penguatan hubungan
sosial (terutama dengan hula-
hula)  melalui  penyerahan
berbagai simbol adat.

Membutuhkan persiapan yang
rumit, waktu yang panjang,
dan biaya yang besar.

Semua simbol adat (dekke arsik,
boras  sipirni  tondi,  ulos)
disampaikan dalam rangkaian
acara adat yang formal dan
terstruktur.

manuruk jabu (syukuran kecil)
atau hanya partangiangan (doa
bersama) yang dipimpin
pendeta/pemuka agama.

Fokus lebih bergeser ke
kebaktian

syukur/keagamaan yang
dipimpin oleh pendeta (di
rumah  tangga  Kristen)
sebagai  bentuk  ucapan
syukur kepada Tuhan, baru
kemudian diikuti sesi adat

yang dipersingkat.
Dilaksanakan lebih cepat dan
praktis, terutama  bagi

masyarakat Batak Toba yang
tinggal di perkotaan atau
perantauan (diaspora).

Beberapa simbol atau
tahapan adat disederhanakan
atau ditiadakan, atau

penyampaian hata (kata-kata)
dipersingkat.

Penyebab Utama Perubahan Tradisi
Perubahan dalam pelaksanaan mamongoti bagas disebabkan oleh beberapa faktor sosial,
ekonomi, dan budaya yang saling berkaitan:
1. Faktor Ekonomi (Biaya)
Biaya yang tinggi: pelaksanaan ulaon adat yang lengkap membutuhkan biaya besar
untuk jamuan (marsipanganon) bagi ratusan undangan, penyediaan daging adat
(jambar), dan perlengkapan lainnya.
Keterbatasan keuangan: banyak keluarga memilih mangapi-api i jabu (syukuran
sederhana) atau partangiangan karena kondisi ekonomi yang tidak memungkinkan
untuk mengadakan pesta adat besar.
Modernisasi dan Perkotaan
Gaya hidup praktis: masyarakat Batak Toba yang tinggal di perkotaan cenderung
memiliki gaya hidup yang lebih praktis dan efisien, sehingga memilih upacara yang

a.

lebih ringkas.

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2

507



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih®, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga®, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

b. Keterbatasan waktu: kesibukan kerja dan jadwal yang padat membuat pelaksanaan
pesta adat yang memakan waktu lama sulit dilakukan, baik bagi pemilik rumah
maupun kerabat (dalihan natolu) yang diundang.

3. Jarak Geografis (Diaspora)

a. Perantauan: banyak keluarga Batak Toba merantau (diaspora) dan jauh dari kampung
halaman. Mengumpulkan seluruh anggota dalihan natolu (terutama hula-hula dan
tulang) menjadi sulit dan membutuhkan biaya transportasi yang besar, sehingga
memicu penyederhanaan.

Nilai-Nilai yang Terkandung dalam Tradisi Mamongoti Bagas

1. Nilai Spiritual dan Keagamaan (Martuhan)

Tradisi ini selalu diawali dengan kebaktian syukur (Partangiangan) yang dipimpin oleh
Pendeta, menunjukkan bahwa:

a. Ucapan syukur: rumah baru dipandang sebagai berkat dan rezeki dari Tuhan yang
maha kuasa. Upacara ini adalah cara formal untuk mengungkapkan rasa terima
kasih atas karunia tersebut.

b. Permohonan berkat dan perlindungan: keluarga memohon agar rumah tersebut
menjadi tempat yang diberkati, damai, dan terlindungi dari segala marabahaya,
penyakit, dan gangguan.

c. Penyerahan kepada tuhan: tindakan Pendeta membuka pintu rumah secara simbolis
bermakna bahwa rumah itu dibuka dan diserahkan kepada Tuhan agar selalu
menjadi sumber berkat.

2. Nilai Kekerabatan dan Solidaritas (Dalihan Natolu)
Inti dari upacara adat ini adalah penguatan dan pengakuan terhadap sistem
kekerabatan dalihan natolu (tungku nan tiga): hula-hula, boru, dan dongan tubu.

a. Penghormatan kepada hula-hula: Penyerahan berkat (ulos dan boras sipirni tondi) dari
pihak hula-hula (kelompok marga istri/ pemberi istri) menunjukkan penghormatan
yang tinggi. hula-hula adalah sumber berkat utama, dan kedatangan mereka ke
rumah baru melambangkan restu dan doa agar keluarga di rumah tersebut
mendapatkan tua (berkat/keberuntungan).

b. Persatuan dan gotong royong: kehadiran lengkap dari kerabat dan tamu (dongan
tubu, boru, dongan sahuta) menunjukkan adanya solidaritas sosial dan kebersamaan
(marsirumpa). Momen ini memperkuat ikatan dan memastikan pemilik rumah tidak
merasa sendirian dalam memulai kehidupan baru.

c. Pembentukan hubungan sosial baru: acara ini juga menjadi penanda masuk huta
(kampung/lingkungan) baru, di mana keluarga secara resmi memperkenalkan diri
kepada tetangga dan masyarakat sekitar, siap untuk menerima norma dan aturan
yang berlaku.

3. Nilai Simbolis dan Harapan (Filosofis)
Setiap elemen yang diserahkan dalam upacara memiliki makna mendalam:

a. Boras sipirni tondi: (beras penguat jiwa) melambangkan kehidupan, kekuatan roh,
kesehatan, dan kesejahteraan. Penyerahannya adalah doa agar jiwa dan raga pemilik
rumah selalu kuat dan diberkati.

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 508



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih®, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga®, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

b. Dekke arsik: (ikan mas arsik) Ikan mas dikenal berenang ke hulu. Ini melambangkan
harapan agar rezeki mengalir, memiliki kemajuan, dan selalu hidup rukun seperti
ikan yang beriringan.

c. Ulos bintang mangatur: (ulos pemberi petunjuk) melambangkan berkat, harapan akan
keturunan yang teratur, dan petunjuk dalam menjalani kehidupan.

Waktu pukul 10:00: acara biasanya dilaksanakan saat parnakkok ni mata ni ari (matahari
mulai meninggi), melambangkan harapan agar kesehatan, rezeki, dan status keluarga juga
ikut meningkat dan bercahaya di masa depan

KESIMPULAN

Berdasarkan hsil penelitian dan pembahasan yang telah diuraikan tentang kajian semiotika
mamogoti bagas sibaganding tua budaya Batak Toba, maka peneliti menyimpulkan sebagai berikut:

Mamogoti bagas sibaganding tua mengungkapkan bahwa acara ini merupakan budaya Batak
Toba: ungkapan syukur atas rezeki rumah baru (Mamogoti Bagas) menjadikannya sebuah teks kaya
yang dapat diurai melalui teori Charles Sanders Peirce. Fokus semiotika pada lima elemen
menunjukkan bagaimana benda-benda ritual bertransformasi menjadi tanda sosial dan spiritual.
Dekke arsik berfungsi ikonik dengan bentuknya yang utuh dan tidak terpotong, merepresentasikan
keutuhan, keberkahan, dan pengharapan agar penghuni rumah baru mencapai keberuntungan
seperti ikan yang selalu berlimpah; sedangkan Tudu-tudu sipangaon (kepala hewan) adalah ikon
yang menegaskan pengakuan terhadap status sosial pemberi dan penerima, mencerminkan
hierarki dan penghormatan. Kemudian, ulos bintang maratur bertindak sebagai indeks dari doa dan
harapan agar kehidupan dalam rumah baru tertata rapi (maratur), menunjuk pada kerukunan dan
kedamaian keluarga. Selanjutnya, boras sipir ni tondi adalah indeks yang berfungsi memperkuat
semangat (fondi) dan keselamatan penghuni rumah. Puncaknya, itak gurgur menjadi simbol berkat
dan pengharapan yang secara ritual harus "ditelan" atau diresapi oleh keluarga, mewakili
penyerapan energi positif untuk kebahagiaan dan kemakmuran. Secara keseluruhan, mamogoti
bagas sibaganding tua adalah demonstrasi kearifan lokal yang menjaga keharmonisan hubungan
manusia dengan Tuhan, leluhur, dan sesama, memastikan bahwa rumah baru tidak hanya
menjadi bangunan fisik, tetapi juga pusat keberkahan dan identitas budaya Batak yang lestar.

Saran

Berdasarkan kesimpulan penelitian mengenai analisis semiotika ritual mamogoti bagas
sibaganding tua, peneliti memiliki saran-saran berikut untuk pelestarian dan pengembangan kajian
lebih lanjut:

1. Dokumentasi dan pelestarian ritual: Diperlukan upaya berkelanjutan dan terstruktur dari
masyarakat Batak Toba, tokoh adat, dan pemerintah daerah untuk mendokumentasikan
dan melestarikan seluruh praktik upacara mamogoti bagas sibaganding tua. Hal ini penting
untuk menjaga nilai-nilai luhur dan kearifan lokal yang terkandung di dalamnya agar tidak
tergerus oleh kemajuan modernisasi dan perubahan zaman.

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 509



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih®, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga®, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

2. Integrasi kurikulum pendidikan: kajian mendalam mengenai makna dan simbolisme
dalam ritual mamogoti bagas sibaganding tua harus diintegrasikan ke dalam kurikulum
pendidikan, baik jalur formal maupun nonformal. Tujuannya adalah untuk menanamkan
pemahaman, apresiasi, dan rasa bangga terhadap kearifan lokal budaya Batak Toba kepada
generasi muda.

3. Mendorong kajian semiotika lanjutan: penelitian ini diharapkan menjadi pemicu bagi
kajian-kajian selanjutnya yang lebih mendalam mengenai simbol-simbol dan makna dalam
berbagai aspek budaya Batak Toba lainnya melalui pendekatan semiotika. Penelitian
lanjutan dapat memperkaya pemahaman kita tentang sistem signifikasi (tanda dan makna)
dalam seluruh kearifan lokal Batak Toba.

4. Pemanfaatan platform digital: komunitas budaya, tokoh adat, dan akademisi disarankan
untuk memanfaatkan platform media digital (seperti video, media sosial, dan laman
edukasi) sebagai sarana efektif. Tujuannya adalah untuk menyebarluaskan informasi dan
mengedukasi masyarakat luas, termasuk diaspora Batak, tentang makna filosofis dan nilai-
nilai luhur yang terkandung dalam praktik mamogoti bagas sibaganding tua.

REFERENSI

Banjarnahor, D. (2022). Analisis Kritis Semiotika Lirik Lagu Batak Toba “Inang”(Kajian
Pengorbanan Orang Tua).

Bebena, M., Pattinama, M. J., & Lawalata, M. (2019). Proses, Pelaksanaan Dan Manfaat
Kearifan Lokal (Rwambr) Dalam Pengembangan Usahatani Kelapa (Cocos Nucifera):
Studi Kasus Petani Kelapa Di Desa Lumasebu, Maluku Tenggara Barat. Agrilan : Jurnal
Agribisnis Kepulauan, 6(1), 79. Https:/ /Doi.Org/10.30598 / Agrilan.V6i1.387

Firmando, H. B. (2020). Perubahan Sosial Dalam Upacara Adat Kematian Pada Etnis Batak
Toba Di Tapanuli Utara. Sosial Budaya, 17(2), 95.
Https:/ /Doi.Org/10.24014 /Sb.V17i2.10300

Fitri, H., Ichsan, M., & Yunita, R. (2024). Analisis Semiotika Charles Sanders Pierce Pada
Konten Tiktok Dalam Political Branding Prabowo-Gibran Di Pemilihan Umum 2024.
Innovative: Journal Of Social Science Research, 4(5), 4825-4844.

Hardiansyah, B., & Prasetyawati, H. (2023). Analisis Semiotika Representasi Freedom Of
Speech Dalam Film Judas And The Black Messiah. Arima: Jurnal Sosial Dan Humaniora,
1(2), 116-140. Opgehaal Van
Https:/ /Jurnalistiqgomah.Org/Index.Php/ Arima/ Article/ View /276

Harnia, N. T. (2021). Analisis Semiotika Makna Cinta Pada Lirik Lagu “Tak Sekedar Cinta”
Karya Dnanda. Jurnal Metamorfosa, 9(2), 224-238.
Https:/ /Doi.Org/10.46244 / Metamorfosa.V9i2.1405

Hutasoit, R., Lattu, I. M., & Timo, E. I. N. (2020). Kekuatan Simbolik Beras Dalam Ritus
Kehidupan Masyarakat Batak Toba. Anthropos: Jurnal Antropologi Sosial Dan Budaya
(Journal Of Social And Cultural Anthropology), 5(2), 183.

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 510



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih®, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga®, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

Hittps:/ /Doi.Org/10.24114/ Antro.V5i2.14922

Irawan, P., & Putri, B. (2017). Representasi Personal Selling Dalam Film The Joneses
(Analisis Semiotika John Fiske Dalam Film The Joneses Tahun 2010). Eproceedings Of
Management, 4(1).

Lantowa, J., Marahayu, N. M., & Khairussibyan, M. (2020). Semiotika: Teori, Metode, Dan
Penerapannya Dalam Penelitian Sastra. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Lestari, D., Duku, S., & Yahya, A. H. (2023). Analisis Semiotika Nilai Moral Pada Film
Mariposa.  Jurnal ~ Ilmu  Sosial, ~ Humaniora  Dan  Seni,  2(1), 17-22.
Https:/ /Doi.Org/Https:/ /Jurnal.Minartis.Com/Index.Php/Jishs/ Article/ View /124
9

Mariana, D. (2021). Pewarisan Sejarah Melalui Adat Mangongkal Holi Batak Toba Di
Doloksanggul Kabupaten Humbang Hasundutan Sumatera Utara Tahun 2019.
Seuneubok Lada: Jurnal Ilmu-Ilmu Sejarah, Sosial, Budaya Dan Kependidikan, 8(02), 147-156.
Https:/ /Doi.Org/Https:/ /Doi.Org/10.33059/Jsnbl.V8i02.3555

Meristin, A., & Supriatna, M. (2023). From Local Wisdom To The Classroom: Integrating
Belangiran Values For Holistic Elementary Education. Dwija Cendekia: Jurnal Riset
Pedagogik, 7(3). Https:/ /Doi.Org/10.20961/]dc.V7i3.78688

Nararya, R. R. W. D. K,, & Laksana, R. C. M. (2022). Kajian Semiotik Jean Baudrillard Dalam
Iklan Televisi Nestle Bear Brand. Askara: Jurnal Seni Dan Desain, 1(1), 29-34.
Https:/ /Doi.Org/10.20895/ Askara.V1i1.589

Nathaniel, A., & Sannie, A. W. (2020). Analisis Semiotika Makna Kesendirian Pada Lirik
Lagu “Ruang Sendiri” Karya Tulus. Semiotika: Jurnal Ilmu Sastra Dan Linguistik, 19(2),
41. Https:/ /Doi.Org/10.19184 / Semiotika.V19i2.10447

Nurindahsari, L. (2019). Analisis Semiotika Makna Motivasi Pada Lirik Lagu" Zona
Nyaman" Karya Fourtwnty. Medium, 6(1), 14-16.

Purba, A. R, Situmorang, P. Adelina, Sigiro, D. S., Manullang, D. Y., & Saragih, R. (2024).
Nilai Sosial Dan Budaya Dalam Komunikasi Bahasa Batak Toba Pada Mambosuri:
Sosiolinguistik. Jurnal Pendidikan Bahasa, 13(2).
Https:/ /Doi.Org/10.31571/Bahasa.V13i2.8513

Purba, F. A., & Slamet, S. (2018). Makna Simbolik Tor-To Rsombah Dalam Upacara Adat
Kematian Sayur Matua Pada Masyarakat Suku Batak Simalungun. Gelar: Jurnal Seni
Budaya, 16(2), 219-229.

Roduma Manalu. (2023). Menilik Makna Dari Simbol-Simbol Pada Wisata Budaya Batak
Toba. Student Research Journal, 1(2), 195-205.
Https:/ /Doi.Org/10.55606/ Sjryappi.V1i2.189

Rustandi, A., Triandy, R., & Harmaen, D. (2020). Analisis Semiotika Makna Kerinduan Pada
Lirik Lagu “Hanya Rindu” Karya Andmesh Kamaleng. Metabasa: Jurnal Bahasa, Sastra,
Dan Pembelajaran, 2(2).

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 511



Agnes Petriciana Simarmata’, Vita Riahni Saragih®, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga®, Jumaria
Sirait’, Junifer Siregar’- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba:
(Kajian Semiotika)

Sibarani, R., & Purba, R. I. M. (2022). Lambang-Lambang Naskah Batak Toba Kajian
Semiotika.  Jbsi:  Jurnal =~ Bahasa  Dan  Sastra  Indonesia,  2(01),  52-59.
Https:/ /Doi.Org/10.47709/Jbsi.V2i01.1434

Sidabutar, R. L., Harahap, R., & Wuriyani, P. E. (2022). Umpasa Dalam Ritual Saur Matua
Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika). Jurnal Bahasa Dan Sastra, 142-145.

Sihombing, A. A. (2022). Mengenal Budaya Batak Toba Melalui Falsafah “Dalihan Na Tolu”
(Perspektif Kohesi Dan Kerukunan). Jurnal Lektur Keagamaan, 16(2), 347-371.
Https:/ /Doi.Org/10.31291/]1k.V16i2.553

Simanjuntak, P. M., Affendi, Y., & Laksemi, S. K. (2019). Akulturasi Dan Asimilasi Ornamen
Gorga Batak Toba Dalam Arsitektur Gereja Katolik St Mikael, Pangururan. Jurnal Seni
Dan  Reka  Rancang:  Jurnal — Ilmiah  Magister ~ Desain,  1(2), 223-238.
Https:/ /Doi.Org/10.25105/ Jsrr.V1i2.6736

Simbolon, D. (2022). Analisis Nilai-Nilai Budaya Pada Tradisi Mangulosi Dalam Perkawinan Adat
Batak Toba. Universitas Sriwijaya.

Sumantri, D. (2019). Strategi Pengembangan Desa Wisata Di Kelurahan Jelekong,
Kabupaten Bandung. Jurnal Geografi  Lingkungan  Tropik, 2(2), 28-41.
Https://Doi.Org/10.7454 /] glitrop.V2i2.47

Suri, M., & Permata Aini, S. (2023). Personal Branding Gibran Rakabuming Raka Sebagai
Walikota Solo Melalui Media Baru Analisis Semiotika Aktivitas Twitter
@Gibran_Tweet. Jurnal Penelitian Inovatif, 3(2), 447-458.
Https:/ /Doi.Org/10.54082/Jupin.181

Tama, K. (2024). Ritual Ulaon Unjuk Dalam Perkawinan Masyarakat Adat Batak Toba: Sebuah
Kajian Pergelaran Budaya. Institut Seni Indonesia Yogyakarta. Opgehaal Van
Http:/ /Digilib.Isi.Ac.Id/1d /Eprint/ 16986

Tobing, S., Munandar, A. A., Tjahjandari, L., & Christomy, T. (2023). Jakarta Toba Batak
Subject Position In Toba Batak Mangongkal Holi Discourse: Laclau Discourse Analysis.
Mudra Jurnal Seni Budaya, 38(3), 252-258.
Https:/ /Doi.Org/10.31091 /Mudra.V38i3.2328

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 512



