
Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

489 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

Analisis Makna Mamogoti Bagas Sibaganding Tua Budaya Adat Batak Toba 

(Kajian Semiotika) 
 

Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, 

Jumaria Sirait4, Junifer Siregar5 

Pendidikan Bahasa Indonesia, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan 

Universitas HKBP Nommensen Pematangsiantar 
petricianasimarmataagnes@gmail.com,  vitariahnisaragih@gmail.com, immanuel814@gmail.com, 

jumariasirait@gmail.com, junifersiregar08480@gmail.com  

Riwayat Artikel: 
Diterima: 16 Mei 2025 

 
Direvisi: 18 November 2025 

 
Diterbitkan: 31 Desember 2025 

 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui Analisis Makna Mamogoti Bagas Sibaganding Tua Budaya Adat Batak 
Toba (Kajian Semiotika). Berdasarkan hsil penelitian dan pembahasan yang telah diuraikan tentang kajian semiotika 
mamogoti bagas sibaganding tua budaya Batak Toba, maka peneliti menyimpulkan sebagai berikut:Mamogoti bagas 
sibaganding tua mengungkapkan bahwa acara ini merupakan budaya Batak Toba: ungkapan syukur atas rezeki rumah 
baru (Mamogoti Bagas) menjadikannya sebuah teks kaya yang dapat diurai melalui teori Charles Sanders Peirce. Fokus 
semiotika pada lima elemen menunjukkan bagaimana benda-benda ritual bertransformasi menjadi tanda sosial dan 
spiritual. Dekke arsik berfungsi ikonik dengan bentuknya yang utuh dan tidak terpotong, merepresentasikan keutuhan, 
keberkahan, dan pengharapan agar penghuni rumah baru mencapai keberuntungan seperti ikan yang selalu berlimpah; 
sedangkan Tudu-tudu sipangaon (kepala hewan) adalah ikon yang menegaskan pengakuan terhadap status sosial 
pemberi dan penerima, mencerminkan hierarki dan penghormatan. Kemudian, ulos bintang maratur bertindak sebagai 
indeks dari doa dan harapan agar kehidupan dalam rumah baru tertata rapi (maratur), menunjuk pada kerukunan dan 
kedamaian keluarga. Selanjutnya, boras sipir ni tondi adalah indeks yang berfungsi memperkuat semangat (tondi) dan 
keselamatan penghuni rumah. Puncaknya, itak gurgur menjadi simbol berkat dan pengharapan yang secara ritual harus 
"ditelan" atau diresapi oleh keluarga, mewakili penyerapan energi positif untuk kebahagiaan dan kemakmuran. Secara 
keseluruhan, mamogoti bagas sibaganding tua adalah demonstrasi kearifan lokal yang menjaga keharmonisan hubungan 
manusia dengan Tuhan, leluhur, dan sesama, memastikan bahwa rumah baru tidak hanya menjadi bangunan fisik, tetapi 
juga pusat keberkahan dan identitas budaya Batak yang lestar.. 
 
Kata Kunci: Makna,  Mamogoti Bagas Sibaganding Tua, Budaya Adat, Batak Toba Semiotika 
    

 

PENDAHULUAN 

Indonesia merupakan negara kepulauan yang terbesar di dunia, sehingga Indonesia 
memiliki semboyan Bhinneka Tunggal Ika yang tertulis pada lambang negara Republik 
Indonesia yaitu Garuda Pancasila. Bhinneka Tunggal Ika mengambarkan kondisi Indonesia 
yang memiliki keberagaman suku, budaya, adat, dan kepercayaan yang menjadi satu 

mailto:petricianasimarmataagnes@gmail.com
mailto:vitariahnisaragih@gmail.com
mailto:immanuel814@gmail.com
mailto:jumariasirait@gmail.com
mailto:junifersiregar08480@gmail.com


Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

490 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

bangsa yang utuh. Keberagaman kebudayaan yang terdapat terlihat jelas dari bentuk 
bahasa, rumah adat, pakaian adat dan tradisi yang berbeda-beda di setiap daerah. 
Keberagaman ini berasal dari kebiasaan yang diwariskan oleh nenek moyang di setiap suku 
(Sidabutar, Harahap, & Wuriyani, 2022). 

 Sumatera Utara merupakan salah satu provinsi yang berada di Indonesia kaya akan 
suku dan budaya. Terdapat berbagai suku seperti Batak Toba terdapat di Kabupaten Toba 
Samosir, Simalungun di Kabupaten Simalungun, Karo di Kabupaten Karo, Mandailing di 
Kabupaten Mandailing Natal, Pakpak di Kabupaten Dairi, Angkola di Kabupaten Tapanuli 
Selatan, Nias di Kabupaten Nias, Jawa dan suku pendatang seperti Tionghoa dan India di 
sekitar Medan (Nurindahsari, 2019). 

 Secara etimologi, kata budaya atau kebudayaan yang terdapat dalam khasanah 
bahasa Indonesia berasal dari bahasa sasenkerta yaitu buddhayah, yang merupakan bentuk 
jamak dari buddhi ( budi atau akal). Secara umum kata tersebut dapat diartikan sebagai 
“hal-hal yang berkaitan dengan budi dan akal manusia”.  Adapun dalam bahasa Inggris, 
kata kebudayaan disebut calture. Secara etimologi, kata tersebut berasal dari kata latin 
colture tersebut diterjemahkan sebagai kultur. Acara Mamogoti Bagasa dalam budaya 
Batak Toba menghadapi beberapa masalah. Pertama, banyak generasi muda yang tidak 
memahami makna dan cara pelaksanaan tradisi ini. Kedua, masalah kekurangan dana dan 
sumber daya untuk menyelenggarakan acara dengan baik. Perbedaan cara pandang tentang 
tradisi bisa menyebabkan kebingungan, dan kurangnya kesadaran akan pentingnya 
budaya membuat orang enggan berpartisipasi. Untuk mengatasi semua ini, diperlukan 
kerja sama antara tokoh adat, masyarakat, dan pemerintah agar tradisi Mamogoti Bagasa 
tetap hidup (Nathaniel & Sannie, 2020). 

 Acara-acara adat suku Batak memiliki beragam arti, makna, dan tujuan yang 
mendalam. Secara umum, acara dapat dipahami sebagai suatu kegiatan atau perayaan yang 
diadakan untuk merayakan peristiwa-peristiwa penting dalam kehidupan individu 
maupun komunitas, yang dilaksanakan sesuai dengan aturan-aturan  adat atau ajaran 
agama yang dianut (Fitri, Ichsan, & Yunita, 2024). 

 Batak Toba merupakan suku yang menjunjung tinggi adat istiadat dan kebudayaan 
nenek moyang dan selalu menerapkan dalam acara adat suka cita seperti adat  mamogoti 
bagas sibaganding tua dapat dilihat dari filsafah hidup adat Batak Toba yaitu dalihan natolu 
unsur pelaku adat ada dongan tubu, boru/bere, hula-hula. Dongan tubu ialah yang 
semarga dengan suhut, suhut ialah seorang atau  sekeluarga yang sedang menggelar acara 
adat, boru diacara adat bisa para anak perempuan suhut dan suami anak perempuan 
dengan tubu. Anak dari anak perempuan suhut yang sudah berkeluarga yang disebut bere 
itu juga tergolong boru disuatu acara adat, hula-hula adalah sepaan terhadap saudara laki-
laki istri. Dalihan natolu atau tungku nan tiga memiliki makna kontribusi sosial patrilinier 
atau kedudukan laki-laki yang utama, sehingga perempuan harus hormat. Selain dongan 
tubu, boru/bere, dan hula-hula ada juga yang ikut berperan dalam acara adat Batak Toba 
yaitu dongan sahuta, ada juga peribahasa Batak yang berbunyi: jonok partubu jonok do 
parhundul. Artinya, dekat hubungan pertalian darah, lebih dekatlah hubungan 
bertetangga. Dasar makna peribahasa diatas, pada umumnya manusia adalah makhluk 
sosial yang membutuhkan manusia lain untuk berkomunikasi dan mengadakan 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

491 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

perkumpulan dengan orang sekitar seperti tetangga dan membentuk organisasi seperti 
serikat tolong menolong (stm), namun pada saat sekarang ini generasi muda telah 
kehilangan minat dan menutup mata dalam mempelajari adat istiadat yang ada salah 
satunya aspek dalam adat Batak Toba pada sistem kekerabatan yang disebut dalihan natolu 
yang diwariskan secara lisan dan tulisan (Meristin & Supriatna, 2023).  

 Suku Batak, yang terkenal dengan kekayaan budaya dan tradisinya, telah 
mempertahankan untuk melaksanakan acara adat dalam berbagai kesempatan. Tradisi ini 
merupakan bagian utuh dari kehidupan masyarakat Batak, yang tidak hanya mencakup 
perayaan dalam konteks sosial, tetapi juga spiritual. Misalnya, dalam acara pernikahan, 
upacara tidak hanya sekadar ritual, tetapi juga merupakan simbol penyatuan dua keluarga 
besar yang diharapkan dapat memperkuat ikatan sosial dan budaya. Begitu pula dalam 
pemakaman, di mana upacara dilakukan sebagai bentuk penghormatan terakhir kepada 
almarhum dan sebagai pengingat bagi keluarga serta kerabat tentang pentingnya menjaga 
warisan leluhur (Simanjuntak, Affendi, & Laksemi, 2019). 

 Salah satu contoh upacara yang khas adalah saat memasuki rumah baru, yang 
dikenal dengan istilah "mamogoti bagas sibaganding tua." Dalam tradisi ini, masyarakat 
Batak melakukan serangkaian ritual untuk memohon berkah dan perlindungan dari Tuhan, 
serta agar rumah tersebut menjadi tempat yang nyaman dan penuh harmonis. Acara ini 
juga mencerminkan pentingnya tempat tinggal sebagai pusat kehidupan keluarga. 

 Acara mamongoti bagas sibaganding tua adalah salah satu tradisi yang sangat 
penting bagi masyarakat etnis Batak Toba, yang mencerminkan nilai-nilai budaya dan 
spiritual yang mendalam. Tradisi ini diselenggarakan sebagai ungkapan syukur saat 
keluarga akan pindah ke rumah baru, dan terdiri dari tiga tahap utama yang masing-
masing memiliki makna dan tujuan tersendiri. Pertama, mamogoti bagas sibaganding tua 
dilakukan ketika rumah belum sepenuhnya siap untuk dihuni, dengan hanya dihadiri oleh 
anggota keluarga dekat seperti saudara dan paman. Ini menandakan bahwa proses transisi 
ke tempat baru dimulai dengan niat yang tulus dan harapan akan keselamatan. Selanjutnya, 
upacara mangapi-api dilaksanakan ketika rumah sudah hampir selesai, meskipun masih 
ada beberapa bagian yang perlu diperbaiki (Hutasoit, Lattu, & Timo, 2020). Pada fase ini, 
kehadiran tulang, tokoh masyarakat, dan anggota keluarga lainnya menunjukkan bahwa 
komunitas mendukung dan turut berpartisipasi dalam perjalanan baru keluarga tersebut. 
Terakhir, mangopai jabu diadakan saat rumah sudah sepenuhnya selesai dan siap untuk 
dihuni, melibatkan undangan dari paman, kerabat dekat, pihak gereja, dan tamu lainnya. 
Upacara ini merupakan momen penting untuk memohon restu, di mana keluarga berharap 
agar diberikan rezeki dan berkah dari paman serta masyarakat sekitar. Secara keseluruhan, 
mamongoti bagas sibaganding tua bukan hanya sekadar ritual, tetapi juga sebuah 
perwujudan dari rasa solidaritas, penghormatan terhadap leluhur, dan ikatan sosial yang 
erat antara anggota keluarga dan komunitas dalam rangka menyongsong kehidupan baru 
di rumah yang baru (Rustandi, Triandy, & Harmaen, 2020). 

 Mamogoti bagas sibaganding tua bukan sekadar ritual formal, tetapi juga 
merupakan perayaan yang penuh suka cita. Acara ini melambangkan kesuksesan dan 
pencapaian tuan rumah, yang biasanya diiringi dengan perasaan bangga baik dari pemilik 
rumah maupun anggota keluarga. Para penatua masyarakat Batak Toba berpendapat 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

492 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

bahwa rumah yang telah dibangun dan diadakan acara Mamogoti bagas sibaganding tua 
menandakan bahwa pemiliknya telah mencapai tingkat kemakmuran dan kejayaan. Dalam 
pandangan mereka, rumah tersebut bukan hanya sekadar tempat tinggal, tetapi juga simbol 
status sosial dan keberhasilan dalam kehidupan (Lantowa, Marahayu, & Khairussibyan, 
2020). 

 Acara Mamogoti bagas sibaganding tua ini melibatkan seluruh anggota keluarga 
besar penyelenggara pesta, yang dikenal dengan istilah Dalihan Natolu. Dalam tradisi 
Batak, Dalihan Natolu merupakan konsep yang merujuk pada tiga pilar utama dalam 
kehidupan sosial: Hula-hula (keluarga dari pihak wanita), Dongan Tubu (keluarga dari 
pihak pria), dan Boru (anak perempuan). Ketiga elemen ini berfungsi untuk menjaga 
keseimbangan dan harmonisasi dalam hubungan antaranggota keluarga. Dalam upacara 
ini, semua pihak berkontribusi, baik dalam persiapan maupun pelaksanaan, yang 
mencerminkan kekuatan solidaritas dan kebersamaan (Harnia, 2021). 

 Di zaman sekarang, banyak masyarakat hanya menggelar acara syukuran sederhana, 
seperti partangiangan atau doa bersama, tanpa menindak lanjuti dengan upacara adat 
Batak yang sesuai dengan tatanan mamogoti bagasa sibaganding tua. Akibatnya, 
keberadaan adat ini semakin memudar, salah satunya disebabkan oleh perubahan sosial 
dan ekonomi. Banyak yang beranggapan bahwa tradisi mamogoti bagas sibaganding tua 
memerlukan biaya yang besar dan waktu yang lama, sehingga terjadi pergeseran menuju 
acara adat yang lebih singkat dan praktis (Banjarnahor, 2022). 

 Perubahan ini menyebabkan terjadinya transformasi sosial dalam budaya adat 
Batak, di mana hal-hal yang seharusnya dilakukan tidak lagi dijalankan oleh masyarakat. 
Mereka beralih ke acara yang lebih mudah dan sederhana, seperti mangapi-api i jabu atau 
manuruk jabu, sebagai pengganti mamogoti bagas sibaganding tua. Meskipun demikian, 
pada umumnya masyarakat Batak Toba masih melaksanakan tradisi mamogoti bagas 
sibaganding tua sebagai ungkapan syukur kepada Tuhan atas pembangunan rumah yang 
diimpikan keluarga (F. A. Purba & Slamet, 2018). Oleh karena itu, sangat penting untuk 
mempertahankan dan melestarikan acara memasuki rumah baru ini, agar adat tersebut 
tidak hilang dan maknanya tetap diketahui oleh semua masyarakat. Tradisi ini 
mencerminkan jati diri masyarakat Batak Toba di mana pun mereka berada. Dalam dunia 
yang semakin modern, pelestarian tradisi ini menjadi semakin penting, karena membantu 
generasi muda untuk memahami dan menghargai identitas budaya mereka. Dengan 
demikian, upacara adat suku Batak bukan sekadar ritual, tetapi juga merupakan warisan 
budaya yang harus dijaga dan diteruskan (Hardiansyah & Prasetyawati, 2023). 

 Dari paparan di atas, peneliti berfokus pada mamogoti bagas sibaganding tua Batak 
Toba, dimana dalam pelaksanaanya tersebut ada simbol-simbol yang belum di ketahui di 
mana simbol-simbol tersebut memiliki makna tersendiri. Padahal upacara adat tersebut 
merupakan upacara yang dipercayai memberi berkah baik melancarkan tali persaudaraan 
baik pihak keluarga dan masyarakat di sekitarnya. Dalam upacara adat mamogoti bagas 
sibaganding tua, yang harus diperhatikan adalah kehadiran dongan tubu, boru/bere, 
dongan sahuta/aleale, hula-hula. Dalam adat mamogoti bagas sibaganding tua adapun 
yang harus disediakan berupa dengke, ulos, itak dan tudu-tudu sipanganon.  

METODE 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

493 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

Jenis penelitian merupakan cara ilmiah untuk mendapatkan data dengan tujuan dan 
kegunaan tertentu (Sibarani & Purba, 2022). Terdapat empat kata kunci yang perlu 
diperhatikan yaitu: cara ilmiah, data, tujuan, kegunaan tertentu. Cara ilmiah berarti 
kegiatan penelitian didasarkan pada ciri-ciri keilmuan, yaitu rasional, empiris, dan 
sistematis. Rasional bererti kegiatan penelitian itu dilakukan dengan cara-cara yang masuk 
akal, sehingga terjangkau oleh penalaran manusia. Penelitian yang rasional adalah 
penelitian yang menggunakan teori. Empiris berarti cara-cara yang dilakukan itu dapat 
diamati oleh intra manusia, sehingga seseorang dapat mengamati dan mengetahui cara-
caea yang digunakan. Sistematis artinya, proses yang digunakan dalam penelitian itu 
menggunakan langkah-langkah tertentu yang bersifat logis. Walaupun langkah-langkah 
penelitian antara metode kualitatif, kuantatif, dan kombinasi berbeda, tetapi semuanya 
dilakukan sistematis (Lestari, Duku, & Yahya, 2023). 

 Metode penelitian kualitatif sering kali disebut sebagai metode penelitian 
naturalistik. Ini karena penelitian yang dilakukan dalam komdisi alam, yaitu dilingkungan 
dimana subjek berada. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk memahami fonomena 
sosial dan budaya dari berbagai perpektif orang-orang yang terlibat langsung. Dalam 
konteks ini, peneliti berusaha untuk mengangkap pengalaman, pandangan, dan makna 
yang diberikan oleh sosial terhadap kehidupan meraka sehari-hari (Suri & Permata Aini, 
2023). 

 Dalam penelitian menganai budaya Batak Toba, metode kualitatif sangat berguna, 
peneliti dapat melakukan pengamatan langsung terhadap kehidupan sehari-hari 
masyatakat Batak Toba, serta berinteraksi dengan mereka untuk mendapatkan data dan 
peneliti dapat mengamati berbagai ritual adat, dan interaksi (Irawan & Putri, 2017). Dengan 
mengunakan metode kualitatif, peneliti dapat mengamati secara mendalam dan menggali 
informasi secara detail mengenai budaya Batak Toba analisis makna mamogoti bagas 
sibaganding tua budaya Adat Batak Toba (kajian semiotika) 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Tabel 1. Hasil dan Pembahasan Penelitian I 

No 
Jenis Elemen 
Budaya 

Hasil Penelitian 
Ikon Indeks Simbol 

1  
 

 

Dekke arsik selalu 
disajikan dalam 
bentuk utuh dari 
kepala sampai ekor. 
Sisiknya pun tidak 
dibuang. Keutuhan 
ikan ini menyerupai 
harapan akan 
kehidupan yang 
utuh, lengkap dan 
sempurna bagi 
keluarga yang 

Kehadiran 
ikan mas arsik 
secara indeks 
menandakan 
sebuah 
perayaan 
penting 
dalam siklus 
hidup, 
khususnya 
memasuki 
rumah. 

Ikan mas arsik 
melambangkan 
harapan akan 
kesuburan dan 
kemakmuran dalam 
kehidupan baru, di 
mana kehadirannya 
dalam upacara 
mengisyaratkan 
keinginan untuk 
kehidupan yang 
berlimpah dan 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

494 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

No 
Jenis Elemen 
Budaya 

Hasil Penelitian 
Ikon Indeks Simbol 

 
Dekke Arsik (Ikan 
Mas Arsik) 
 

menampati rumah 
baru 

Proses 
memasaknya 
yang khas 
(diarsik) dan 
penggunaan 
bumbu-
bumbu 
tertentu 
menjadi 
penanda 
tradisi 
kuliner Batak 
Toba yang 
diwariskan. 

sukses.  

2  
 
 
 

 
 
 
Tudu-tudu 
Sipanganon 
(Makanan) 
 
 

Ikon diwujudkan 
melalui susunan 
teratur bagian-bagian 
kunci seperti Ulu 
(Kepala), Osang 
(Pipi), Somba-Somba 
(Beberapa Rusuk), 
Soit (Paha/Kaki), 
hingga Ihur-Ihur 
(Ekor), yang 
ditempatkan di atas 
talam beralas daun 
pisang. Keseluruhan 
representasi fisik ini 
bukan sekadar 
presentasi makanan, 
melainkan lambang 
keutuhan dan 
kesempurnaan dari 
persembahan, 
sekaligus 
mencerminkan 
kemakmuran dan 
status sosial. 

Indeks, tudu-
tudu 
sipanganon 
berfungsi 
sebagai 
penunjuk 
nyata yang 
menegaskan 
dinamika 
sosial dan 
ritual yang 
sedang 
berlangsung. 
Kehadiranny
a secara 
langsung 
mengindikasi
kan bahwa 
sebuah 
upacara adat 
penting-
seperti 
memasuki 
rumah baru-
sedang 
dilaksanakan. 
 

Hidangan ini 
melambangkan 
penghormatan 
tertinggi (hahomion) 
dan pengakuan 
terhadap 
kedudukan hula-
hula sebagai sumber 
berkat ilahi 
(sumangot). Yang 
turut 
melambangkan 
kesejahteraan dan 
kemakmuran 
(hamoraon) dari 
keluarga yang 
mengadakan acara. 
Intinya, tudu-tudu 
sipanganon adalah 
permohonan berkat 
(pasu-pasu) 
nonverbal untuk 
kehidupan baru 
yang sukses dan 
sejahtera. 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

495 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

No 
Jenis Elemen 
Budaya 

Hasil Penelitian 
Ikon Indeks Simbol 

3  
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
Ulos Bintang 
Maratur 
 

Motif dan warna pada 
ulos yang diserahkan 
dalam acara syukuran 
rumah baru secara 
ikonik 
merepresentasikan 
identitas budaya 
Batak Toba, di mana 
ragam hiasnya yang 
khas. 

Indeks: 
tindakan 
pemberian 
dan 
kehadiran. 
Proses 
pemberian 
ulos dari hula-
hula atau 
kerabat dekat 
kepada 
pemilik 
rumah 
menjadi 
indeks yang 
menunjukkan 
adanya 
ikatan 
kekeluargaan 
yang kuat, 
dukungan, 
dan 
pengakuan 
atas 
pencapaian 
besar dalam 
membangun 
hunian baru 

Simbol: makna 
harapan dan 
perlindungan ulos 
yang diberikan 
adalah simbol yang 
sangat kuat dalam 
budaya Batak, di 
mana secara 
simbolis ulos ini 
membawa makna 
penghormatan atas 
keberhasilan, kasih 
sayang, 

perlindungan dari 
segala marabahaya, 
serta harapan 

mendalam akan 
keselamatan dan 

kesejahteraan  

4  

 
 
Boras Sipir Ni 
Tondi (Beras yang 

Beras yang banyak 
dan berlimpah 
(kemiripan jumlah), 
yang melambangkan 
dan mewakili 
harapan agar rezeki, 
berkat, dan 
keturunan yang 
datang ke rumah 
baru. 

Beras yang 
menempel di 
kepala dan 
prosesi 
penaburan 
itu sendiri 
adalah jejak 
nyata dan 
penanda 
langsung 
(efek) yang 
menunjukkan 
kepada 

Makna bahwa beras 
bisa menguatkan 
jiwa (pir ni tondi) 
hanya bisa 
dimengerti karena 
adanya aturan adat 
yang dipegang 
teguh oleh 
masyarakat Batak 
Toba 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

496 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

No 
Jenis Elemen 
Budaya 

Hasil Penelitian 
Ikon Indeks Simbol 

Menguatkan 
Jiwa) 
 
 

semua yang 
hadir bahwa 
doa restu 
penguatan 
jiwa (tondi) 
dan transfer 
berkat telah 
benar-benar 
dilaksanakan 
(sebab) dan 
kini resmi 
menyertai 
penghuni 
rumah baru.. 

5  

 
Itak Gur-gur 
 

Bentuknya yang 
beragam 
mencerminkan 
keunikan individu, 
sementara warna 
putihnya 
melambangkan  
harapan baru. 
Teksturnya yang 
tidak halus dapat 
diinterpretasikan 
sebagai representasi 
perjalanan hidup 
yang tidak selalu 
mulus. 

Bahan 
dasarnya, 
yaitu tepung 
beras, 
langsung 
merujuk pada 
hasil bumi 
dan praktik 
pertanian 
yang menjadi 
dasar 
kehidupan 
masyarakat 
Batak 

Makanan ini 
melambangkan 
harapan kuat agar 
penghuni bagas 
selalu mendapat 
keberkahan, 
kekayaan, dan 
banyak anak. 
 

 

Tabel 2. Hasil dan Pembahasan Penelitian II 

No 
Jenis Eleman 
Budaya 

Makna Semiotika 
Ikon Indeks Simbol 

1  Dekke simudur-udur 
yang bergerak 
maju (dalam 
bahasa Batak 
disebut mudur-
udur) . Gerakan 
lincah ke depan 
secara langsung 

Kondisi ikan 
yang sehat dan 
lincah secara 
langsung 
menunjukkan 
harapan yang 
tulus dan positif 
dari pemberi 

Ikan mas (dekke 
simudur-udur) 
menjadi simbol 
yang kuat karena 
ia melambangkan 
kemakmuran, 
keberuntungan, 
dan kesuburan 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

497 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

No 
Jenis Eleman 
Budaya 

Makna Semiotika 
Ikon Indeks Simbol 

 
 
Dekke Simudur-
udur  
(Ikan Mas Arsik) 

menyerupai 
konsep abstrak 
tentang kemajuan, 
pertumbuhan, dan 
kelancaran yang 
diharapkan bagi 
keluarga. Dengan 
kata lain, ikan mas 
ini menjadi 
"gambar hidup" 
yang mewakili 
harapan akan masa 
depan yang terus 
bergerak maju, 
sehingga 
maknanya tidak 
terletak pada 
bentuk fisiknya, 
melainkan pada 
gerakannya yang 
secara langsung 
mencerminkan doa 
dan harapan. 

berkat berdasarkan 
konvensi yang 
telah diwariskan 
secara turun-
temurun.  

2  

 
Tudu-tudu 
Sipanganon 
(Makanan) 

Tudu-tudu 
sipanganon 
(biasanya berupa 
susunan daging 
utuh) saat 
mamogoti bagas 
sibaganding tua 
adalah Ikon karena 
makanan tersebut 
mirip dengan 
harapan yang 
diinginkan 
keluarga.  

Tudu-Tudu 
Sipanganon 
(hidangan 
daging adat). 
Adanya 
hidangan 
mewah ini 
menjadi tanda 
nyata bahwa 
keluarga telah 
mengorbankan 
waktu, tenaga, 
dan biaya yang 
besar untuk 
melaksanakan 
pesta adat 
secara lengkap. 

Tudu-Tudu 
Sipanganon 
(hidangan daging 
adat yang 
disajikan dengan 
cara khusus) 
.Simbol utama 
karena makna 
aslinya-yaitu 
sebagai tanda 
rasa hormat 
tertinggi kepada 
hula-hula 
(keluarga 
pemberi berkat) 
dan penanda 
kedudukan 
terhormat 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

498 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

No 
Jenis Eleman 
Budaya 

Makna Semiotika 
Ikon Indeks Simbol 

keluarga-hanya 
diketahui oleh 
orang-orang yang 
memahami 
aturan adat Batak 
Toba. 

3  

 
 
Ulos Bintang 
Maratur 
 

Ikon dalam motif 
bintang maratur 
pada ulos 
melambangkan 
bintang-bintang 
yang tersusun rapi. 
Motif ini 
mencerminkan 
harapan akan 
kehidupan yang 
teratur, harmonis, 
dan penuh 
keberuntungan 
bagi anak dan 
keluarganya.  

Penggunaan 
ulos bintang 
maratur 
pemberian ulos 
ini 
melambangkan 
restu, harapan, 
dan doa dari 
keluarga serta 
kerabat kepada 
penghuni baru 
rumah, 
menciptakan 
ikatan 
emosional yang 
kuat.. 
 

Motif bintang 
yang tersusun 
rapi 
mencerminkan 
nilai-nilai 
ketertiban dan 
keharmonisan, 
serta menjadi 
petunjuk dalam 
menjalani 
kehidupan 
sehari-hari. 
Pemberian ulos 
ini tidak hanya 
memperkuat 
ikatan antar 
anggota keluarga, 
tetapi juga 
menjadi sarana 
untuk 
mewariskan 
tradisi dan nilai-
nilai leluhur.  



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

499 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

No 
Jenis Eleman 
Budaya 

Makna Semiotika 
Ikon Indeks Simbol 

4 

 
 
Boras Sipir Ni 
Tondi (Beras yang 
Menguatkan Jiwa 

Beras yang secara 
fisik keras (pir) dan 
kering menjadi 
lambang visual 
bagi harapan agar 
tondi (roh/jiwa) 
pemilik rumah 
juga menjadi kuat 
dan tidak mudah 
goyah-terutama 
karena 
perpindahan 
dianggap momen 
rentan bagi jiwa. 

Kesuburan dan 
hasil bumi 
menandakan 
bahwa rumah 
baru tersebut 
didoakan agar 
selalu memiliki 
keberlanjutan 
keturunan 
(hagabeon) dan 
kekayaan 
(hamoraon). 

 Penaburan beras 
ini hampir selalu 
dilakukan oleh 
hula-hula (kerabat 
paling dihormati) 
sebagai simbol 
pemberian berkat 
dan pengesahan 
spiritual dari 
otoritas tertinggi 
dalam adat, 
menandakan 
bahwa rumah 
dan penghuninya 
berada dalam 
lindungan doa 
restu komunitas.  

5  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Bentuknya yang 
sederhana 
mengingatkan kita 
akan nilai 
kebersamaan dan 
hubungan yang 
erat dengan 
keluarga dan 
komunitas, 
sehingga setiap 
ritual yang 
melibatkan itak 
gur-gur tidak 
hanya menjadi 
simbol 
keberuntungan, 
tetapi juga momen 
untuk 
memperkuat 
ikatan sosial. 

Aroma unik 
yang dihasilkan 
dari hidangan 
ini menandakan 
kehadiran 
kuliner 
tradisional yang 
istimewa, 
menambah 
suasana meriah 
dan hangat saat 
merayakan 
momen baru. 
Itak gur-gur 
bukan hanya 
sekadar 
makanan, tetapi 
juga 
mencerminkan 
nilai-nilai 
budaya serta 
kekayaan yang 
dimiliki 
masyarakat 

Simbol identitas 
budaya dan 
warisan leluhur 
yang terus dijaga. 
Kehadirannya 
dalam acara 
mamasuki bgas 
sibaganding tua   
mengungkapkan 
penghormatan 
terhadap tradisi, 
sekaligus menjadi 
harapan agar 
generasi 
mendatang, 
terutama anak-
anak, dapat 
mencintai dan 
melestarikan 
budaya mereka. 
Dengan 
demikian, itak 
gur-gur tidak 
hanya menjadi 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

500 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

No 
Jenis Eleman 
Budaya 

Makna Semiotika 
Ikon Indeks Simbol 

 
 
 
Itak Gur-gur 

Batak, 
menyatukan 
keluarga dan 
komunitas 
dalam perayaan 
penuh rasa 
syukur. 

sajian, tetapi juga 
pengingat akan 
pentingnya 
menjaga akar 
budaya dalam 
setiap langkah 
kehidupan baru. 

 

Pembahasan Hasil Penelitian 

Makna Ikon, Indeks dan Simbol Pada Peranan Ikan Mas Arsik Dan Tudu-tudu 
Sipanganon Pada Acara Mamogoti Bagas Sibaganding Tua Budaya Adat Batak Toba 

Berdasarkan hasil penelitian yang peneliti lakukan ikan mas arsik atau disebut juga 
dengan dekke na niarsik  merupakan salah satu makanan khas adat Batak Toba yang 
memiliki makna budaya dan filosofi yang sangat dalam. Dalam bahasa Batak “dekke” 
berarti ikan dan “na niarsik” bararti dimasak kering, sehingga dekke na niarsik adalah ikan 
yang dimasak hingga airnya menyusut dan bumbu meresap sempurna ke dalam daging 
ikan. 

Peranan ikan mas arsik (dekke na niarsik) dalam upacara mamogoti bagas sibaganding 
tua (syukuran memasuki atau mendiami rumah adat baru) suku Batak Toba adalah sangat 
penting, melampaui fungsinya sebagai hidangan kuliner biasa ia merupakan simbol sakral 
yang menyaluarkan doa, berkat, dan nilai-nilai filosofis mendalam. Arsik menjadi jembatan 
spiritual dan adat untuk menyampaikan harapan akan keutuhan, kemakmuran, dan 
kesuburan (gabe) bagi penghuni rumah baru. Filosofi penyajiannya sangat ketat ikan mas 
harus disajikan utuh dari kepala hingga ekor tanpa terpotong, bahkan sisiknya tidak boleh 
dibuang. Keutuhan ini melambangkan harapan agar kehidupan pemilik rumah baru selalu 
lengkap, teguh, tidak terpecah belah, dan diberkahi dengan keturunan yang banyak (gabe). 
Jumlah ikan yang diberikan juga selalu ganjil (misalnya tiga atau lima ekor), masing-masing 
mengandung makna khusus yang spesifik untuk mendoakan keberuntungan dan 
kesuksesan (tangkas). 

Dalam struktur adat Batak Toba, hidangan ikan mas arsik memiliki peran penting dalam 
menegaskan hubungan kekerabatan. Pihak yang secara adat bertanggung jawab memberi 
ikan mas arsik adalah hula-hula (keluarga dari pihak istri, yang kedudukannya sangat 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

501 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

dihormati sebagai pemberi berkat atau somba marhula-hula). Pemberian ini bukan sekadar 
hadiah, melainkan penyerahan pasu-pasu (berkat dan doa restu) kepada pihak anak/boru 
(pemilik rumah baru). Prosesi serah terima ikan mas arsik ini menegaskan bahwa rumah 
baru tersebut telah diresmikan secara adat dan mendapatkan restu penuh dari kerabat 
terdekat. Ikan tersebut diletakkan dengan posisi kepala menghadap kepada penerima, yang 
secara simbolis berarti berkat kehidupan akan terus mengalir dan berlabuh kepada 
keluarga tersebut. 

Oleh karena itu, ikan mas arsik adalah pusat ritual yang menyatukan seluruh elemen 
kekeluargaan dan adat. Kehadirannya memastikan bahwa ritual mamogoti dilaksanakan 
secara sah dan sempurna menurut ketentuan adat Batak Toba. Ikan mas arsik berfungsi 
sebagai ikon harapan abadi agar rumah baru menjadi bagas na gabe (rumah yang subur dan 
berlimpah) dan bagas na martua (rumah yang diberkati dan membawa keberuntungan), 
serta selalu menjadi sumber kehormatan (hasangapon) bagi seluruh keluarga di mata 
komunitas. Ikan mas arsik, dengan segala bumbu dan prosesinya, adalah representasi nyata 
dari doa agar pemilik rumah selalu berpegang teguh pada adat dan mendapatkan hidup 
yang seutuhnya diberkati Tuhan (Nararya & Laksana, 2022). 

Perangkat ini mengandung makna filososfi yang sangat mendalam, yang dapat 
dikembangkan ke kategori semiotika oleh Charles Sanders Pierce (Prayogi 2020:2-3). Ikon: 
Kepala ikan selalu dihadapkan kepada orang yang mamogoti bagas. Arah kepala ikan ini 
secara visual menyerupai aliran berkat (pasu-pasu) yang diberikan hula-hula kepada yang 
menerima. 

Indeks: Kehadiran ikan mas arsik secara indeks menandakan sebuah perayaan penting 
dalam siklus hidup, khususnya memasuki rumah. Proses memasaknya yang khas (diarsik) 
dan penggunaan bumbu-bumbu tertentu menjadi penanda tradisi kuliner Batak Toba yang 
diwariskan 

Simbol: Simbol utama yang sarat dengan makna konvensional yang penting. Ikan mas, 
khususnya yang bertelur, merupakan simbol kuat dari kesuburan dan keberlimpahan 
keturunan (paruma-hutaon), mewakili harapan akan penerus marga yang banyak dan 
berkualitas (Tama, 2024). 

Berdasarkan hasil penelitian yang peneliti lalukan tutu-tutu sipanganon pada budaya 
Batak Toba. Tudu-tudu sipanganon adalah hidangan daging adat yang disajikan lengkap 
dengan bagian-bagian khusus dari hewan kurban (biasanya babi atau kerbau) yang 
memegang peranan sentral sebagai media komunikasi dan penegasan status adat dalam 
upacara mamogoti bagas sibaganding tua. Secara harfiah berarti "penunjuk makanan," 
fungsinya bukan sekadar menjamu, melainkan secara formal menyatakan telah 
terpenuhinya kewajiban suhut (tuan rumah) kepada seluruh kerabat yang hadir. Makanan 
ini disiapkan dan diserahkan oleh pihak suhut (pemilik rumah baru) kepada hula-hula 
(keluarga istri), yang merupakan pilar penting dalam tatanan sosial dalihan na tolu dan 
dianggap sebagai sumber berkat. Melalui penyerahan hidangan ini, suhut secara simbolis 
menunjukkan penghormatan tertinggi (somba) dan mengakui peran hula-hula sebagai 
pemberi restu bagi rumah dan kehidupan baru (Roduma Manalu, 2023). 

Makna filosofis tudu-tudu sipanganon terletak pada pembagian dan jenis potongan 
daging yang disajikan, di mana setiap bagian memiliki arti tersendiri dan dialokasikan 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

502 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

kepada kerabat sesuai dengan derajat kekerabatan mereka (jambar). Misalnya, bagian 
kepala (atau potongan yang melambangkan kepala, seperti ulu) biasanya diberikan kepada 
tokoh adat atau hula-hula sebagai simbol kebijaksanaan, kehormatan, dan kepemimpinan 
yang diharapkan menjadi penerang bagi keluarga yang baru berumah. Sementara itu, 
bagian lain seperti ekor (ihur-ihur) melambangkan harapan akan kelangsungan, 
kesinambungan, dan keturunan yang tidak terputus. Proses penyajian dan pembagian yang 
terstruktur ini merupakan manifestasi dari harapan agar kehidupan di rumah baru juga 
memiliki tatanan yang baik, terhormat, dan diberkati (Simanjuntak et al., 2019). 

Dalam konteks mamogoti, tudu-tudu sipanganon menjadi pembuka perundingan adat 
(parsahatauan) setelah makan bersama. Setelah hidangan disajikan dan disantap, barulah 
pihak hula-hula menanyakan status tudu-tudu sipanganon yang menjadi alasan formal untuk 
memulai pembicaraan adat yang sarat akan doa restu (poda). Prosesi ini menegaskan bahwa 
setiap berkat atau ucapan harus didahului dengan pemberian yang tulus, sesuai dengan 
ungkapan adat Batak. Dengan demikian, daging yang disajikan menjadi "saksi bisu" bahwa 
tuan rumah telah menunaikan kewajibannya dan siap menerima bimbingan serta doa restu. 

Secara keseluruhan, peran krusial tudu-tudu sipanganon adalah untuk menjaga 
keutuhan dan kesinambungan adat dalam rumah tangga Batak Toba. Kehadiran dan 
pembagiannya memastikan bahwa rumah baru tersebut tidak hanya dibangun secara fisik, 
tetapi juga didirikan secara sah dalam tatanan adat, mendapatkan pengakuan dan doa restu 
dari seluruh kerabat (dongan tubu, boru, dan hula-hula). Hidangan ini adalah lambang dari 
doa agar rumah tersebut menjadi bagas na gabe (rumah yang subur, berketurunan, dan 
makmur) dan bagas na martua (rumah yang diberkati), mencerminkan nilai-nilai luhur Batak 
Toba tentang kekeluargaan, rasa hormat, dan harapan akan kehidupan yang penuh berkat. 

Ikon: Keutuhan daging (hewan yang disembelih lengkap) ini adalah ikonografi visual 
utama. Keutuhan hewan kurban yang disajikan (babi, kerbau, atau sapi) melambangkan 
kemakmuran, keutuhan hidup (gabe), dan kemampuan (hasangapon) dari pemilik rumah 
baru (suhut). Keutuhan ini secara ikonik menunjukkan kepada semua kerabat bahwa suhut 
mampu melaksanakan pesta secara sempurna dan dihormati (A. r Purba, Situmorang, 
Sigiro, Manullang, & Saragih, 2024).. 

Indeks: Tudu-tudu sipanganon kehidupan utuh: menyajikan seluruh bagian tubuh 
hewan melambangkan harapan agar keturunan dan kehidupan 

Simbol: Tudu-tudu sipanganon adalah representasi simbolis dari keterbukaan, 
pertanggung jawaban, dan distribusi berkat yang merata, memastikan bahwa rumah baru 
tersebut direstui oleh seluruh komunitas kekerabatan. 

Makna Ikon, Indeks Dan Simbol Pada Peranan Ulos Bintang Maratur Dan Boras Sipir 
Ni Tondi Pada Acar Bagas Sibaganding Tua Budaya Adat Batak Toba 

Berdasarkan hasil penelitian yang peneliti lalukan pada ulos bintang maratur yang 
digunakan pada acara memasuki rumah baru pada budaya Batak Toba. Mamogoti bagas 
sibaganding tua (syukuran memasuki rumah baru) suku Batak Toba adalah inti dari ritual 
penyaluran berkat dan doa restu. Ulos ini secara spesifik diberikan oleh pihak hula-hula 
(kelompok kerabat dari istri, termasuk tulang), yang kedudukannya sangat dihormati 
sebagai somba marhula-hula (sumber berkat) dalam tatanan sosial dalihan na tolu. Pihak yang 
menerima ulos adalah suhut (pemilik rumah baru), yaitu pasangan suami-istri yang 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

503 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

merayakan pencapaian besar ini. Prosesi penyerahannya dilakukan secara khidmat di 
tengah-tengah upacara adat. Pihak hula-hula akan menyampaikannya disertai dengan 
umpasa (pantun adat) dan poda (nasihat) yang sarat makna, kemudian mengalungkannya 
atau menyelimutkannya kepada suhut sebagai simbol perlindungan dan kasih sayang, 
secara fisik mengikat janji kekerabatan (Tobing, Munandar, Tjahjandari, & Christomy, 
2023). 

Makna filosofis dari ulos bintang baratur sangat mendalam dan langsung berkaitan 
dengan harapan bagi rumah baru. Motif ulos ini, yang secara harfiah berarti "bintang yang 
tersusun rapi" atau "bintang yang teratur", melambangkan keharmonisan, ketertiban, dan 
kemakmuran yang diharapkan menaungi rumah tangga tersebut. Bintang diyakini sebagai 
simbol keberuntungan dan cahaya penerang; dengan diberikannya ulos ini, terdapat doa 
agar kehidupan pemilik rumah selalu teratur dan terarah seperti bintang, rukun, dan sukacita 
yang membawa kemuliaan. Selain itu, ulos ini berfungsi sebagai penghargaan atas prestasi, 
mengakui kerja keras dan usaha Suhut dalam membangun rumah (jabu) sebagai lambang 
keberhasilan (hasangapon) di mata komunitas (Mariana, 2021).  

Dalam kerangka semiotika adat, ulos bintang maratur berfungsi sebagai parhitean 
(perantara) berkat yang bersifat fisik. Ulos ini dipercaya menjadi perpanjangan tangan 
Tuhan dan leluhur yang menyalurkan tondi (roh pelindung atau semangat hidup) dari 
pihak hula-hula ke Suhut. Ketika ulos diserahkan, ia bukan hanya kain, tetapi simbol hangat 
dari perlindungan dan doa agar pasangan suami-istri tersebut senantiasa terlindungi dari 
mara bahaya dan memiliki umur yang panjang (gabe hita saur matua). Dengan demikian, ulos 
bintang maratur menjadi artefak sakral yang mengukuhkan posisi pemilik rumah baru 
dalam tatanan adat, menegaskan bahwa mereka telah mendapat restu penuh dari kerabat. 

Pemberian ulos ini juga menegaskan kembali prinsip keseimbangan dalam dalihan na 
tolu. Dengan menerima ulos yang sarat doa dari hula-hula, pihak suhut (atau boru dan anak) 
diingatkan akan kewajiban mereka untuk menghormati dan patuh (elek marboru) kepada 
hula-hula, dan membalasnya melalui pelayanan. Ulos bintang maratur pada acara mamogoti 
menjadi penanda yang monumental, memastikan bahwa seluruh anggota keluarga dan 
kerabat telah menyaksikan dan mendoakan agar rumah baru tersebut menjadi titik awal 
bagi lahirnya generasi yang terdidik, berintelektual, patuh adat, dan diberkahi sesuai 
dengan harapan yang tersusun rapi seperti bintang di ulos tersebut, menjadikannya warisan 
budaya yang hidup (Hutasoit et al., 2020). 

Ikon: Motif kain yang didominasi oleh garis-garis lurus, sejajar, dan berulang. 
Indeks: Pemberian Ulos secara fisik oleh hula-hula adalah penanda nyata bahwa berkat 

(pasu-pasu) dan perlindungan (tondi) telah dipindahkan dan ditransfer kepada pemilik 
rumah baru 

Simbol: Simbolis merepresentasikan ikatan kasih sayang (holong) dan komitmen yang 
kuat dari seluruh kerabat untuk selalu mendampingi keluarga dalam menempuh 
kehidupan baru yang bahagia. 

Makna Ikon, Indeks Dan Simbol Pada Peranan Itak Gur-gur Pada Acara Mamogoti Bagas 
Sibaganding Tua Budaya Adat Batak Toba 

Berdasarkan penelitian yang peneliti lalukan pada boras sipir ni tondi pada acara 
mamogoti bagas sibaganding tua budaya Batak Toba. Pelaksanaan ritual boras sipir ni tondi 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

504 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

(beras penguat jiwa) dalam acara mamogoti bagas sibaganding tua adalah momen sakral di 
mana kekuatan spiritual dialirkan kepada pemilik rumah baru (Firmando, 2020).   

Ritual ini dilakukan oleh pihak hula-hula (keluarga istri) dan atau orang tua yang 
dituakan, yang secara adat diakui memiliki otoritas untuk memberikan berkat. beras (boras) 
yang digunakan haruslah beras bersih dan murni. Dalam pelaksanaannya, pemberi berkat 
akan mengambil segenggam beras tersebut dan menaburkannya di atas kepala suhut 
(pemilik rumah baru) sambil mengucapkan umpasa atau doa yang mengandung harapan. 
Tindakan menaburkan beras di kepala ini melambangkan penanaman roh kekuatan di 
pusat pikiran dan jiwa, memastikan bahwa rumah tangga yang baru menempati tempat 
tinggalnya akan memiliki landasan spiritual yang kokoh dalam menjalani kehidupan. 

Makna harfiah dari boras sipir ni tondi adalah "beras yang menguatkan roh/jiwa" (boras 
= beras, pir = keras/kuat, tondi = roh/jiwa). Beras, sebagai makanan pokok, melambangkan 
sumber kehidupan dan rezeki yang diharapkan selalu berlimpah di rumah baru tersebut. 
Sementara kata pir menekankan pentingnya kekuatan mental dan spiritual; ritual ini 
bertujuan untuk menguatkan tondi (jiwa) pemilik rumah agar tetap teguh, tidak mudah 
gentar, dan senantiasa memiliki semangat yang membara dalam menghadapi tantangan 
hidup. Dengan kata lain, rumah baru tersebut tidak hanya diberkati dengan kekayaan 
materi, tetapi yang utama adalah dengan kekuatan batin yang memungkinkan mereka 
menghadapi suka dan duka dengan keteguhan hati. 

Dalam konteks mamogoti bagas sibaganding tua, boras sipir ni tondi memiliki fungsi 
ganda yang mendalam: pertama, sebagai ritual mangaruma tondi (memberi selamat dan 
memberkati roh). Beras yang ditaburkan adalah doa agar tondi pemilik rumah "kembali ke 
daging" (mulak tondi tu daging) atau tetap bersatu dengan tubuh, menghilangkan segala rasa 
takut, bingung, atau trauma yang mungkin timbul akibat peristiwa besar (seperti 
membangun rumah) atau potensi energi negatif di tempat baru. kedua, boras sipir ni tondi 
berfungsi sebagai simbol harapan akan keturunan dan kemakmuran. Biji-biji beras yang 
banyak melambangkan keinginan agar keluarga tersebut diberkahi dengan keturunan yang 
banyak dan rezeki yang melimpah seperti banyaknya bulir padi, menjadikan rumah 
tersebut benar-benar sibaganding tua (penuh berkat dan tuah). 

Ikon: Ikon dari boras sipir ni tondi karena biji beras yang banyak dan berlimpah secara 
visual menyerupai keberlimpahan rezeki dan hasil panen yang diharapkan memenuhi 
rumah baru 

Indeks: Indeks karena tindakan fisik menaburkan atau menaburkan boras secara 
langsung menunjukkan dan mengindikasikan transfer doa dan berkat kepada penghuni, 
dan ini adalah bukti nyata telah dilakukannya ritual adat 

Simbol: Simbol yang kuat karena secara turun-temurun sudah disepakati mewakili 
kekuatan jiwa (tondi), kesuburan, dan kehidupan; pemberiannya melambangkan harapan 
agar jiwa raga pemilik rumah selalu kuat dan hidupnya sejahtera di rumah barunya. 

Berdasarkan penelitian yang peneliti lalukan pada boras sipir ni tondi pada acara 
mamogoti bagas sibaganding tua budaya Batak Toba. Pelaksanaan penyajian dan 
penyantapan itak gurgur merupakan bagian integral, meskipun seringkali lebih informal 
dibandingkan ulos dan boras sipir ni tondi, dalam upacara mamogoti bagas sibaganding tua. Itak 
gurgur adalah makanan tradisional Batak Toba yang terbuat dari tepung beras (itak) yang 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

505 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

dicampur dengan kelapa parut dan gula, kemudian dibentuk dengan cara dikepal-kepal 
atau dicetak secara manual dengan tangan (manggurgur), tanpa melalui proses masak 
dengan api. Dalam acara syukuran rumah baru, makanan ini disajikan dan disantap 
bersama oleh suhut (pemilik rumah) dan para kerabat (terutama hula-hula dan dongan 
sabutuha) setelah ritual utama. Proses membuat dan memakannya bersama ini 
melambangkan kebersamaan, ketulusan, dan kesederhanaan yang mendasari hubungan 
kekerabatan (Simbolon, 2022). 

Secara etimologi, makna itak gurgur sangat kuat itak berarti beras yang dihaluskan 
(tepung), dan gurgur berarti "mendidih" atau "membara". Meskipun proses pembuatannya 
tidak melibatkan pemanasan, kata gurgur merujuk pada semangat yang berkobar-kobar di 
dalam diri si pemakan. Dalam konteks memasuki rumah baru, menyantap itak gurgur 
adalah ritual simbolis untuk menguatkan semangat dan menghidupkan gairah pemilik 
rumah. Ini adalah doa yang terkandung dalam makanan, berharap agar suhut memiliki 
energi yang tidak pernah padam dan tekad yang membara-bara (gogo) dalam menata 
kehidupan di rumah baru, baik dalam mencari nafkah maupun dalam membesarkan 
keturunan. 

Secara filosofis, bahan dasar itak gurgur membawa makna yang berlapis. Beras 
melambangkan sumber kehidupan dan rezeki, selaras dengan harapan mamogoti akan 
kemakmuran. Gula (sebagai pemanis) melambangkan harapan agar kehidupan di rumah 
baru selalu manis, damai, dan penuh sukacita. Sementara proses pembuatannya yang 
dikepal dengan tangan mencerminkan kekuatan genggaman dan ketekunan Suhut dalam 
mengupayakan keberhasilan. Makanan ini menjadi pengingat bahwa kekuatan sejati tidak 
hanya berasal dari berkat ilahi dan doa kerabat, tetapi juga dari upaya keras (gogo) dan 
semangat pantang menyerah yang harus dimiliki oleh penghuni rumah. 

Oleh karena itu, penyajian itak gurgur pada mamogoti bagas sibaganding tua adalah ritual 
yang menguatkan dimensi etos kerja dan optimisme dalam adat Batak Toba. Kontras 
dengan hidangan daging yang megah (tudu-tudu sipanganon), Itak gurgur yang sederhana 
dan dibuat tanpa api ini mengajarkan bahwa keberkahan sejati datang dari semangat yang 
membara dan kemampuan untuk berbagi secara tulus. Itak gurgur menyempurnakan doa 
restu hula-hula dengan menyuntikkan motivasi kultural kepada suhut, memastikan bahwa 
rumah baru tersebut akan menjadi sibaganding tua yang didukung oleh semangat yang kuat 
dan kekeluargaan yang erat (Sihombing, 2022). 

Ikon: Ikon, bentuk Itak yang bergelombang menyerupai aliran air yang deras (gurgur), 
memvisualisasikan harapan agar rezeki selalu mengalir deras ke dalam rumah. 

Indeks: Indeks, proses pembuatannya dari beras dan kelapa secara tradisional 
menunjuk pada kerja keras dan kepatuhan pada warisan leluhur 

Simbol: Simbol identitas budaya dan warisan leluhur yang terus dijaga. Kehadirannya 
dalam acara mamasuki bgas sibaganding tua   mengungkapkan penghormatan terhadap 
tradisi, sekaligus menjadi harapan agar generasi mendatang, terutama anak-anak, dapat 
mencintai dan melestarikan budaya mereka. Dengan demikian, itak gur-gur tidak hanya 
menjadi sajian, tetapi juga pengingat akan pentingnya menjaga akar budaya dalam setiap 
langkah kehidupan baru (Bebena, Pattinama, & Lawalata, 2019). 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

506 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

Pemberian upa-upa oleh suhut (tuan rumah) dalam acara mamogoti bagas sibaganding tua 
(syukuran rumah baru) adalah ritual balasan yang dilakukan segera setelah suhut menerima 
berkat utama, seperti ulos bintang maratur dan penaburan boras sipir ni tondi, dari pihak hula-
hula (keluarga istri/pemberi berkat). Pelaksanaannya tidak menggunakan tudu-tudu 
sipanganon atau kain khusus, melainkan berupa uang tunai yang diserahkan secara 
langsung. Uang ini diserahkan oleh suhut kepada perwakilan hula-hula sebagai tanda terima 
kasih. Tindakan ini merupakan pengakuan adat atas jasa spiritual dan kehormatan yang 
telah diberikan hula-hula, secara efektif mengakhiri rangkaian ritual pemberian berkat dan 
memindahkan fokus kembali kepada Suhut sebagai pelaksana pesta. 

Secara etimologi, upa-upa berarti 'upah' atau 'balasan', namun maknanya jauh 
melampaui sekadar kompensasi materi. Dalam konteks adat, upa-upa adalah simbol 
penyempurnaan dan penguatan berkat (pasu-pasu) yang telah diterima. Dalam pandangan 
Batak Toba, berkat spiritual yang diberikan oleh hula-hula harus dibalas dengan materiil 
agar berkat tersebut "menguat" dan "mengikat" secara permanen. Tanpa balasan ini, berkat 
yang diterima dianggap belum sempurna atau lonong (hampa). Dengan memberikan upa-
upa, suhut memastikan bahwa doa untuk hagabeon, hasangapon, dohot hamoraon (panjang 
umur, kehormatan, dan kekayaan) akan benar-benar bersemayam dan bekerja di rumah 
baru tersebut (Sumantri, 2019). 

Makna sosial dari upa-upa sangat penting dalam menjaga keseimbangan tatanan dalihan 
na tolu. Uang ini berfungsi sebagai penghargaan atas kedudukan hula-hula sebagai pihak 
yang dihormati dan disembah (somba). Dengan memberikan upa-upa, suhut menunjukkan 
bahwa mereka tidak melupakan kewajiban materiil meskipun telah menerima berkat 
spiritual yang tak ternilai harganya. Filosofi di baliknya adalah pengakuan bahwa 
kehidupan yang seimbang harus memadukan tahi (kebulatan tekad) dengan parsaulian 
(kesejahteraan) dan parhajian (keberkahan materi). Hal ini sekaligus menjadi pengingat bagi 
hula-hula bahwa berkat mereka berharga dan dihargai, serta menopang martabat mereka. 

Oleh karena itu, upa-upa dalam mamogoti bagas sibaganding tua adalah ritual yang 
melambangkan timbal balik yang harmonis antara spiritualitas dan materialitas. Ini 
mengajarkan prinsip "Batak tidak mau untung sendiri"; rezeki dan berkat yang diperoleh 
suhut dari rumah baru harus segera dibagikan kembali kepada sumber berkatnya, hula-hula. 
Dengan menyempurnakan upacara melalui pemberian upa-upa, suhut memastikan bahwa 
rumah baru mereka (bagas sibaganding tua) akan menjadi tempat yang tidak hanya kaya 
secara fisik tetapi juga kaya secara adat dan spiritual, menjalin tali kekerabatan yang kokoh 
dan berkelanjutan. 
Perubahan Tradisi Mamogoti Bagas Sibaganding Tua Serta Faktor Penyebabnya 

Perubahan ini umumnya terjadi pada skala, kompleksitas, dan durasi acara. Beberapa 
pergeseran utama meliputi: 

Tabel 3. Perubahan Tradisi Mamogoti Bagas Sibaganding Tua 

Aspek 
Tradisi awal (lengkap/pesta 
adat) 

Perubahan yang terjadi 
(penyederhanaan) 

Skala Acara Merupakan pesta adat besar 
(ulaon adat atau gok) yang 
melibatkan seluruh anggota 

Sering diganti dengan acara 
yang lebih sederhana seperti 
mangapi-api i jabu atau 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

507 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

Aspek 
Tradisi awal (lengkap/pesta 
adat) 

Perubahan yang terjadi 
(penyederhanaan) 

dalihan natolu (hula-hula, dongan 
tubu, boru) secara lengkap, 
termasuk marsipanganon 
(makan bersama) dan marbagi 
jambar (membagi daging adat). 

manuruk jabu (syukuran kecil) 
atau hanya partangiangan (doa 
bersama) yang dipimpin 
pendeta/pemuka agama. 

Fokus 
Acara 

Fokus utama pada ritual adat 
dan penguatan hubungan 
sosial (terutama dengan hula-
hula) melalui penyerahan 
berbagai simbol adat. 

Fokus lebih bergeser ke 
kebaktian 
syukur/keagamaan yang 
dipimpin oleh pendeta (di 
rumah tangga Kristen) 
sebagai bentuk ucapan 
syukur kepada Tuhan, baru 
kemudian diikuti sesi adat 
yang dipersingkat. 

Durasi dan 
Pelaksanaan 

Membutuhkan persiapan yang 
rumit, waktu yang panjang, 
dan biaya yang besar. 

Dilaksanakan lebih cepat dan 
praktis, terutama bagi 
masyarakat Batak Toba yang 
tinggal di perkotaan atau 
perantauan (diaspora). 

Simbol 
Adat 

Semua simbol adat (dekke arsik, 
boras sipirni tondi, ulos) 
disampaikan dalam rangkaian 
acara adat yang formal dan 
terstruktur. 

Beberapa simbol atau 
tahapan adat disederhanakan 
atau ditiadakan, atau 
penyampaian hata (kata-kata) 
dipersingkat. 

 
Penyebab Utama Perubahan Tradisi 

Perubahan dalam pelaksanaan mamongoti bagas disebabkan oleh beberapa faktor sosial, 
ekonomi, dan budaya yang saling berkaitan: 

1.  Faktor Ekonomi (Biaya) 
a. Biaya yang tinggi: pelaksanaan ulaon adat yang lengkap membutuhkan biaya besar 

untuk jamuan (marsipanganon) bagi ratusan undangan, penyediaan daging adat 
(jambar), dan perlengkapan lainnya. 

b. Keterbatasan keuangan: banyak keluarga memilih mangapi-api i jabu (syukuran 
sederhana) atau partangiangan karena kondisi ekonomi yang tidak memungkinkan 
untuk mengadakan pesta adat besar. 

2.  Modernisasi dan Perkotaan 
a. Gaya hidup praktis: masyarakat Batak Toba yang tinggal di perkotaan cenderung 

memiliki gaya hidup yang lebih praktis dan efisien, sehingga memilih upacara yang 
lebih ringkas. 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

508 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

b. Keterbatasan waktu: kesibukan kerja dan jadwal yang padat membuat pelaksanaan 
pesta adat yang memakan waktu lama sulit dilakukan, baik bagi pemilik rumah 
maupun kerabat (dalihan natolu) yang diundang. 

3.  Jarak Geografis (Diaspora) 
a. Perantauan: banyak keluarga Batak Toba merantau (diaspora) dan jauh dari kampung 

halaman. Mengumpulkan seluruh anggota dalihan natolu (terutama hula-hula dan 
tulang) menjadi sulit dan membutuhkan biaya transportasi yang besar, sehingga 
memicu penyederhanaan. 

Nilai-Nilai yang Terkandung dalam Tradisi Mamongoti Bagas 
1.  Nilai Spiritual dan Keagamaan (Martuhan) 
Tradisi ini selalu diawali dengan kebaktian syukur (Partangiangan) yang dipimpin oleh 

Pendeta, menunjukkan bahwa: 
a. Ucapan syukur: rumah baru dipandang sebagai berkat dan rezeki dari Tuhan yang 

maha kuasa. Upacara ini adalah cara formal untuk mengungkapkan rasa terima 
kasih atas karunia tersebut. 

b. Permohonan berkat dan perlindungan: keluarga memohon agar rumah tersebut 
menjadi tempat yang diberkati, damai, dan terlindungi dari segala marabahaya, 
penyakit, dan gangguan. 

c. Penyerahan kepada tuhan: tindakan Pendeta membuka pintu rumah secara simbolis 
bermakna bahwa rumah itu dibuka dan diserahkan kepada Tuhan agar selalu 
menjadi sumber berkat. 

2.  Nilai Kekerabatan dan Solidaritas (Dalihan Natolu) 
 Inti dari upacara adat ini adalah penguatan dan pengakuan terhadap sistem 

kekerabatan dalihan natolu (tungku nan tiga): hula-hula, boru, dan dongan tubu. 
a. Penghormatan kepada hula-hula: Penyerahan berkat (ulos dan boras sipirni tondi) dari 

pihak hula-hula (kelompok marga istri/pemberi istri) menunjukkan penghormatan 
yang tinggi. hula-hula adalah sumber berkat utama, dan kedatangan mereka ke 
rumah baru melambangkan restu dan doa agar keluarga di rumah tersebut 
mendapatkan tua (berkat/keberuntungan). 

b. Persatuan dan gotong royong: kehadiran lengkap dari kerabat dan tamu (dongan 
tubu, boru, dongan sahuta) menunjukkan adanya solidaritas sosial dan kebersamaan 
(marsirumpa). Momen ini memperkuat ikatan dan memastikan pemilik rumah tidak 
merasa sendirian dalam memulai kehidupan baru. 

c. Pembentukan hubungan sosial baru: acara ini juga menjadi penanda masuk huta 
(kampung/lingkungan) baru, di mana keluarga secara resmi memperkenalkan diri 
kepada tetangga dan masyarakat sekitar, siap untuk menerima norma dan aturan 
yang berlaku. 

3.  Nilai Simbolis dan Harapan (Filosofis) 
 Setiap elemen yang diserahkan dalam upacara memiliki makna mendalam: 

a. Boras sipirni tondi: (beras penguat jiwa) melambangkan kehidupan, kekuatan roh, 
kesehatan, dan kesejahteraan. Penyerahannya adalah doa agar jiwa dan raga pemilik 
rumah selalu kuat dan diberkati. 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

509 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

b. Dekke arsik: (ikan mas arsik) Ikan mas dikenal berenang ke hulu. Ini melambangkan 
harapan agar rezeki mengalir, memiliki kemajuan, dan selalu hidup rukun seperti 
ikan yang beriringan. 

c. Ulos bintang mangatur: (ulos pemberi petunjuk) melambangkan berkat, harapan akan 
keturunan yang teratur, dan petunjuk dalam menjalani kehidupan. 

Waktu pukul 10:00: acara biasanya dilaksanakan saat parnakkok ni mata ni ari (matahari 
mulai meninggi), melambangkan harapan agar kesehatan, rezeki, dan status keluarga juga 
ikut meningkat dan bercahaya di masa depan 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hsil penelitian dan pembahasan yang telah diuraikan tentang kajian semiotika 

mamogoti bagas sibaganding tua budaya Batak Toba, maka peneliti menyimpulkan sebagai berikut: 

Mamogoti bagas sibaganding tua mengungkapkan bahwa acara ini merupakan budaya Batak 

Toba: ungkapan syukur atas rezeki rumah baru (Mamogoti Bagas) menjadikannya sebuah teks kaya 

yang dapat diurai melalui teori Charles Sanders Peirce. Fokus semiotika pada lima elemen 

menunjukkan bagaimana benda-benda ritual bertransformasi menjadi tanda sosial dan spiritual. 

Dekke arsik berfungsi ikonik dengan bentuknya yang utuh dan tidak terpotong, merepresentasikan 

keutuhan, keberkahan, dan pengharapan agar penghuni rumah baru mencapai keberuntungan 

seperti ikan yang selalu berlimpah; sedangkan Tudu-tudu sipangaon (kepala hewan) adalah ikon 

yang menegaskan pengakuan terhadap status sosial pemberi dan penerima, mencerminkan 

hierarki dan penghormatan. Kemudian, ulos bintang maratur bertindak sebagai indeks dari doa dan 

harapan agar kehidupan dalam rumah baru tertata rapi (maratur), menunjuk pada kerukunan dan 

kedamaian keluarga. Selanjutnya, boras sipir ni tondi adalah indeks yang berfungsi memperkuat 

semangat (tondi) dan keselamatan penghuni rumah. Puncaknya, itak gurgur menjadi simbol berkat 

dan pengharapan yang secara ritual harus "ditelan" atau diresapi oleh keluarga, mewakili 

penyerapan energi positif untuk kebahagiaan dan kemakmuran. Secara keseluruhan, mamogoti 

bagas sibaganding tua adalah demonstrasi kearifan lokal yang menjaga keharmonisan hubungan 

manusia dengan Tuhan, leluhur, dan sesama, memastikan bahwa rumah baru tidak hanya 

menjadi bangunan fisik, tetapi juga pusat keberkahan dan identitas budaya Batak yang lestar. 

Saran 

 Berdasarkan kesimpulan penelitian mengenai analisis semiotika ritual mamogoti bagas 

sibaganding tua, peneliti memiliki saran-saran berikut untuk pelestarian dan pengembangan kajian 

lebih lanjut: 

1. Dokumentasi dan pelestarian ritual: Diperlukan upaya berkelanjutan dan terstruktur dari 

masyarakat Batak Toba, tokoh adat, dan pemerintah daerah untuk mendokumentasikan 

dan melestarikan seluruh praktik upacara mamogoti bagas sibaganding tua. Hal ini penting 

untuk menjaga nilai-nilai luhur dan kearifan lokal yang terkandung di dalamnya agar tidak 

tergerus oleh kemajuan modernisasi dan perubahan zaman. 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

510 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

2. Integrasi kurikulum pendidikan: kajian mendalam mengenai makna dan simbolisme 

dalam ritual mamogoti bagas sibaganding tua harus diintegrasikan ke dalam kurikulum 

pendidikan, baik jalur formal maupun nonformal. Tujuannya adalah untuk menanamkan 

pemahaman, apresiasi, dan rasa bangga terhadap kearifan lokal budaya Batak Toba kepada 

generasi muda. 

3. Mendorong kajian semiotika lanjutan: penelitian ini diharapkan menjadi pemicu bagi 

kajian-kajian selanjutnya yang lebih mendalam mengenai simbol-simbol dan makna dalam 

berbagai aspek budaya Batak Toba lainnya melalui pendekatan semiotika. Penelitian 

lanjutan dapat memperkaya pemahaman kita tentang sistem signifikasi (tanda dan makna) 

dalam seluruh kearifan lokal Batak Toba. 

4. Pemanfaatan platform digital: komunitas budaya, tokoh adat, dan akademisi disarankan 

untuk memanfaatkan platform media digital (seperti video, media sosial, dan laman 

edukasi) sebagai sarana efektif. Tujuannya adalah untuk menyebarluaskan informasi dan 

mengedukasi masyarakat luas, termasuk diaspora Batak, tentang makna filosofis dan nilai-

nilai luhur yang terkandung dalam praktik mamogoti bagas sibaganding tua. 

REFERENSI 

Banjarnahor, D. (2022). Analisis Kritis Semiotika Lirik Lagu Batak Toba “Inang”(Kajian 
Pengorbanan Orang Tua). 

Bebena, M., Pattinama, M. J., & Lawalata, M. (2019). Proses, Pelaksanaan Dan Manfaat 
Kearifan Lokal (Rwambr) Dalam Pengembangan Usahatani Kelapa (Cocos Nucifera): 
Studi Kasus Petani Kelapa Di Desa Lumasebu, Maluku Tenggara Barat. Agrilan : Jurnal 
Agribisnis Kepulauan, 6(1), 79. Https://Doi.Org/10.30598/Agrilan.V6i1.387 

Firmando, H. B. (2020). Perubahan Sosial Dalam Upacara Adat Kematian Pada Etnis Batak 
Toba Di Tapanuli Utara. Sosial Budaya, 17(2), 95. 
Https://Doi.Org/10.24014/Sb.V17i2.10300 

Fitri, H., Ichsan, M., & Yunita, R. (2024). Analisis Semiotika Charles Sanders Pierce Pada 
Konten Tiktok Dalam Political Branding Prabowo-Gibran Di Pemilihan Umum 2024. 
Innovative: Journal Of Social Science Research, 4(5), 4825–4844. 

Hardiansyah, B., & Prasetyawati, H. (2023). Analisis Semiotika Representasi Freedom Of 
Speech Dalam Film Judas And The Black Messiah. Arima: Jurnal Sosial Dan Humaniora, 
1(2), 116–140. Opgehaal Van 
Https://Jurnalistiqomah.Org/Index.Php/Arima/Article/View/276 

Harnia, N. T. (2021). Analisis Semiotika Makna Cinta Pada Lirik Lagu “Tak Sekedar Cinta” 
Karya Dnanda. Jurnal Metamorfosa, 9(2), 224–238. 
Https://Doi.Org/10.46244/Metamorfosa.V9i2.1405 

Hutasoit, R., Lattu, I. M., & Timo, E. I. N. (2020). Kekuatan Simbolik Beras Dalam Ritus 
Kehidupan Masyarakat Batak Toba. Anthropos: Jurnal Antropologi Sosial Dan Budaya 
(Journal Of Social And Cultural Anthropology), 5(2), 183. 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

511 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

Https://Doi.Org/10.24114/Antro.V5i2.14922 

Irawan, P., & Putri, B. (2017). Representasi Personal Selling Dalam Film The Joneses 
(Analisis Semiotika John Fiske Dalam Film The Joneses Tahun 2010). Eproceedings Of 
Management, 4(1). 

Lantowa, J., Marahayu, N. M., & Khairussibyan, M. (2020). Semiotika: Teori, Metode, Dan 
Penerapannya Dalam Penelitian Sastra. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Lestari, D., Duku, S., & Yahya, A. H. (2023). Analisis Semiotika Nilai Moral Pada Film 
Mariposa. Jurnal Ilmu Sosial, Humaniora Dan Seni, 2(1), 17–22. 
Https://Doi.Org/Https://Jurnal.Minartis.Com/Index.Php/Jishs/Article/View/124
9 

Mariana, D. (2021). Pewarisan Sejarah Melalui Adat Mangongkal Holi Batak Toba Di 
Doloksanggul Kabupaten Humbang Hasundutan Sumatera Utara Tahun 2019. 
Seuneubok Lada: Jurnal Ilmu-Ilmu Sejarah, Sosial, Budaya Dan Kependidikan, 8(02), 147–156. 
Https://Doi.Org/Https://Doi.Org/10.33059/Jsnbl.V8i02.3555 

Meristin, A., & Supriatna, M. (2023). From Local Wisdom To The Classroom: Integrating 
Belangiran Values For Holistic Elementary Education. Dwija Cendekia: Jurnal Riset 
Pedagogik, 7(3). Https://Doi.Org/10.20961/Jdc.V7i3.78688 

Nararya, R. R. W. D. K., & Laksana, R. C. M. (2022). Kajian Semiotik Jean Baudrillard Dalam 
Iklan Televisi Nestle Bear Brand. Askara: Jurnal Seni Dan Desain, 1(1), 29–34. 
Https://Doi.Org/10.20895/Askara.V1i1.589 

Nathaniel, A., & Sannie, A. W. (2020). Analisis Semiotika Makna Kesendirian Pada Lirik 
Lagu “Ruang Sendiri” Karya Tulus. Semiotika: Jurnal Ilmu Sastra Dan Linguistik, 19(2), 
41. Https://Doi.Org/10.19184/Semiotika.V19i2.10447 

Nurindahsari, L. (2019). Analisis Semiotika Makna Motivasi Pada Lirik Lagu" Zona 
Nyaman" Karya Fourtwnty. Medium, 6(1), 14–16. 

Purba, A. R, Situmorang, P. Adelina, Sigiro, D. S., Manullang, D. Y., & Saragih, R. (2024). 
Nilai Sosial Dan Budaya Dalam Komunikasi Bahasa Batak Toba Pada Mambosuri: 
Sosiolinguistik. Jurnal Pendidikan Bahasa, 13(2). 
Https://Doi.Org/10.31571/Bahasa.V13i2.8513 

Purba, F. A., & Slamet, S. (2018). Makna Simbolik Tor-To Rsombah Dalam Upacara Adat 
Kematian Sayur Matua Pada Masyarakat Suku Batak Simalungun. Gelar: Jurnal Seni 
Budaya, 16(2), 219–229. 

Roduma Manalu. (2023). Menilik Makna Dari Simbol-Simbol Pada Wisata Budaya Batak 
Toba. Student Research Journal, 1(2), 195–205. 
Https://Doi.Org/10.55606/Sjryappi.V1i2.189 

Rustandi, A., Triandy, R., & Harmaen, D. (2020). Analisis Semiotika Makna Kerinduan Pada 
Lirik Lagu “Hanya Rindu” Karya Andmesh Kamaleng. Metabasa: Jurnal Bahasa, Sastra, 
Dan Pembelajaran, 2(2). 



Agnes Petriciana Simarmata1, Vita Riahni Saragih2, Immanuel Doclas Belmondo Silitonga3, Jumaria 

Sirait4, Junifer Siregar5- Analisis Makna Ulos Pada Upacara Adat Saur Matua Budaya Batak Toba: 

(Kajian Semiotika) 

 

512 
 

 

 

 

Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

Sibarani, R., & Purba, R. I. M. (2022). Lambang-Lambang Naskah Batak Toba Kajian 
Semiotika. Jbsi: Jurnal Bahasa Dan Sastra Indonesia, 2(01), 52–59. 
Https://Doi.Org/10.47709/Jbsi.V2i01.1434 

Sidabutar, R. L., Harahap, R., & Wuriyani, P. E. (2022). Umpasa Dalam Ritual Saur Matua 
Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika). Jurnal Bahasa Dan Sastra, 142–145. 

Sihombing, A. A. (2022). Mengenal Budaya Batak Toba Melalui Falsafah “Dalihan Na Tolu” 
(Perspektif Kohesi Dan Kerukunan). Jurnal Lektur Keagamaan, 16(2), 347–371. 
Https://Doi.Org/10.31291/Jlk.V16i2.553 

Simanjuntak, P. M., Affendi, Y., & Laksemi, S. K. (2019). Akulturasi Dan Asimilasi Ornamen 
Gorga Batak Toba Dalam Arsitektur Gereja Katolik St Mikael, Pangururan. Jurnal Seni 
Dan Reka Rancang: Jurnal Ilmiah Magister Desain, 1(2), 223–238. 
Https://Doi.Org/10.25105/Jsrr.V1i2.6736 

Simbolon, D. (2022). Analisis Nilai-Nilai Budaya Pada Tradisi Mangulosi Dalam Perkawinan Adat 
Batak Toba. Universitas Sriwijaya. 

Sumantri, D. (2019). Strategi Pengembangan Desa Wisata Di Kelurahan Jelekong, 
Kabupaten Bandung. Jurnal Geografi Lingkungan Tropik, 2(2), 28–41. 
Https://Doi.Org/10.7454/Jglitrop.V2i2.47 

Suri, M., & Permata Aini, S. (2023). Personal Branding Gibran Rakabuming Raka Sebagai 
Walikota Solo Melalui Media Baru Analisis Semiotika Aktivitas Twitter 
@Gibran_Tweet. Jurnal Penelitian Inovatif, 3(2), 447–458. 
Https://Doi.Org/10.54082/Jupin.181 

Tama, K. (2024). Ritual Ulaon Unjuk Dalam Perkawinan Masyarakat Adat Batak Toba: Sebuah 
Kajian Pergelaran Budaya. Institut Seni Indonesia Yogyakarta. Opgehaal Van 
Http://Digilib.Isi.Ac.Id/Id/Eprint/16986 

Tobing, S., Munandar, A. A., Tjahjandari, L., & Christomy, T. (2023). Jakarta Toba Batak 
Subject Position In Toba Batak Mangongkal Holi Discourse: Laclau Discourse Analysis. 
Mudra Jurnal Seni Budaya, 38(3), 252–258. 
Https://Doi.Org/10.31091/Mudra.V38i3.2328 

 


