
Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

185 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba 

 (Kajian Semiotika) 
 

Novitasari Tampubolon1, Junifer Siregar2, Marlina Agkris Tambunan3, Jumaria Sirait4, 

Immanuel Doclas Belmondo Silitonga5 

Prodi Pendidikan Indonesia, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas HKBP 

Nommensen Pematangsiantar, Indonesia 

novitasaritampubolon20@gmail.com, junifersiregar08480@gmail.com, marlinatambunan71@gmail.com,  

jumariasirait@gmail.com,  immanuel814@gmail.com                                                    

                  
Riwayat Artikel: 
Diterima: 10 December 2024 

 
Direvisi: 10 May 2025 

 
Diterbitkan: 30 July 2025 

 

 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk Analisis Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba. Penelitian ini 

menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan metode deskriptif. Lokasi penelitian ini dilakukan di Pematangsiantar-

Simalungun. Sebagai tempat Penelitian karena di daerah tersebut masih melakukan tradisi mambosuri dalam acara adat 

kelahiran Berdasarkan analisis mendalam yang telah dilakukan melalui serangkaian penelitian dan pembahasan 

mengenai makna mambosuri sebagai representasi kearifan lokal dalam kebudayaan Batak Toba, yang ditinjau melalui 

lensa kajian semiotika, maka peneliti menarik kesimpulan sebagai berikut:  Mambosuri, sebuah tradisi yang kaya makna 

dalam siklus kehidupan masyarakat Batak Toba, khususnya menandai tujuh bulan kehamilan anak pertama, terungkap 

melalui kajian semiotika bukan sekadar sebagai ritual seremonial belaka. Lebih dari itu, tradisi ini menjelma menjadi 

sebuah sistem komunikasi simbolik yang terjalin erat dengan nilai-nilai luhur dan harapan mendalam bagi keluarga 

yang menanti kehadiran sang buah hati.  Mambosuri, sebuah tradisi tujuh bulanan kehamilan dalam budaya Batak Toba, 

lebih dari sekadar ritual menyambut anak pertama. Penelitian mengungkapkan bahwa tradisi ini merupakan sistem 

komunikasi simbolik yang kaya akan harapan dan nilai-nilai luhur. Melalui upa-upa dan elemen ritualnya, mambosuri 

merefleksikan doa mendalam untuk kesehatan ibu dan bayi, kelancaran persalinan, keberlanjutan keturunan, serta 

kesejahteraan keluarga. Evolusi dari "mangirdak" menjadi "mambosuri" menunjukkan adaptasi tradisi terhadap zaman 

tanpa kehilangan esensi dukungan kekeluargaan dan harapan yang disampaikan melalui simbol-simbol. Mambosuri 

menjadi representasi visual dan ritual dari nilai-nilai inti masyarakat Batak Toba, mempererat ikatan sosial, dan 

memberikan landasan spiritual bagi generasi penerus. Di dalamnya terkandung nilai-nilai pendidikan seperti 

pentingnya kekeluargaan, solidaritas, optimisme, perhatian terhadap kesehatan, pelestarian budaya, kemampuan 

beradaptasi, dan pemahaman komunikasi simbolik. Setiap ikon, indeks, dan simbol dalam mambosuri menyampaikan 

doa dan ekspektasi akan kesehatan, rezeki, kesuburan, pertumbuhan, perlindungan spiritual, kebahagiaan, dan 

keberkahan.  

Kata Kunci: Semiotika,Makna Simbolik,Batak, Mambosuri, kearifan Lokal  

mailto:novitasaritampubolon20@gmail.com
mailto:junifersiregar08480@gmail.com
mailto:marlinatambunan71@gmail.com
mailto:jumariasirait@gmail.com
mailto:immanuel814@gmail.com
mailto:adisuarmansitumorang@uhn.ac.id
mailto:adisuarmansitumorang@uhn.ac.id


Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

186 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

PENDAHULUAN 

Indonesia adalah negara yang kaya akan keanekaragaman suku bangsa. Keberagaman ini 
muncul akibat perbedaan ras, lingkungan geografis, latar belakang sejarah, perkembangan 
daerah, serta agama dan kepercayaan. Di Indonesia, terdapat suku bangsa yang jumlahnya 
mayoritas maupun minoritas. Indonesia memiliki keragaman budaya yang terlahir dari 
berbagai suku. Keberagaman kebudayaan Indonesia terlihat jelas dalam berbagai bentuk, 
seperti rumah adat, pakaian adat, tradisi, serta hasil karya seni dari masing-masing suku. 
Kekayaan budaya Indonesia merupakan warisan turun-temurun dari nenek moyang setiap 
suku (M. M. R. Sihombing, 2023). 
Salah satu provinsi yang mencerminkan kekayaan keanekaragaman suku dan budaya 
Indonesia adalah Sumatera Utara. Provinsi ini, yang terletak di bagian utara Pulau 
Sumatera, dikenal dengan kekayaan alam, budaya, dan keragaman sukunya yang luar 
biasa. Keragaman suku di Sumatera Utara menjadi salah satu ciri khas provinsi ini. Provinsi 
ini dihuni oleh berbagai suku bangsa, seperti Batak, Melayu, Nias, Minangkabau, Jawa, dan 
Tionghoa. Setiap suku memiliki budaya, bahasa, dan tradisi yang unik sehingga 
menciptakan kebudayaan yang kaya dan berwarna (Nerisa Sertiawan & Nuriza Dora, 2024). 
Di antara beragam suku yang mendiami Sumatera Utara, suku Batak merupakan salah satu 
suku dengan jumlah penduduk yang signifikan. Menurut data BPS 2020, suku Batak 
tersebar di berbagai pulau di Indonesia, dengan konsentrasi terbesar di Pulau Sumatera 8,98 
persen, diikuti oleh Pulau Jawa 5,37 persen, Pulau Kalimantan 0,63 persen, Pulau Sulawesi 
0,08 persen, Papua dan Maluku 0,24 persen serta Pulau Bali dan Nusa 0,06 persen. Suku 
Batak sendiri terdiri dari beberapa sub-suku, yaitu Toba, Simalungun, Karo, Angkola, 
Mandailing, dan Pak-Pak Dairi. Masing-masing sub-suku ini memiliki tradisi dan kearifan 
lokal yang unik, menambah kekayaan budaya Sumatera Utara (Napitupulu, Kep, Butar-
Butar, & Ds, 2020). 
Suku Batak Toba kaya akan kearifan lokal yang tercermin dalam berbagai aspek kehidupan 
mereka. Salah satu yang paling menonjol adalah konsep Dalihan Na Tolu, yang menjadi 
landasan sistem kekerabatan dan etika sosial. Ulos dan kain tenun khas Batak, juga 
mengandung nilai-nilai kearifan lokal. Setiap motif dan warna ulos memiliki makna 
simbolis yang mendalam, mencerminkan nilai-nilai kehidupan, adat istiadat, dan 
hubungan sosial. Kearifan lokal lainnya adalah tradisi marsirimpa yang menggambarkan 
semangat gotong royong dan kerjasama saling membantu. Tradisi ini sering dipraktikkan 
dalam kegiatan pertanian, pembangunan rumah, atau upacara adat. Selain itu, salah satu 
kearifan lokal budaya Batak Toba yaitu mambosuri (Purba, Situmorang, Sigiro, Manullang, 
& Saragih, 2024). Acara tujuh bulanan, atau yang dikenal sebagai mambosuri merupakan 
salah satu tradisi penting dalam budaya Batak Toba yang dilaksanakan sebagai wujud rasa 
syukur atas berkat yang diperoleh dari setiap pasangan suami istri yang baru 
melangsungkan pernikahan.  Tradisi mambosuri, sebuah acara wajib bagi suku Batak Toba 
pada usia kehamilan 7 bulan, bukan sekadar ritual melainkan representasi budaya yang 
kaya akan makna filosofis dan simbolis. Dalam tradisi mambosuri, setiap elemen, mulai 
dari pakaian, makanan, hingga rangkaian ritual mengandung simbol-simbol yang dapat 
dianalisis secara mendalam melalui lensa semiotika Pierce (Purba et al., 2024). Menurut 
Charles Sanders Pierce, tanda tidak hanya terbatas pada hubungan antara penanda dan 
petanda, tetapi juga melibatkan interpretan, yaitu efek yang dihasilkan tanda pada pikiran 
pengguna. Dalam kajian semiotika, mambosuri sebagai tradisi adat Batak Toba, dapat 



Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

187 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

diinterpretasikan sebagai sistem tanda yang kaya makna (D. I. Sihombing & Simanjuntak, 
2020). Setiap elemen dalam tradisi ini, mulai dari makanan, ulos, hingga rangkaian ritual 
berperan sebagai simbol yang menyampaikan pesan-pesan budaya yang mendalam (Cahya 
et al., 2024). 
Di tengah arus perubahan ini, mempertahankan kearifan lokal menjadi sangat penting 
karena kearifan lokal juga mengajarkan cara hidup harmonis dengan alam dan merupakan 
warisan berharga untuk generasi mendatang. Untuk mempertahankannya, kita perlu 
mempelajari dan mempraktikkan tradisi lokal, mendukung produk lokal, menggunakan 
bahasa daerah, mengajarkan kearifan lokal kepada generasi muda, dan memanfaatkan 
teknologi untuk mendokumentasikan dan mempromosikannya (Cahya et al., 2024). Dengan 
upaya bersama, kita dapat menjaga kearifan lokal tetap hidup dan berkembang di tengah 
arus globalisasi. Terutama bagi suku Batak Toba yang memiliki warisan budaya kaya. 
Kearifan lokal ini, tercermin dalam konsep Dalihan Na Tolu, ulos, marsirimpa, dan rumah 
adat, bukan sekedar tradisi tetapi juga pilar identitas dan kekuatan masyarakat. Pelestarian 
kearifan lokal Batak Toba memerlukan upaya bersama melalui pendidikan, dukungan seni 
dan kerajinan, pemanfaatan teknologi, peran serta masyarakat, dan penguatan lembaga 
adat (Simbolon, 2019). 
Berdasarkan hasil kuisioner yang penulis bagikan, hasil menunjukkan bahwa dari 33 orang 
dengan usia 17-25  tahun yang mayoritas merupakan suku Batak Toba 81,8% dan sebagian 
kecil suku Batak Simalungun 18,2%. Mayoritas responden berdomisili di Kota 
Pematangsiantar 57,6%, sementara sisanya di Kabupaten Simalungun 42,4%. Dari total 
responden, lebih dari separuhnya 54,5% mengaku tidak mengetahui apa itu adat 
mambosuri. Hal ini mengindikasikan kurangnya sosialisasi dan edukasi mengenai tradisi 
ini di kalangan anak muda. Bahkan, dari mereka yang mengetahui adat mambosuri 45,5%, 
sebagian besar 63,6% tidak pernah melaksanakannya, sementara hanya 36,4% yang pernah 
berpartisipasi dalam tradisi ini. Data ini menunjukkan adanya kesenjangan antara 
pengetahuan dan praktik adat mambosuri di kalangan generasi muda. Kurangnya 
pemahaman dan minimnya pengalaman berpartisipasi dalam tradisi ini mengindikasikan 
potensi hilangnya warisan budaya Batak Toba jika tidak ada upaya pelestarian yang lebih 
intensif (Mariana, 2021). 
Pemerintah dalam upaya menjaga kearifan lokal budaya Indonesia menerbitkan Undang- 
Undang Dasar Negara Republik Indonesia Pasal 1 Undang-Undang (UU) Nomor 5 Tahun 
2017 tentang Pemajuan Kebudayaan menjelaskan bahwa pemajuan kebudayaan dilakukan 
dengan cara melindungi, mengembangkan, memanfaatkan, dan membina kebudayaan 
(Simanullang, Septiani, & Nadilla, 2022). Sebagai generasi penerus yang juga generasi emas 
memiliki tanggung jawab besar untuk turut serta dalam upaya pelestarian tersebut 
(Siburian, 2021). Upaya ini tidak hanya penting untuk mempertahankan identitas bangsa, 
tetapi juga untuk memastikan bahwa nilai-nilai luhur yang terkandung dalam kearifan 
lokal tetap hidup dan relevan di era modern ini dengan cara mempelajari dan memahami 
kearifan lokal, seperti mencari tahu tentang berbagai aspek kearifan lokal seperti tradisi dan 
adat istiadatnya. Selain itu di era digital, teknologi dapat digunakan untuk melestarikan 
kearifan lokal seperti mendokumentasikan dan menyebarluaskan informasi tentang 
kearifan lokal (Nauly & Fransisca, 2020). 
Berdasarkan hasil wawancara dengan Bapak Manguji Nababan S.S., M.A bahwa di zaman 
dahulu istilah mambosuri ini dikenal dengan istilah mangirdak  yang berasal dari kata irdak 
yang artinya mengejutkan, jadi ketika pasangan yang baru menikah dikarunia anak 



Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

188 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

pertama maka orangtua dari pihak perempuan menghitung sudah berapa lama usia 
kandungan anak perempuannya lalu pada usia kehamilan tujuh bulan orangtua 
perempuan akan datang secara tiba-tiba ke rumah anak perempuannya.  Berbeda dengan 
saat ini acara dilakukan orangtua perempuan terlebih dahulu menelepon anak 
perempuannya untuk membuat kesepakatan waktu untuk melakukan acara tersebut. 
Mangirdak ini juga dikenal dengan pasahat ulos tondi yang sekarang lebih dikenal dengan 
pasahat ulos mula gabe. Namun kini tradisi tersebut dikenal dengan acara mambosuri. Dari 
hasil wawancara dapat disimpulkan bahwa acara mambosuri mengalami perubahan 
seiring waktu. Oleh karena itu untuk mendapatkan pemahaman yang utuh maka perlu 
dilakukan penelitian guna mengungkap makna simbolik dibalik elemen budaya tersebut 
(Situmorang & Sibarani, 2021).  
Penelitian terdahulu yang relevan terkait permasalahan yang hendak diteliti adalah 
Penelitian Mira Cahya dkk yang berjudul “Eksplorasi Nilai-Nilai Moral dalam Tradisi 
Mambosuri Batak Toba (Studi Pustaka)” yang menemukan bahwa tradisi mambosuri 
bukan hanya sekedar ritual adat, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai moral yang 
mendalam, seperti penghormatan, keharmonisan keluarga, dan keadilan sosial. Upacara ini 
dilaksanakan pada usia kehamilan tujuh bulan dan melibatkan berbagai ritual yang 
mencerminkan dukungan sosial bagi calon ibu, serta penguatan hubungan antar keluarga. 
Hasil penelitian ini mendeskripsikan trradisi mambosuri berperan dalam menjaga 
keseimbangan sosial serta memperkuat ikatan kekeluargaan, yang sekaligus menjadi media 
untuk melestarikan warisan budaya di tengah perubahan zaman dari nilai-nilai moral yang 
terkandung dalam acara mambosuri. Persamaan penelitian Mira Cahya dengan penelitian 
penulis ada pada objek yaitu tradisi mambosuri Batak Toba. Perbedaan penelitian terdapat 
pada penggunaan  kajian teoritis dalam tradisi mambosuri yaitu semiotika dengan nilai-
nilai moral (Haloho, 2022). 
Bertolak dari latar belakang di atas, maka peneliti tertarik untuk menganalisis makna 
mambosuri sebagai kearifan lokal budaya Batak Toba dalam kajian semiotika. Selanjutnya 
dalam studi penelitian terdahulu, tidak ditemukan adanya kesamaan  dalam kajian 
penelitian dengan kajian penelitian penulis. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa 
penelitian tentang Makna mambosuri sebagai kearifan lokal budaya Batak Toba (Kajian 
Semiotika) ini merupakan sebuah penelitian yang baru dan layak untuk dilanjutkan 
(Pratiwi, 2023). 
Penelitian tentang makna mambosuri dengan pendekatan semiotika Pierce diharapkan 
dapat memberikan kontribusi signifikan dalam upaya  pelestarian, dan revitalisasi nilai-
nilai kearifan lokal budaya Batak Toba untuk generasi mendatang (Asnewastri, 2018). 
Melalui analisis yang mendalam terhadap ikon, indeks, dan simbol yang terkandung dalam 
tradisi ini, kita dapat mengungkap makna-makna tersembunyi yang mungkin belum 
disadari sebelumnya. Lebih jauh, kajian ini juga diharapkan dapat menjadi model bagi 
penelitian serupa terhadap berbagai bentuk kearifan lokal lainnya yang ada di Indonesia, 
sehingga kekayaan budaya bangsa dapat terus dilestarikan dan dikembangkan. 
Berdasarkan paparan di atas, penulis tertarik untuk meneliti "Makna Mambosuri sebagai 
Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika). 

METODE 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan metode deskriptif. Menurut 
Sugiyono (Panjaitan, 2019), metode penelitian kualitatif sering disebut metode penelitian 



Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

189 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

naturalistik karena penelitiannya dilakukan pada kondisi yang alamiah (natural setting), 
disebut juga sebagai metode etnographi karena pada awalnya metode ini lebih banyak 
digunakan untuk penelitian analisisnya bidang antropologi budaya disebut sebagai metode 
kualitatif, karena data yang terkumpul dan lebih bersifat kualitatif. Dengan menggunakan 
metode kualitatif, peneliti dapat mengamati secara mendalam dan menggali informasi 
secara detail mengenai budaya Batak Toba tentang makna mambosuri sebagai kearifan 
lokal budaya Batak Toba (kajian semiotika) . 
Lokasi penelitian ini dilakukan di Pematangsiantar-Simalungun. Sebagai tempat Penelitian 
karena di daerah tersebut masih melakukan tradisi mambosuri dalam acara adat kelahiran 
Penelitian ini akan dilaksanakan di Kabupaten Simalungun pada bulan Maret – April 2025. 
Menurut Sugiyono (A. A. Sihombing, 2018) Teknik pengumpulan data merupakan angkah 
yang paling utama dalam penelitian, karena tujuan utama dari penelitian adalah 
mendapatkan data. Tanpa mengetahui teknik pengumpulan data, maka peneliti tidak akan 
mendapatkan data yang memenuhi standar data yang ditetapkan. Pengumpulan ata dapat 
dilakukan dalam berbagai setting, berbagai sumber, dan berbagai cara. Bila dilihat dari 
setting-nya, data dapat dikumpulkan pada setting alamiah (natural setting), pada 
laboratorium dengan metode eksperimen, di sekolah dengan tenaga pendidikan dan 
kependidikan, di rumah dengan berbagai responden, pada suatu seminar, diskusi, di jalan 
dan lain-lain. Bila di lihat dari sumber datanya, maka pengumpulan data dapat 
menggunakan sumber primer, dan sumber sekunder (Firmando, 2020). Sumber primer 
adalah sumber data yang langsung memberikan data kepada pengumpul data, dan sumber 
sekunder merupakan sumber yang tidak langsung memberikan data kepada pengumpul 
data, misalnya lewat orang lain atau lewat dokumen (Simamora & Rumapea, 2023). 
Selanjutnya bila dilihat dari segi cara atau teknik pengumpulan data, maka teknik 
pengumpulan data dapat dilakukan dengan observasi (pengamatan), interview 
(wawancara), kuesioner (angket), dokumentasi dan gabungan ke empatnya (Hutasoit, 
Lattu, & Timo, 2020). 
Analisis data dalam penelitian kualitatif, dilakukan pada saat pengumpulan data 
berlangsung, dan setelah selesai pengumpulan data dalam periode tertentu. Pada saat 
wawancara, peneliti sudah melakukan analisis terhadap jawaban yang diwawancarai. Bila 
jawaban yang diwawancarai setelah dianalisis terasa belum memuaskan, maka peneliti 
akan melanjutkan pertanyaan lagi, sampai tahap tertentu, diperoleh data yang dianggap 
kredibel (Desiani, 2022).  
Menurut Miles and Huberman dalam Sugiyono (Tobing, Munandar, Tjahjandari, & 
Christomy, 2023) bahwa aktivitas dalam analisis data kualitatif dilakukan secara interaktif 
dan berlangsung secara terus menerus sampai tuntas, sehingga datanya sudah jenuh. 
Aktivitas dalam analisis data, yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan 
kesimpulan. 

 

 

 

 

 



Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

190 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Data Penelitian  

Data Penelitian I 

Tabel 1. Data Penelitian I 

 
Dekke Sitio-tio (Ikan Mas Arsik) 

 
Accimun (Timun) 

Gaol (Pisang) 
 

Utte Pangir (Jeruk Purut) 

 
Pira ni Manuk (Telur Ayam) 

 
Itak Gurgur 



Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

191 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

 
Ulos Mangiring 

 

 

Hasil dan Pembahasan Penelitian 1 

Tabel 2. Hasil dan Pembahasan Penelitian 1 

No Jenis Elemen Budaya Makna Semiotika 

1 Dekke Sitio-tio (Ikan Mas Arsik) 

 
 

Ikon: Secara ikonik, ikan mas merepresentasikan 

kesuburan dan kemakmuran karena kemampuannya 

bertelur banyak. Bentuk utuh ikan juga bisa diartikan 

sebagai harapan akan kelahiran bayi yang sempurna dan 

sehat. 

Indeks: Kehadiran ikan mas arsik secara indeksikal 

menandakan sebuah perayaan penting dalam siklus 

hidup, khususnya kehamilan tujuh bulan. Proses 

memasaknya yang khas (diarsik) dan penggunaan bumbu-

bumbu tertentu menjadi penanda tradisi kuliner Batak 

Toba yang diwariskan. 

Simbol: Ikan mas arsik merupakan simbol harapan akan 

berkat, rezeki, dan kelimpahan bagi keluarga yang akan 

menyambut anggota baru. Cara penyajian dan 

pembagiannya dalam acara adat juga memiliki makna 

simbolik terkait dengan hubungan kekerabatan dan restu 

dari para leluhur. Nama "Sitio tio" sendiri mengandung 

makna kejernihan, kesejukan dan kedamaian, 

menyimbolkan harapan akan ketenangan dan 

kebahagiaan bagi ibu dan bayi. 

2 Accimun (Timun) Ikon: Bentuk timun yang panjang dan segar serta 

kandungan airnya yang banyak bisa menggambarkan 

harapan akan pertumbuhan bayi yang sehat dan 

kecukupan cairan ketuban. Sifatnya yang dingin juga bisa 

secara ikonik diasosiasikan dengan kesejukan dan 

ketenangan. 



Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

192 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

No Jenis Elemen Budaya Makna Semiotika 

 
 

Indeks: Rasa segar dan kandungan air dalam timun 

menunjukkan efek melegakan dan menyegarkan bagi ibu 

hamil. Penggunaannya sebagai pangalambohi (penyegar) 

mengindikasikan fungsinya untuk meredakan rasa tidak 

nyaman selama kehamilan. 

Simbol: Timun dipercaya sebagai pangalambohi 

(penyegar), sehingga secara simbolis melambangkan 

harapan agar ibu hamil selalu merasa segar dan nyaman 

selama masa kehamilan. Sifatnya yang menyejukkan juga 

bisa melambangkan harapan akan ketenangan dan 

kedamaian dalam keluarga menyambut kelahiran sang 

buah hati. 

 

3 Gaol (Pisang) 

 

Ikon: Bentuk pisang yang bergerombol secara ikonik 

melambangkan kesuburan dan keturunan yang banyak. 

Rasanya yang manis secara ikonik diasosiasikan dengan 

harapan akan kehidupan yang manis dan bahagia. 

Indeks: Keberadaan pisang dalam ritual mambosuri 

menjadi indeks dari harapan akan kemakmuran dan 

keberlanjutan keluarga. Jenis pisang tertentu yang 

digunakan mungkin juga memiliki makna indeksikal 

tersendiri dalam tradisi lokal. 

 Simbol: Pisang seringkali menjadi simbol kesuburan, 

kemakmuran, dan rezeki yang berlimpah dalam berbagai 

budaya di Indonesia. Dalam konteks ini, pisang 

melambangkan harapan agar keluarga yang baru akan 

bertambah ini senantiasa diberikan keberkahan. 

4 Utte Pangir (Jeruk Purut) 

 
 

Ikon: Aroma segar dan khas dari jeruk purut secara ikonik 

diasosiasikan dengan kesegaran, kebersihan, dan 

kesehatan. Sensasi dingin dan menyegarkan saat 

digunakan untuk mandi secara ikonik mewakili 

pembersihan fisik dan spiritual. 

 Indeks: Penggunaan pangir menjadi indeks dari tradisi 

membersihkan diri menjelang persalinan, baik secara fisik 

maupun simbolis. Prosesi memandikan ibu hamil dengan 

pangir mengindikasikan tahapan penting dalam ritual 

mambosuri. 

 Simbol: Jeruk purut dalam tradisi Batak seringkali 

digunakan sebagai simbol untuk mengusir roh-roh jahat 



Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

193 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

No Jenis Elemen Budaya Makna Semiotika 

dan membawa keberuntungan. Penggunaannya dalam 

pangir melambangkan harapan agar ibu dan bayi 

terhindar dari segala mara bahaya dan selalu dalam 

keadaan suci. 

5 Pira ni Manuk (Telur Ayam) 

 

Ikon: Bentuk telur yang bulat secara ikonik menyerupai 

konsep kehidupan yang utuh dan berkelanjutan. 

Cangkangnya yang keras bisa menggambarkan 

perlindungan, sementara isinya yang bernutrisi 

melambangkan potensi kehidupan dan pertumbuhan. 

Indeks: Keberadaan telur dalam acara ini menunjukkan 

simbolisme yang dianggap penting dalam tradisi. 

Tindakan memegang atau memperlakukannya dengan 

hati-hati mengindikasikan nilai kehidupan yang dijunjung 

tinggi. 

Simbol: Telur secara universal sering melambangkan 

awal kehidupan, kesuburan, dan potensi. Dalam konteks 

ini, bentuknya yang bulat dipercaya melambangkan tekad 

hidup yang bulat dan kuat bagi sang bayi. Harapannya 

adalah agar bayi memiliki kehidupan yang utuh, sukses, 

dan tidak mudah menyerah. 

6 Itak Gurgur 

 

Ikon: Secara ikonik, itak gurgur menghadirkan kemiripan 

visual yang menarik. Bentuknya yang beragam 

mencerminkan keunikan individu, sementara warna 

putihnya melambangkan kesucian dan harapan baru. 

Teksturnya yang tidak halus dapat diinterpretasikan 

sebagai representasi perjalanan hidup yang tidak selalu 

mulus. 

Indeks: Sebagai indeks, keberadaan itak gurgur menunjuk 

pada serangkaian keterkaitan. Bahan dasarnya, tepung 

beras, mengindikasikan hasil bumi dan praktik bercocok 

tanam. Proses pembuatannya yang melibatkan 

pengukusan menandakan adanya persiapan dan potensi 

kolaborasi. Lebih lanjut, kehadirannya secara langsung 

menandai sedang berlangsungnya upacara adat 

mambosuri. 

Simbol: Dalam ranah simbolik, itak gurgur sarat akan 

makna budaya. Ia menjadi representasi kuat dari harapan 

akan keberkahan bagi ibu dan bayi.  Tindakan berbagi itak 

gurgur melambangkan persatuan dan kebersamaan 



Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

194 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

No Jenis Elemen Budaya Makna Semiotika 

dalam komunitas. Di samping itu, itak gurgur juga 

dipercaya sebagai simbol penolak bala dan pembawa doa 

serta harapan baik. 

7 Ulos Mangiring 

 

Ikon: Motif dan warna pada ulos mangiring secara ikonik 

merepresentasikan identitas budaya Batak dan nilai-nilai 

luhur yang diwariskan. Desainnya yang khas menjadi ciri 

visual dari tradisi tersebut. 

 Indeks: Proses pemberian ulos mangiring kepada ibu 

hamil dan keluarga menjadi indeks dari adanya ikatan 

kekeluargaan yang kuat dan dukungan dari para kerabat. 

Sentuhan fisik ulos juga menjadi indeks dari doa dan restu 

yang diberikan. 

 Simbol: Ulos mangiring adalah simbol yang sangat kuat 

dalam budaya Batak. Secara simbolis, ulos ini memiliki 

makna penghormatan, kasih sayang, perlindungan, dan 

harapan akan keselamatan serta kesejahteraan bagi ibu 

dan bayi. Tindakan mangiring (mengikuti atau menyertai) 

juga melambangkan harapan agar anak yang lahir kelak 

akan mengikuti jejak yang baik dari leluhurnya. 

Hasil dan pembahasan pada penelitian I ini diperkuat oleh pendapat  tokoh masyarakat Bapak 

Saor Gultom, seorang tokoh adat Batak bermarga Gultom, terungkap informasi mendalam 

mengenai adat mambosuri atau yang juga dikenal sebagai tujuh bulanan dalam budaya Batak. 

Bapak Gultom menjelaskan bahwa tradisi yang dulunya disebut mangirdak ini kini lebih populer 

dengan istilah mambosuri, yang secara harfiah berarti tujuh bulanan dan dilaksanakan ketika usia 

kehamilan seorang wanita mencapai tujuh bulan. Dalam pelaksanaannya, pihak keluarga 

perempuan (parboru) mengunjungi kediaman pihak keluarga laki-laki (paranak) dengan 

membawa berbagai persembahan atau upa-upa yang sarat akan makna, seperti  dekke sitio tio 

(ikan mas), accimun (timun), pira ni manuk (telur ayam), utte pangir (jeruk purut) , kue tradisional 

itak gurgur, gaol (pisang) dan ulos mangiring. Lebih lanjut, Bapak Gultom mengungkapkan 

bahwa adat mambosuri tidak selalu menjadi kewajiban untuk setiap kehamilan, melainkan 

umumnya hanya dilaksanakan untuk anak pertama. Beliau mencontohkan bahwa pewawancara 

sendiri, yang merupakan anak keempat, tidak mengalami pelaksanaan adat ini saat ibunya 

mengandung (Widyaningrum & Prihastari, 2021). Selain membawa upa-upa, pihak parboru juga 

memiliki peran penting, sementara pihak paranak bertugas menyiapkan hidangan penutup atau 

pagori sipanganon untuk dinikmati bersama. Fleksibilitas dalam pelaksanaan adat ini juga disoroti 

oleh Bapak Gultom, di mana kondisi seperti perantauan atau keterbatasan ekonomi dapat menjadi 

faktor yang mempengaruhi pelaksanaannya. Setiap upa-upa yang dibawa dalam adat mambosuri 

memiliki makna simbolis yang mendalam. Ikan mas (dekke sitio tio) melambangkan harapan akan 

kesehatan dan kebaikan bagi ibu dan bayi. Mentimun (accimun) dan pisang berfungsi sebagai 



Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

195 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

pelengkap. Kue itak gurgur dengan namanya yang berarti mendidih atau matang, menyimbolkan 

kelancaran hingga proses persalinan (Tjilen et al., 2023). Telur ayam (pira ni manuk) dan ayam 

yang diolah (manuk binatur) merepresentasikan keberlanjutan keturunan dan harapan akan 

kehidupan yang teratur bagi sang anak kelak. Selain itu, kain ulos mangiring yang diberikan 

memiliki makna mengiringi dan melindungi ibu serta bayi yang dikandung. Bapak Gultom 

mengakhiri wawancara dengan menyampaikan keprihatinannya terhadap minimnya 

pengetahuan generasi muda mengenai adat Batak, sekaligus mengapresiasi inisiatif untuk 

menggali lebih dalam tentang tradisi ini. Secara keseluruhan, adat mambosuri merupakan warisan 

budaya Batak yang kaya akan simbol dan nilai-nilai luhur, khususnya dalam menyambut 

kehadiran buah hati (Siraj, Nasrah, Illah, & Simehate, 2022). 

Perubahan tradisi mambosuri serta faktor penyebabnya 

Menurut bapak Manguji Nababan bahwa mambosuri telah mengalami perubahan seiring 

berjalannya waktu, dahulu acara mambosuri ini dikenal dengan kata mangirdak yang berasal dari 

kata irdak artinya kejut, untuk tentang pelaksanaan awal adat tersebut bahwa biasanya orangtua 

dari pihak perempuan menghitung hari demi hari, sudah berapa bulan anak perempuan nya telah 

mengandung, lalu secara tiba tiba orangtua perempuan datang berkunjung tanpa memberitahu 

untuk membuat acara mambosuri tersebut dengan begitu ibu hamil (anak perempuan nya) 

terkejut secara fisik dan batin (Effendi, 2014). Menurut bapak  P Siallagan, bahwa terkadang 

pelaksanaan acara mambosuri ini berbeda beda dan itu tergantung kepercayaan budaya masing-

masing dan daerah masing masing. Meskipun suku tersebut sama-sama suku Batak Toba , akan 

tetapi dimana langit dijunjung disitu bumi dipijak, jadi tergantung daerah orang tersebut. Seperti 

yang pernah saya laksanakan masih membawa dari adat Toba asli yaitu menggunakan dekke ihan 

Batak. Untuk sajian lainnya masih sama seperti timun, pisang semangka ,ayam dan lain lain. 

Namun untuk dekke ihan Batak ini sudah jarang ditemukan, karena sulit didapat dan harganya 

cukup mahal. 

Berdasarkan pendapat diatas maka ditarik  poin penting perubahan dan faktor penyebab sebagai 

berikut, tradisi mambosuri pada masyarakat Batak Toba telah mengalami evolusi seiring 

berjalannya waktu. Perubahan ini terlihat dari beberapa aspek: 

1) Perubahan nama dan makna: Dahulu, tradisi ini dikenal dengan istilah "mangirdak," yang 

berasal dari kata "irdak" yang berarti "kejut." Penamaan ini mencerminkan praktik 

pelaksanaan awal di mana pihak keluarga perempuan akan datang secara tiba-tiba tanpa 

pemberitahuan kepada ibu hamil, sehingga memberikan kejutan fisik dan emosional. Seiring 

waktu, istilah "mambosuri" menjadi lebih umum digunakan, dan makna kejutan dalam 

pelaksanaannya pun bergeser. 

2) Variasi pelaksanaan: Variasi dalam pelaksanaan mambosuri yang dipengaruhi oleh 

kepercayaan budaya dan adat istiadat masing-masing daerah dalam suku Batak Toba. 

Prinsip "dimana langit dijunjung disitu bumi dipijak" menjadi landasan bahwa meskipun 

berasal dari suku yang sama, praktik mambosuri dapat berbeda antar wilayah. 



Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

196 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

3) Pergeseran dalam sesajian adat: Dahulu, "dekke ihan batak" (ikan mas khas Danau Toba) 

merupakan elemen penting dalam pelaksanaan mambosuri. Namun, saat ini, ikan tersebut 

menjadi sulit ditemukan dan harganya mahal, sehingga jarang digunakan. Sementara itu, 

sesajian lain seperti timun, pisang, semangka, dan ayam masih tetap dipertahankan.  

Faktor-faktor penyebab perubahan tradisi mambosuri: 

1) Pergeseran makna dan praktik: Perubahan dari "mangirdak" yang menekankan unsur 

kejutan menjadi "mambosuri" mengindikasikan adanya evolusi dalam pemahaman dan 

pelaksanaan tradisi. Kemungkinan, praktik kejutan yang tiba-tiba dianggap kurang sesuai 

dengan perkembangan zaman atau pertimbangan kenyamanan ibu hamil. 

2) Pengaruh lokal dan kepercayaan: Adanya variasi pelaksanaan antar daerah dalam suku 

Batak Toba, menunjukkan kuatnya pengaruh kearifan lokal dan kepercayaan masing-

masing komunitas dalam membentuk praktik adat. Prinsip adaptasi terhadap lingkungan 

dan norma setempat ("dimana langit dijunjung disitu bumi dipijak") menjadi pendorong 

perbedaan ini. 

3) Faktor ekonomi dan ketersediaan sumber daya: Sulitnya mendapatkan "dekke ihan batak" 

dan harganya yang mahal menjadi faktor ekonomi yang signifikan dalam perubahan 

sesajian adat. Hal ini menunjukkan bahwa faktor ketersediaan sumber daya alam dan 

kondisi ekonomi masyarakat dapat memengaruhi praktik tradisi. Masyarakat cenderung 

mencari alternatif yang lebih mudah diakses dan terjangkau tanpa menghilangkan esensi 

dari tradisi tersebut. 

Nilai-nilai yang terdapat pada tradisi mambosuri 

Lebih dari sekadar interaksi, tradisi adat mambosuri adalah wahana pewarisan nilai-nilai yang 

kaya. Dalam setiap langkah pelaksanaannya, tersembunyi maupun tampak jelas, terkandung 

tujuan mendidik yang kuat. Hakikat mambosuri bukan semata-mata tentang pemberian, namun 

sebuah proses menanamkan nilai-nilai luhur kepada generasi penerus melalui simbol-simbol 

bermakna dan tindakan yang menginspirasi (Abdillah, Chadijah, Sariyanti, & Lestari, 2023). 

Berikut nilai pendidikan yang terdapat dalam tradisi mambosuri : 

1. Nilai Teoritik: 

a) Pengetahuan tradisi dan budaya: Acara mambosuri secara langsung mengajarkan generasi 

muda tentang tradisi dan budaya Batak Toba. Mereka menyaksikan dan terlibat dalam ritual, 

memahami simbol-simbol yang digunakan (seperti ulos dan makanan adat), serta 

mendengarkan penjelasan tentang makna di baliknya. Ini adalah pembelajaran kontekstual 

yang memperkuat pemahaman teoritis tentang identitas budaya mereka. 

b) Pemahaman siklus kehidupan: Acara ini memperkenalkan pemahaman tentang tahapan 

penting dalam siklus kehidupan manusia, khususnya kehamilan dan harapan akan 

kelahiran seorang anak. Ini memberikan pengetahuan teoritis tentang nilai keluarga dan 

kesinambungan generasi dalam masyarakat Batak Toba. 



Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

197 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

c) Bahasa dan Komunikasi:  Melalui interaksi dan percakapan selama acara, bahasa Batak Toba 

dilestarikan dan dipraktikkan. Generasi muda belajar kosakata, ungkapan tradisional, dan 

tata krama komunikasi dalam konteks budaya mereka. 

2. Nilai Ekonomis: 

a) Gotong royong dan solidaritas ekonomi: Persiapan dan pelaksanaan mambosuri seringkali 

melibatkan marhusip (musyawarah) dan marsipature hutanabe (kerja sama). Keluarga dan 

kerabat berkontribusi dalam bentuk materi (bahan makanan, uang), tenaga, dan keahlian. Ini 

mengajarkan nilai gotong royong sebagai landasan ekonomi komunitas. 

b) Pemberdayaan ekonomi lokal: Acara ini dapat menggerakkan ekonomi lokal melalui 

pembelian bahan-bahan kebutuhan acara (seperti beras, daging, ikan, sayuran). 

c) Nilai hemat dan efisien: Meskipun perayaan ini penting, dalam pelaksanaannya terkandung 

nilai untuk menggunakan sumber daya secara bijak dan efisien, sesuai dengan kemampuan 

ekonomi keluarga. 

3. Nilai Estetik: 

a) Keindahan visual: Penggunaan ulos dengan berbagai motif dan warna yang khas, tata rias 

dan pakaian adat, serta dekorasi tempat acara menampilkan keindahan visual yang kaya 

akan nilai seni tradisional Batak Toba. 

b) Ekspresi seni dalam ritual: Gerakan dan tata cara dalam ritual mambosuri juga memiliki nilai 

estetika. Setiap tindakan dan simbol memiliki makna filosofis yang mendalam dan 

diungkapkan melalui cara yang indah dan terstruktur. 

4. Nilai Sosial: 

a) Mempererat hubungan kekeluargaan dan komunitas: Mambosuri adalah momen penting 

untuk berkumpulnya keluarga besar, kerabat, dan tetangga. Interaksi sosial yang terjadi 

mempererat tali silaturahmi dan memperkuat rasa kebersamaan dalam komunitas. 

b) Menunjukkan kepedulian dan dukungan sosial: Kehadiran dan partisipasi orang lain dalam 

acara ini merupakan wujud dukungan sosial kepada keluarga yang sedang berbahagia dan 

menantikan kelahiran anak. Ini menanamkan nilai kepedulian dan empati. 

c) Pewarisan nilai dan norma sosial: Melalui interaksi dan nasihat yang diberikan selama acara, 

nilai-nilai dan norma-norma sosial masyarakat Batak Toba diturunkan kepada generasi 

muda. Mereka belajar tentang sopan santun, tata krama, dan peran masing-masing dalam 

keluarga dan masyarakat. 

5. Nilai Politik: 

a) Penguatan identitas dan solidaritas etnis: Acara mambosuri menjadi salah satu wujud 

pelestarian identitas budaya Batak Toba. Melalui perayaan ini, rasa kebanggaan terhadap 

warisan leluhur diperkuat, yang secara tidak langsung dapat berkontribusi pada solidaritas 

etnis. 

b) Kepemimpinan informal: Dalam persiapan dan pelaksanaan acara, tokoh-tokoh masyarakat 

atau keluarga yang dituakan seringkali memainkan peran kepemimpinan informal dalam 

mengorganisir dan memberikan arahan. Ini mengajarkan tentang pentingnya menghormati 

pemimpin dan mengikuti nasihat yang bijak. 



Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

198 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

c) Negosiasi dan musyawarah (marhusip): Proses marhusip dalam mempersiapkan acara 

melatih keterampilan negosiasi dan musyawarah untuk mencapai kesepakatan bersama 

demi kelancaran acara. 

6. Nilai Agama: 

a) Ucapan syukur dan pengharapan: Acara mambosuri merupakan wujud ucapan syukur 

kepada Tuhan atas berkat kehamilan yang diberikan. Doa-doa dipanjatkan untuk kesehatan 

ibu dan bayi, serta harapan akan kelahiran yang selamat dan anak yang tumbuh menjadi 

berkat bagi keluarga dan masyarakat. 

b) Keterlibatan unsur spiritual: Meskipun pengaruh agama Kristen kini dominan dalam 

masyarakat Batak Toba, dalam beberapa pelaksanaan mambosuri masih terasa adanya 

penghormatan terhadap roh leluhur dan kekuatan alam, yang merupakan bagian dari 

kepercayaan tradisional. 

c) Nilai kesabaran dan penyerahan diri: Proses kehamilan dan penantian kelahiran 

mengajarkan nilai kesabaran dan penyerahan diri kepada kehendak Tuhan. Acara 

mambosuri menjadi pengingat akan kuasa Tuhan dalam kehidupan manusia. 

d) Secara keseluruhan, acara mambosuri bukan hanya sekadar perayaan tradisi, tetapi juga 

mengandung nilai-nilai pendidikan yang sangat kaya dan relevan bagi pembentukan 

karakter dan pemahaman budaya generasi muda Batak Toba. Melalui partisipasi aktif dalam 

acara ini, individu belajar tentang pengetahuan budaya, nilai ekonomi, keindahan seni, 

interaksi sosial, dinamika komunitas, dan keyakinan spiritual. 

KESIMPULAN 

1. Berdasarkan analisis mendalam yang telah dilakukan melalui serangkaian penelitian dan 

pembahasan mengenai makna mambosuri sebagai representasi kearifan lokal dalam 

kebudayaan Batak Toba, yang ditinjau melalui lensa kajian semiotika, maka peneliti menarik 

kesimpulan sebagai berikut:  

1) Mambosuri, sebuah tradisi yang kaya makna dalam siklus kehidupan masyarakat Batak 

Toba, khususnya menandai tujuh bulan kehamilan anak pertama, terungkap melalui kajian 

semiotika bukan sekadar sebagai ritual seremonial belaka. Lebih dari itu, tradisi ini menjelma 

menjadi sebuah sistem komunikasi simbolik yang terjalin erat dengan nilai-nilai luhur dan 

harapan mendalam bagi keluarga yang menanti kehadiran sang buah hati.  

2) Mambosuri, sebuah tradisi tujuh bulanan kehamilan dalam budaya Batak Toba, lebih dari 

sekadar ritual menyambut anak pertama. Penelitian mengungkapkan bahwa tradisi ini 

merupakan sistem komunikasi simbolik yang kaya akan harapan dan nilai-nilai luhur. 

Melalui upa-upa dan elemen ritualnya, mambosuri merefleksikan doa mendalam untuk 

kesehatan ibu dan bayi, kelancaran persalinan, keberlanjutan keturunan, serta kesejahteraan 

keluarga. Evolusi dari "mangirdak" menjadi "mambosuri" menunjukkan adaptasi tradisi 

terhadap zaman tanpa kehilangan esensi dukungan kekeluargaan dan harapan yang 

disampaikan melalui simbol-simbol. 



Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

199 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

3) Mambosuri menjadi representasi visual dan ritual dari nilai-nilai inti masyarakat Batak Toba, 

mempererat ikatan sosial, dan memberikan landasan spiritual bagi generasi penerus. Di 

dalamnya terkandung nilai-nilai pendidikan seperti pentingnya kekeluargaan, solidaritas, 

optimisme, perhatian terhadap kesehatan, pelestarian budaya, kemampuan beradaptasi, dan 

pemahaman komunikasi simbolik. Setiap ikon, indeks, dan simbol dalam mambosuri 

menyampaikan doa dan ekspektasi akan kesehatan, rezeki, kesuburan, pertumbuhan, 

perlindungan spiritual, kebahagiaan, dan keberkahan. Simbol-simbol seperti pisang, timun, 

semangka, telur, dekke ihan, sagu-sagu, rudang, itak gurgur, manuk na niartur, pangir, dan 

ulos mangiring memiliki makna mendalam yang merefleksikan harapan kolektif dan nilai-

nilai budaya.  

4) Sebagai kearifan lokal, pelaksanaan mambosuri melibatkan kunjungan keluarga perempuan 

(parboru) ke keluarga laki-laki (paranak) dengan membawa persembahan (upa-upa) yang 

sarat makna, seperti ikan mas, timun, pisang, itak gurgur, telur ayam, manuk na binatur, dan 

ulos mangiring. Meskipun pihak parboru membawa upa-upa, pihak paranak bertanggung 

jawab atas hidangan penutup. Fleksibilitas dalam pelaksanaan adat ini dipengaruhi oleh 

faktor perantauan dan ekonomi. 

5) Mambosuri bukan hanya ritual kehamilan, tetapi manifestasi kearifan lokal yang 

mempererat hubungan keluarga, menyampaikan harapan dan doa melalui simbol budaya, 

serta menjadi pengingat akan nilai-nilai luhur dalam menyambut generasi penerus. 

Keprihatinan akan kurangnya pemahaman generasi muda terhadap adat ini menekankan 

pentingnya pelestarian dan pewarisan tradisi mambosuri sebagai bagian tak terpisahkan dari 

identitas budaya Batak Toba. 

Saran 

 Berdasarkan kesimpulan penelitian, maka peneliti mengemukakan saran sebagai berikut: 

1. Diperlukan upaya yang berkelanjutan dari masyarakat Batak Toba dan pemerintah daerah 

untuk mendokumentasikan dan melestarikan praktik mambosuri, terutama dalam berbagai 

konteks upacara adat dan kehidupan sehari-hari. Hal ini penting untuk memastikan nilai-

nilai kearifan lokal yang terkandung di dalamnya tidak tergerus oleh modernisasi. 

2. Kajian mendalam mengenai makna dan simbolisme dalam praktik mambosuri perlu 

diintegrasikan ke dalam kurikulum pendidikan, baik formal maupun nonformal. Tujuannya 

adalah untuk menanamkan pemahaman dan apresiasi terhadap kearifan lokal budaya Batak 

Toba, khususnya makna mambosuri, kepada generasi muda. 

3. Penelitian ini diharapkan dapat memicu kajian-kajian selanjutnya yang lebih mendalam 

mengenai simbol-simbol dan makna dalam berbagai aspek budaya Batak Toba lainnya 

melalui pendekatan semiotika. Penelitian lanjutan dapat memperluas pemahaman kita 

tentang sistem signifikasi dalam kearifan lokal Batak Toba. 

4. Komunitas budaya dan akademisi disarankan untuk memanfaatkan platform media digital 

sebagai sarana efektif untuk menyebarkan informasi dan mengedukasi masyarakat luas 



Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

200 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

tentang makna filosofis dan nilai-nilai kearifan lokal yang terkandung dalam praktik 

mambosuri budaya Batak Toba. 

REFERENSI  

Abdillah, L., Chadijah, D. I., Sariyanti, L., & Lestari, Y. S. (2023). Pemberdayaan Komunitas 
Lokal Dalam Pengembangan Desa Wisata. Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik 
Malikussaleh (Jspm), 4(2), 356–371. Https://Doi.Org/Doi. 
10.29103/Jspm.V%Vi%I.10227 

Asnewastri, A. (2018). Migrasi Etnik Batak Toba Ke Nagori Mariah Bandar Kecamatan 
Pematang Bandar, 1946–2011. Sejarah Dan Budaya: Jurnal Sejarah, Budaya, Dan 
Pengajarannya, 12(1), 8–18. 
Https://Doi.Org/Http://Journal2.Um.Ac.Id/Index.Php/Sejarah-Dan-
Budaya/Article/View/4115 

Cahya, M., Aulya, F., Sitanggang, A., Sari, B. P., Pasaribu, D. M. T., & Siregar, H. L. (2024). 
Eksplorasi Nilai-Nilai Moral Dalam Tradisi Mambosuri Batak Toba (Studi Pustaka). 
Jurnal Pendidikan Ilmiah Transformatif, 8(10). Https://Doi.Org/Makna Mambosuri 
Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba 

Desiani, I. F. (2022). Simbol Dalam Kain Ulos Pada Suku Batak Toba. Jurnal Ilmu Budaya, 
18(2), 127–137. Https://Doi.Org/10.31849/Jib.V18i2.9466 

Effendi, N.-. (2014). Kearifan Lokal Menuju Penguatan Karakter Sosial: Suatu Tantangan 
Dari Kemajemukan Budaya Di Sumatera Barat. Jurnal Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya, 
16(2), 107. Https://Doi.Org/10.25077/Jantro.V16i2.27 

Firmando, H. B. (2020). Perubahan Sosial Dalam Upacara Adat Kematian Pada Etnis Batak 
Toba Di Tapanuli Utara. Sosial Budaya, 17(2), 95. 
Https://Doi.Org/10.24014/Sb.V17i2.10300 

Haloho, O. (2022). Konsep Berpikir Suku Batak Toba: Anakkon Hi Do Hamoraon Di Au. 
Ideas: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Budaya, 8(3), 747. 
Https://Doi.Org/10.32884/Ideas.V8i3.896 

Hutasoit, R., Lattu, I. M., & Timo, E. I. N. (2020). Kekuatan Simbolik Beras Dalam Ritus 
Kehidupan Masyarakat Batak Toba. Anthropos: Jurnal Antropologi Sosial Dan Budaya 
(Journal Of Social And Cultural Anthropology), 5(2), 183. 
Https://Doi.Org/10.24114/Antro.V5i2.14922 

Mariana, D. (2021). Pewarisan Sejarah Melalui Adat Mangongkal Holi Batak Toba Di 
Doloksanggul Kabupaten Humbang Hasundutan Sumatera Utara Tahun 2019. 
Seuneubok Lada: Jurnal Ilmu-Ilmu Sejarah, Sosial, Budaya Dan Kependidikan, 8(02), 147–156. 
Https://Doi.Org/Https://Doi.Org/10.33059/Jsnbl.V8i02.3555 

Napitupulu, N. N. F., Kep, M., Butar-Butar, K., & Ds, M. (2020). Pencegahan Stunting Melalui 
Kearifan Lokal Budaya Mambusori Pada Ibu Hamil Suku Batak. 

Nauly, M., & Fransisca, V. (2020). Identitas Budaya Pada Mahasiswa Batak Toba Yang 
Kuliah Di Medan. Jurnal Psikologi Ulayat, 2(1), 364–380. 
Https://Doi.Org/10.24854/Jpu29 



Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

201 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

Nerisa Sertiawan, & Nuriza Dora. (2024). Analisis Kearifan Lokal Melalui Ikan Mas Di 
Dalam Perayaan Budaya Dan Ritual Keagamaan Etnis Batak. Jispendiora Jurnal Ilmu 
Sosial Pendidikan Dan Humaniora, 3(1), 93–109. 
Https://Doi.Org/10.56910/Jispendiora.V3i1.1236 

Panjaitan, T. P. J. T. (2019). Dinamika Budaya Dalam Masyarakat Batak Toba Marga 
Panjaitan Di Pematangsiantar. Jurnal Antropologi Sumatera, 17(1). 
Https://Doi.Org/Https://Doi.Org/10.24114/Jas.V17i1.20025 

Pratiwi, W. (2023). Representasi Budaya Batak Toba Dalam Film Ngeri Ngeri Sedap Karya Bene 
Dion Rajagukguk (Analisis Semiotika Roland Barthes). Universitas Medan Area. Opgehaal 
Van Https://Repositori.Uma.Ac.Id/Handle/123456789/21398 

Purba, A. R, Situmorang, P. Adelina, Sigiro, D. S., Manullang, D. Y., & Saragih, R. (2024). 
Nilai Sosial Dan Budaya Dalam Komunikasi Bahasa Batak Toba Pada Mambosuri: 
Sosiolinguistik. Jurnal Pendidikan Bahasa, 13(2). 
Https://Doi.Org/10.31571/Bahasa.V13i2.8513 

Siburian, D. (2021). Menggugat Perceraian: Kekerasan Gender Dalam Praktek Paulakhon 
Pada Masyarakat Batak Toba. Sosiologi: Jurnal Ilmiah Kajian Ilmu Sosial Dan Budaya, 23(2), 
211–225. Https://Doi.Org/Https://Doi.Org/10.23960/Sosiologi.V23i2.111 

Sihombing, A. A. (2018). Mengenal Budaya Batak Toba Melalui Falsafah “Dalihan Na Tolu” 
(Perspektif Kohesi Dan Kerukunan). Jurnal Lektur Keagamaan, 16(2), 347–371. 
Https://Doi.Org/10.31291/Jlk.V16i2.553 

Sihombing, D. I., & Simanjuntak, R. M. (2020). Etnomatematika Dalam Transposisi Akord 
Ende Mandideng. In Prosiding Webinar Ethnomathematics Magister Pendidikan 
Matematika, Pascasarjana Universitas Hkbp Nommensen. 

Sihombing, M. M. R. (2023). Makanan Batak Toba Pada Domain Kelahiran. Jurnal Sains Dan 
Teknologi Istp, 18(2), 182–186. 

Simamora, B., & Rumapea, M. E. (2023). Perubahan Budaya Pra-Nikah Etnik Batak Toba Di 
Desa Saitnihuta. Puteri Hijau : Jurnal Pendidikan Sejarah, 8(X), 255. 
Https://Doi.Org/10.24114/Ph.V8i2.46045 

Simanullang, L. S., Septiani, A., & Nadilla, N. (2022). Kajian Makanan Tradisional Khas 
Suku Batak Toba Lapet Sebagai Bentuk Pendekatan Budaya Dan Kearifan Lokal Pada 
Pembelajaran Biologi. Prosiding Seminar Nasional Biologi, 10, 113–121. 

Simbolon, O. (2019). Representasi Budaya Masyarakat Batak Toba Dalam Film “Toba 
Dreams”(Analisis Semiotika). Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

Siraj, S., Nasrah, S., Illah, A., & Simehate, B. S. (2022). Desain Model Budaya Sekolah 
Berbasis Nilai Kebangsaan Dan Kearifan Lokal Dalam Mewujudkan Profil Pelajar 
Pancasila. Jurnal Pendidikan Dan Konseling (Jpdk), 4(5), 2314–2320. 
Https://Doi.Org/Https://Doi.Org/10.31004/Jpdk.V4i5.6948 

Situmorang, O., & Sibarani, R. (2021). Tradisi Budaya Dan Kearifan Lokal Paulak Une Dan 
Maningkir Tangga Pada Pernikahan Batak Toba Di Desa Sigapiton Kecamatan Ajibata: 
Kajian Antropolinguistik. Kompetensi, 14(2), 82–91. 
Https://Doi.Org/10.36277/Kompetensi.V14i2.49 



Makna Mambosuri Sebagai Kearifan Lokal Budaya Batak Toba (Kajian Semiotika)- Novitasari 

Tampubolon, Junifer Siregar, Marlina Agkris Tambunan, Jumaria Sirait, Immanuel Doclas 

Belmondo Silitonga 
 

202 
 
Jurnal PSSA: Pendidikan, Sains Sosial, dan Agama, Volume 9 No 2 

Tjilen, A. P., Waas, R. F. Y., Ririhena, S. W., Tambaip, B., Syahrudin, Ohoiwutun, Y., & 
Prihandayani, R. D. (2023). Optimalisasi Potensi Desa Wisata Melalui Manajemen 
Pengelolaan Yang Berkelanjutan: Kontribusi Bagi Kesejahteraan Masyarakat Lokal. 
Jurnal Pengabdian Cendikia, 2(6), 38–49. 

Tobing, S., Munandar, A. A., Tjahjandari, L., & Christomy, T. (2023). Jakarta Toba Batak 
Subject Position In Toba Batak Mangongkal Holi Discourse: Laclau Discourse Analysis. 
Mudra Jurnal Seni Budaya, 38(3), 252–258. 
Https://Doi.Org/10.31091/Mudra.V38i3.2328 

Widyaningrum, R., & Prihastari, E. B. (2021). Integrasi Kearifan Lokal Pada Pembelajaran 
Di Sd Melalui Etnomatematika Dan Etnosains (Ethnomathscience). Dinamisia : Jurnal 
Pengabdian Kepada Masyarakat, 5(2), 335–341. 
Https://Doi.Org/10.31849/Dinamisia.V5i2.5243 

 


