STAB NEGERI RADEN WIJAYA
WONOGIRI - JAWA TENGAH

Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat:
Dari Spiritual ke Psikologi Klinis

Madiyono
STABN Sriwijaya Tangerang Banten
medhaviro@gmail.com

Riwayat Artikel:
Diterima : 20 Desember 2025 Diterbitkan : 31 Desember 31
Direvisi : 30 Desember 2025 Doi: 10.53565/patisambhida.v6i2.2380

Abstrak

Mindfulness merupakan praktik meditasi yang sangat populer di Barat di era kontemporer ini.
Namun praktik Mindfulness di era kini memiliki fokus dan tujuan berbeda daripada saat dikenalkan
oleh Buddha pada masa lalu. Artikel ini menguraikan bagaimana proses transformasi praktik
Mindfulness pada masa lalu dan yang populer di Barat terutama mulai abad ke-20. Tulisan ini
merupakan kajian literatur dari berbagai sumber primer dan sekunder tentang praktik Mindfulness.
Dari penelusuran literatur yang dilakukan, peneliti menyimpulkan bahwa praktik Mindfulness yang
diajarkan oleh Buddha dan diteruskan oleh para anggota Sangha saat ini juga telah berkembang
menjadi praktik sekuler yang dipopularkan oleh umat awam yang memiliki tujuan berbeda. Praktik
Mindfulness di Barat, khususnya yang dikembangkan oleh Jack Kornfield dan John Kabat-Zinn tidak
memiliki tujuan transformasi spiritual tetapi lebih pada pencapaian duniawi, antara lain untuk
mengurangi kecemasan dan stres bagi manusia yang hidup di masa modern.

Kata kunci: Mindfulness, masa kehidupan Buddha, Era kontemporer, John Kabat Zein.
Abstract

Mindfulness is an exceptionally popular meditation practice in the contemporary Western era. However,
contemporary Mindfulness practice differs in focus and objective from its original introduction by the Buddha
in the past. This article delineates the process of transformation of Mindfulness practice from its historical
origins to its popularized form in the West, particularly from the 20th century onward. This study employs a
literature review based on various primary and secondary sources concerning Mindfulness practice. Based on
the literature examined, the researcher concludes that the Mindfulness practice taught by the Buddha and
preserved by the Sangha has evolved into a secularized practice popularized by laypeople with distinct
objectives. Western Mindfulness practice, particularly as developed by Jack Kornfield and John Kabat-Zinn,
does not aim for spiritual transformation but rather focuses on worldly achievements, primarily the reduction
of anxiety and stress for individuals living in the modern age.

Keywords: Mindfulness, Buddha's lifetime, Contemporary era, Jon Kabat-Zinn
HP. 0895345199625

91



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono

PENDAHULUAN
Agama Buddha merupakan salah satu agama tua yang masih dapat menyesuaikan

dengan kondisi dunia di era kontemporer. Meski sudah lebih dari 2500 tahun, agama
Buddha masih dipraktikkan oleh sekitar 500 ribu orang (Muhaimin (2025). Fakta tersebut
menunjukkan bahwa dalam agama Buddha terdapat ajaran dan praktik yang menarik dan
relevan dengan kebutuhan manusia saat ini. Hal yang menarik dari agama Buddha, bukan
saja filsafatnya yang mendalam tetapi juga ajarannya yang dapat dikaji dan dibuktikan
secara ilmiah sehingga pada era modern saat ini, agama Buddha bahkan menjadi agama
yang cukup populer di Barat, seperti di Eropa dan Amerika. Meditasi menjadi pintu bagi
orang Barat mengenal agama Buddha. Berbeda dengan di dunia timur, meditasi di Barat
dijelaskan secara ilmiah, baik dampak dan manfaatnya. Saat ini bahkan sudah ada teknologi
yang mampu melakukan scan otak (brain scan) yang menjadi salah satu hal yang
menguatkan kajian meditasi secara ilmiah. Hal tersebut turut mendorong lebih banyak
orang tertarik untuk praktik meditasi yang diajarkan oleh Buddha. Praktik meditasi
kesadaran yang dikenal di Barat lebih popular dikenal sebagai Mindfulness.

Mindfulness merupakan praktik meditasi yang sangat populer pada era kontemporer
ini. Meditasi Mindfulness bukan saja dilakukan dalam komunitas Buddhis dan komunitas
spiritual lainnya, tetapi juga dipraktikkan di banyak institusi, baik institusi pendidikan dan
kesehataan. Meditasi Mindfulness juga mulai populer dipraktikkan di kantor-kantor dan
lembaga bisnis, khususnya di Barat, termasuk yang dilakukan di kantor Google dan Ford.

Mindfulness saat ini bukan hanya sebatas meditasi yang menjadi praktik pelatihan
diri dan pengembangan batin yang dilakukan oleh umat Buddha tetapi sudah mengalami
perubahan tujuan dari yang awalnya merupakan bagian dari praktik spiritual kemudian
bertransformasi ke arah praktik sekuler. Meski banyak juga tokoh lainnya, Jack Kornfield
dan Jon Kabat-Zinn merupakan dua tokoh penting yang sangat perperan dalam
mengenalkan praktik Mindfulness di Barat. Kedua tokoh tersebut membawa pengetahuan
dan keterampilannya dalam praktik Mindfulness yang diperoleh dari guru-guru Buddhis
yang awalnya sebagai bagian dari ritual atau pelatihan diri ala Buddhis kemudian menjadi
aktifitas sekuler. Praktik Mindfulness yang berkembang di Barat dikenalkan bukan sebagai
meditasi ala Buddhis tetapi sebagai praktik meditas universal untuk mengurangi stres,
kecemasan dan ketidakstabilan emosi yang merupakan bagian masalah dari psikologi
klinis. John Kabat-Zinn dan Praktik Mindfulness yang dikembangkannya seolah terpisah
dari akarnya yang sebenarnya tidak terlepas dari etika Buddhis, tentang praktik moralitas
(sila), praktik konsentrasi dan ketenangan batin (samadhi), dan juga kebijaksanaan (panna).

Dalam artikel ini, penulis melakukan kajian mengenai Mindfulness ditinjau dari
aspek konsep dan ajaran yang diuraikan oleh Buddha, praktiknya pada masa kehidupan
Buddha dan juga praktik Mindfulness pada era kontemporer ini yang berkembang di Barat

sebagai praktik sekuler yang tidak memiliki tujuan spiritual melainkan lebih pada upaya

92



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono

untuk membantu mengatasi stres, kecemasan, dan juga masalah emosi. Penulis
mendeksripsikan secara singkat perubahan praktik Mindfulness pada masa lalu dan masa

kontemporer ini.

METODE

Artikel ini merupakan hasil kajian kualitatif sehingga penulis melakukan
pengumpulan data berupa non-angka. Penulis mendeskripsikan fokus kajian dari hasil
analisis berbagai sumber literatur dan pada akhirnya menyimpulkan sesuai hasil kajian
data yang diperoleh. Penulis melakukan analisis data dari sumber literatur primer dan
sekunder. Literatur primer bersumber dari Tipitaka, Khususnya Sutta yang berkaitan dengan
Mindfulness, serta buku-buku karya John Kabat-Zinn dan Jack Kornfield, sedangkan
literatur sekunder diperoleh dari sumber lain yang masih relevan dan membahas tentang
Mindfulness. Kredabilitas data dilakukan melalui triangulasi sumber dengan melakukan
analisis terhadap kajian dalam sumber terkait dan menyimpulkan hubungan, perbedaan
dan keselarasan gagasan berkaitan dengan fokus yang dibahas.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Akar Praktik Mindfulness dalam Ajaran Buddha

Pada abad ke-21, Mindfulness merupakan istilah yang popular di kalangan praktisi
meditasi, komunitas Buddhis, bahkan di kalangan profesional dalam bidang bisnis,
pendidikan, dan kesehatan . Hal ini karena praktik Mindfulness telah dirasakan memberi
manfaat bagi banyak orang dan kajian ilmiah mengenai dampak dan kegunaan meditasi
tersebut juga sudah banyak dilakukan. Mindfulness menjadi praktik meditasi yang banyak
diminati banyak orang dari berbagai kalangan. Namun, sebenarnya darimana asal praktik
Mindfulness itu? Apakah benar-benar dari praktik sekuler atau dari tradisi keagamaan
tertentu?

Secara etimologis, Mindfulness merupakan penerjemahan dari istilah sati dalam
bahasa Pali yang berarti mengingat, mengenang, atau menghadirkan kembali (kesadaran).
Makna sati bukan berarti hanya mengingat secara kognitif tetapi lebih pada menghadirkan
kembali kesadaran yang jernih dan murni pada saat ini, tanpa menghakimi. Mindfulness
berarti kesadaran penuh terhadap momen saat ini. Mindfulness merupakan praktik
meditatif dengan perhatian jernih dan murni untuk mengasah kepekaan terhadap realitas
sebagaimana adanya. Praktik Mindfulness disebut juga meditasi kesadaran penuh, atau
meditasi perhatian murni.

Mindfulness adalah warisan luhur dari tradisi agama Timur terutama agama Buddha.
Mindfulness atau sati dalam agama Buddha merupakan bagian dari Jalan Mulia Beruas
Delapan (Arya Athangika Magga) yang disebut sebagai samma sati, yang diterjemahkan
sebagai perhatian benar. Sebagai bagian dari Jalan Mulia Beruas Delapan maka praktik sati
atau Mindfulness dalam agama Buddha bukan hanya sekedar praktik sekuler yang
bertujuan mengurangi stres, kecemasan, atau ketidakstabilan emosi, tetapi juga merupakan
praktik spiritual untuk mencapai tujuan pembebasan dari penderitaan (dukkha) dan bagian
upaya menuju pencapaian Nibbana (Analayo, 2003; Bodhi, 2011). Dalam ajaran Buddha

93



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono

maka praktik Mindfulness tidak dapat dilepaskan dari unsur etika (sila) dan juga
kebijaksanaan (panna), sehingga praktik Mindfulness dalam ajaran Buddha adalah sati
sampajjana atau perhatian dengan disertai pemahaman yang jernih yang dalam kalimat
singkat sebagai praktik sadar setiap saat. Praktik Mindfulness adalah landasan bagi vipassana
bhavanad, meditasi pandangan terang yang bertujuan untuk memahami hakikat yang dialami
oleh batin (nama) dan jasmani (rupa). Praktik vipassana bhavana dapat mengarahkan
meditator pada penembusan hukum Tilakhana yang menguraikan hakikat bahwa segala
bentukan yang tersusun atas agregat-agregat bersifat tidak kekal (anicca), mengalami
penderitaan atau ketidakpuasan (dukkha), karena semua hal yang ada di dunia ini memiliki
karakteristik tiadanya inti yang kekal (anatta)

Dalam ajaran Buddha, Buddha menguraikan tentang dasar dan prinsip Mindfulness

dalam Satipatthana Sutta dan Mahasatipatthana Sutta (MN 10; DN 22). Dalam Satipatthana
Sutta, Buddha menjelaskan tentang Empat landasan perhatian penuh (cattiro satipatthana)
yang diajarkan adalah: (1) perhatian terhadap tubuh (kayanupassana), yang meliputi:
perhatian pada napas (anapana), postur tubuh (iriyapatha), aktivitas tubuh (sampajaiiiia),
refleksi terhadap bagian tubuh yang tidak menarik (patikiilamanasikara), analisis unsur-
unsur (dhatumanasikara), dan visualisasi jenazah dalam sembilan tahap pembusukan
(navasivathika); (2) perhatian terhadap perasaan (vedananupassand), dengan mengamati
segala perasaan (vedand) yang muncul, baik yang menyenangkan (sukha), menyakitkan
(dukkha), maupun netral (adukkhamasukha), dengan memahami sifatnya yang muncul dan
lenyap; (3) perhatian terhadap pikiran (cittanupassana), dengan mengenali keadaan pikiran
(citta) apakah sedang disertai keserakahan (saragam) atau bebas darinya (vitaragam), disertai
kebencian (sadosam) atau bebas darinya (vitadosam), dan seterusnya; (4) perhatian terhadap
fenomena mental (dhammanupassana) dengan mengamati lima rintangan (nivarana), lima
kelompok kehidupan (khandha), enam landasan indria (ayatana), tujuh faktor pencerahan
(bojjhanga), dan Empat Kebenaran Mulia (ariyasacca). Secara singkat Praktik kayanupassana
biasanya diawali dengan pengamatan napas (anapanasati) sebagai objek utama. Setelah itu,
kesadaran diperluas pada postur tubuh, gerakan, dan aktivitas sehari-hari. Vedananupassana
mengarahkan perhatian pada rasa nyaman, tidak nyaman, atau netral yang muncul, tanpa
melekat atau menolak. Cittanupassana berfokus pada keadaan pikiran, apakah diliputi
nafsu, kebencian, kebingungan, atau kejernihan. Terakhir, dhammanupassana mengamati
fenomena seperti lima rintangan batin (nivarana) atau tujuh faktor pencerahan (bojjhanga).

Mindfulness dalam praktik bagi praktisi Buddhis bukanlah hanya sekedar meditasi
biasa untuk tujuan relaksasi dan pengurangan stres dan kecemasan melainkan juga bagian
dari praktik spiritual menuju pembebasan menuju Nibbana . Dalam Satipatthana Sutta (MN
10) dijelaskan “Inilah satu-satunya jalan (ekayano maggo) untuk pemurnian makhluk, untuk
mengatasi kesedihan dan ratapan, untuk lenyapnya penderitaan dan kesengsaraan, untuk
mencapai jalan benar, dan untuk merealisasi Nibbana, yaitu empat landasan perhatian”.
Dalam Mahasatipatthana Sutta (DN 22) dijelaskan bahwa:

94



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono

“Katamo ca, bhikkhave, sammasati? Idha, bhikkhave, bhikkhu kaye kayanupassi viharati atapi
sampajano satimad, vineyya loke abhijjhadomanassam; vedanasu... citte... dhammesu
dhammanupassi viharati atapi sampajano satima, vineyya loke abhijjhadomanassam. Ayam
vuccati, bhikkhave, sammasati”, artinya: “Dan apakah, para bhikkhu, perhatian benar?
Di sini, para bhikkhu, seorang bhikkhu berdiam merenungkan tubuh sebagai tubuh,
dengan tekun, memahami dengan jernih, penuh perhatian, setelah melenyapkan
ketamakan dan kesedihan terhadap dunia. Ia berdiam merenungkan perasaan
sebagai perasaan... pikiran sebagai pikiran... fenomena sebagai fenomena, dengan
tekun, memahami dengan jernih, penuh perhatian, setelah melenyapkan ketamakan
dan kesedihan terhadap dunia. Ini, para bhikkhu, disebut perhatian benar.”

Selain tujuan duniawi, bagi praktisi Buddhis, praktik Mindfulness juga memiliki
tujuan adiduniawi, antara lain: (1) memahami tiga corak keberadaan (tilakkhana): ketidak-
kekalan (anicca), penderitaan (dukkha), dan bukan-diri (anattd), (2) menghancurkan
kekotoran batin (dsava): kekotoran keinginan indria (kamasava), keinginan untuk menjadi
(bhavdsava), dan ketidaktahuan (avijjasava), dan (3) mengembangkan tujuh faktor
pencerahan (satta bojjhanga). Mindfulness (sati) adalah faktor pertama yang mengondisikan
faktor-faktor lainnya. Jadi tujuan praktik Mindfulness bukan semata-mata ketenangan
psikologis, melainkan pengembangan kebijaksanaan (pafifid) yang mengarah pada
pembebasan dari penderitaan (dukkha) dan realisasi Nibbana (Analayo, 2003; Bodhi, 2011).

2. Kontak Awal Barat dengan Praktik Mindfulness: Masa Kolonialisasi dan Orientalisme

Dari kajian terhadap sumber primer dalam Satipatthana Sutta dan sejarah praktik
Mindfulness di Barat, jelas terdeskripsi bahwa praktik Mindfulness berasal dari tradisi Timur,
terutama dari ajaran Buddha. Mindfulness yang diajarkan Buddha kemudian dipelajari,
dipraktikkan, dikembangkan, dan diwariskan dari generasi ke generasi dalam komunitas
Sangha. Para bhikkhu yang merupakan murid dan pewaris ajaran Buddha mempraktikkan
Mindfulness sebagai bagian dalam kehidupan sehari-hari sebagai bentuk pelatihan diri yang
mengarah pada pencapaian menuju pembebasan sejati (Nibbana).

Pada abad ke-20, Mindfulness mulai menarik minat cendekiawan Barat. Gelombang
pertama mulai pada abad ke-19, dengan tokohnya antara lain: Sir Thomas William Rhys
Davids (1843-1922). Seiring terjadinya kolonialisasi Barat ke negara-negara Asia dan juga
datangnya para orientalis Barat ke Asia pada akhirnya mengkondisikan beberapa
cendekiawan Barat tertarik dengan praktik ajaran Buddha, antara lain di negara Myanmar
dan Thailand. Meski membawa misi menyebarkan agama Kristen, sebagian cendekiawan
Barat yang datang ke Asia khususnya ke negara Myanmar dan Thailand juga mempelajari
dan ikut dalam praktik meditasi yang mulai dikenalkan bagi umat awam. Di Myanmar,
Ledy Sayadaw menjadi pelopor dalam mengenalkan dan mengajarkan praktik meditasi
untuk umat awam yang kemudian juga langkahnya diikuti oleh guru-guru meditasi
lainnya. Mahasi Sayadaw dan Ajahn Chan merupakan contoh dua tokoh Buddhis yang
populer dan pengajarannya diminati oleh orang Barat. Sebagian cendekiawan Barat datang
ke Myanmar dan Thailand datang untuk mempelajari praktik meditasi Mindfulness yang
diajarkan oleh kedua guru tersebut. Di antara cendekiawan Barat yang ikut dalam pelatihan

95



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono

Mindfulness, Jack Kornfield dan John Kabat-Zinn merupakan dua orang terpelajar yang
menyerap ilmu Mindfulness dan berhasil membawa dan mengembangkan praktik tersebut
di Amerika. Mewarisi tradisi meditasi dua guru tersebut, Jack Kornfield yang pernah
menjadi bhikkhu murid Ajahn Chah pada 1967-1972, mengembangkan Mindfulness di Barat
dengan mendirikan Insight Meditation Society (IMS) bersama Joseph Goldstein dan Sharon
Salzberg, juga mendirikan Spirit Rock Meditation Center di California, sedangkan John Kabat-
Zinn mendirikan Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR) pada tahuan 1979. Jadi praktik
Mindfulness di Barat sebenarnya merupakan praktik yang bersumber dari tradisi kegamaan
Buddha di negara Buddhis.

Jack Kornfield dan John Kabat-Zinn merepresentasikan tradisi agama Timur sebagai
yang berbeda dengan agama Kristen di Barat dan melihat agama Timur sebagai yang mistis,
abadi, dan penuh kebijaksanaan. Narasi ini memungkinkan mereka untuk memisahkan
teknik meditasi dari konteks sosio-religius aslinya. Jack Kornfield (2008) menggambarkan
keinginannya untuk membawa esensi ajaran spiritual Timur ke Barat, sebuah upaya yang
mencerminkan kecenderungan orientalisme untuk memilah inti kebijaksanaan agama
Timur dari kulturnya. Pendekatan ini mencapai puncaknya pada John Kabat-Zinn, yang
secara eksplisit mendefinisikan Mindfulness sebagai kesadaran yang timbul dari
memperhatikan dengan sengaja, pada saat sekarang, dan tanpa menghakimi, dan dengan
sengaja menghilangkan bahasa Buddhis untuk membuatnya menjadi praktik universal
bukan bagian dari ritual agama (Kabat-Zinn, 1994:145). Proses ekstraksi dan penerjemahan
strategis ini merupakan bentuk dekontekstualisasi yang kritis, di mana praktik tersebut
dilepaskan dari kerangka etika (sila) dan kebijaksanaan (pafiria) Buddhis yang mengikatnya.

Setelah diekstrak, Mindfulness direkontekstualisasi secara radikal ke dalam
paradigma Barat. Jack Kornfield, dengan latar belakang psikologi, mengintegrasikan
Vipassana ke dalam psikoterapi humanistik dan transpersonal, mendirikan pusat seperti
Insight Meditation Society. John Kabat-Zinn, seorang ilmuwan, menanamkannya ke dalam
biomedis melalui program Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR), yang dirancang
untuk pasien klinis dan divalidasi melalui metode ilmiah (Kabat-Zinn, 1994). Meski
keberhasilan MBSR dalam mempopulerkan Mindfulness tak terbantahkan, para kritikus
berargumen bahwa pendekatan ini telah menyebabkan komodifikasi dan kapitalisasi
Mindfulness, mengubahnya menjadi alat untuk meningkatkan produktivitas dan ketahanan
individu dalam sistem kapitalis, sebuah tujuan yang bertentangan dengan cita-cita
pembebasan dalam Buddhisme (Purser & Loy, 2013). Dengan kata lain, apa yang dimulai
sebagai praktik pembebasan diri dalam konteks Buddhis Asia, yang akses Barat kepadanya
dibuka oleh dinamika kolonial, akhirnya direkonfigurasi menjadi teknologi diri sekuler
yang melayani logika masyarakat Barat pasca-industri.

Kedua tokoh yaitu Jack Kornfield dan John Kabat-Zinn merupakan cendekiawan
yang secara tidak langsung mengenalkan dan memopularkan agama Buddha di Barat.
Meski praktik Mindfulness yang diajarkan lebih pada tujuan psikologi klinis tetapi juga
menarik bagi banyak orang untuk mendalami agama Buddha. Memang, praktik
Mindfulness yang diajarkan oleh Jack Kornfield dan John Kabat-Zinn memiliki tujuan,
kerangka nilai, dan orientasi yang berbeda dengan yang dilakukan oleh para bhikkhu dan
umat Buddhis di Myanmar dan Thailand. Tujuan, dan kerangka nilai praktik Mindfulness

96



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono

yang dilakukan oleh pusat meditasi yang dipimpin Jack Kornfield dan John Kabat-Zinn
lebih pada tujuan jangka pendek, tujuan duniawi, dan bersifat sekuler. Meski demikian,
praktik Mindfulness yang diajarkan oleh Jack Kornfield dan John Kabat-Zinn turut menjadi
penyebab signifikan bagi orang Barat mengenal meditasi ala Buddhis yang kemudian
sangat populer. Kepopuleran praktik Mindfulness di Barat didukung oleh meningkatnya
kajian ilmiah yang menjadi sangat meningkat pesat pada tahun 1980-an yang diindikasikan
jumlah jurnal tentang kajian Mindfulness meningkat hingga 300% (McMahan & Braun,
2017)).

Kepopuleran praktik Mindfulness di pusat-pusat meditasi sekuler di Barat kemudian
juga merebak semakin meluas. Praktik Mindfulness kemudian dikenalkan di istitusi bisnis,
pendidikan, dan kesehatan. Oleh karena itu, pada tahap berikutnya, praktik Mindfulness
menjadi bagian keseharian bagi karyawan di kantor, pusat bisnis, dan rumah sakit, juga
bagi para siswa si sekolah-sekolah. Bahkan pengaruh tersebut sampai ke negara Asia,
termasuk ke Indonesia.

3. Sekularisasi Praktik Mindfulness: dari Spiritual ke Psikologi Klinis

Popularitas praktik Mindfulness di Barat memang bukan sebagai praktik agama
Buddha. Praktik dan tujuan Mindfulness di Barat merupakan aktifitas sekuler. Jack Kornfield
dan John Kabat-Zinn mengenalkan Mindfulness sebagai praktik universal untuk semua
orang tanpa melihat latar belakang agamanya. Hal tersebut berdampak pada semakin
cepatnya popularitas praktik Mindfulness. Mungkin akan berbeda jika praktik Mindfulness
dikenalkan sebagai bagian dari praktik agama Buddha, karena perbedaan agama dapat
membuat seseorang tidak leluasa mempraktikkan sesuatu yang menjadi bagian agama
tertentu. Praktik Mindfulness di Barat dikenal sebagai praktik sekuler dengan tujuan
psikologi klinis: mengurangi masalah gangguan psikologi seperti stres dan kecemasan
berlebihan.

Dalam beberapa dekade terakhir, Mindfulness telah menjadi salah satu konsep paling
berpengaruh dalam psikologi klinis dan ilmu kesehatan mental di Barat. Praktik ini
dipromosikan sebagai intervensi berbasis bukti (evidence-based intervention) yang efektif
untuk mengatasi berbagai gangguan psikologis, seperti stres kronis, kecemasan, depresi,
dan gangguan relaps depresi (Kabat-Zinn, 1990). Mindfulness juga diterapkan secara luas di
luar ranah klinis, termasuk dalam pendidikan, dunia kerja, dan pengembangan diri, sering
kali dengan klaim manfaat peningkatan fokus, regulasi emosi, dan kesejahteraan subjektif.
Popularitas ini menjadikan Mindfulness sebagai fenomena global yang melampaui batas
agama dan budaya.

Namun, di balik penerimaannya yang luas, Mindfulness mengalami transformasi
konseptual yang signifikan. Dalam wacana psikologi Barat, Mindfulness umumnya
didefinisikan sebagai kesadaran yang muncul melalui perhatian yang sengaja, pada saat ini,
dan tanpa penilaian (paying attention in a particular way: on purpose, in the present moment, and
nonjudgmentally) (Kabat-Zinn, 1994:4). Definisi ini menekankan aspek perhatian dan sikap
mental tertentu, tetapi secara sadar menghilangkan dimensi religius, metafisis, dan
soteriologis yang menjadi fondasi praktik Mindfulness dalam tradisi Buddhis. Proses

97



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono

penghilangan atau penangguhan unsur-unsur keagamaan inilah yang sering dipahami
sebagai bentuk sekularisasi Mindfulness.

Secara historis, Mindfulness berakar dalam ajaran Buddha, khususnya konsep sati
dalam bahasa Pali. Sati merupakan salah satu faktor utama dalam Jalan Mulia Berunsur
Delapan (Atthangika Magga), tepatnya pada unsur samma-sati (perhatian benar). Dalam teks-
teks Buddhis awal, terutama Satipatthana Sutta (MN 10; DN 22), Mindfulness dijelaskan
sebagai praktik kontemplatif yang mencakup pengamatan tubuh, perasaan, batin, dan
fenomena mental, yang dilakukan dengan kejernihan, kewaspadaan, dan pemahaman
benar. Tujuan praktik ini bukan semata-mata ketenangan psikologis, melainkan
pengembangan kebijaksanaan (pafifid) yang mengarah pada pembebasan dari penderitaan
(dukkha) dan realisasi Nibbana (Analayo, 2003; Bodhi, 2011).

Dalam konteks Buddhisme, Mindfulness tidak pernah berdiri sendiri sebagai teknik
netral. Mindfulness selalu terintegrasi dengan dimensi etika (sila) dan konsentrasi (samadhi),
serta dibingkai oleh pandangan benar (samma-ditthi). Oleh karena itu, Mindfulness bersifat
normatif dan transformatif, bukan sekadar deskriptif atau instrumental. Sejumlah
cendekiawan menekankan bahwa pemisahan Mindfulness dari kerangka etis dan
kebijaksanaan berisiko mereduksi maknanya secara fundamental (Gethin, 2011; Sharf,
2015).

Ketika Mindfulness diperkenalkan ke Barat pada paruh kedua abad ke-20, terutama
melalui interaksi antara guru-guru Buddhis Asia dan cendekiawan Barat, terjadi proses
reinterpretasi yang disesuaikan dengan paradigma ilmiah modern. Tokoh seperti John
Kabat-Zinn memainkan peran kunci dalam mentransformasikan Mindfulness menjadi
program intervensi klinis yang dapat diterima dalam sistem medis sekuler. Melalui MBSR,
Kabat-Zinn secara eksplisit menekankan bahwa Mindfulness yang diajarkannya bersifat
universal dan tidak memerlukan komitmen terhadap ajaran Buddha (Kabat-Zinn, 1990).
Pendekatan ini memungkinkan Mindfulness diintegrasikan ke dalam praktik medis berbasis
sains, tetapi sekaligus menandai pemisahan dari tujuan spiritual aslinya.

Proses sekularisasi ini tidak hanya bersifat metodologis, tetapi juga epistemologis.
Mindfulness diredefinisi dalam kerangka psikologi kognitif dan neurosains sebagai
keterampilan mental yang dapat diukur, dilatih, dan dievaluasi secara empiris. Penelitian-
penelitian neuro-imaging, misalnya, berfokus pada perubahan struktur dan fungsi otak
akibat latihan Mindfulness, sementara tujuan pembebasan eksistensial hampir tidak dibahas
(Davidson & Goleman, 2017). Dengan demikian, Mindfulness mengalami pergeseran dari
praktik pembebasan spiritual menjadi alat regulasi diri dan kesehatan mental.

Praktik Mindfulness untuk tujuan spiritual memiliki kedalaman dalam makna dan
tujuan sedangkan praktik secara sekuler hanya fokus pada masalah psikologis saat ini.
Meski sama-sama menekankan pentingnya momen saat ini, pentingnya proses batin tidak
menjustifikasi dan juga mengamati proses mental sebagai mana apa adanya, tetapi dalam
praktik Mindfulness sekuler mengalami pendangkalan makna dan filosofis dari sumbernya
dalam ajaran Buddha. Meski demikian praktik Mindfulness sebagai bagian dari pelatihan
spiritual atau praktik sekuler tetap memiliki manfaat yang dapat diperoleh oleh para
praktisi. Beberapa perbedaan antara praktik Mindfulness sebagai pelatihan jalan spiritual
dan praktik sekuler dapat ditinjau dari beberapa aspek. Secara spiritual Buddhis, praktik

98



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono

Mindfulness merupakan: (1) bagian dari jalan pembebasan dalam Jalan Mulia Beruas
Delapan yaitu samma sati atau perhatian benar, (2) tujuan praktik Mindfulness adalah untuk
mengatasi penderitaan dan jalan mencapai Nibbana, (3) praktik Mindfulness tidak dapat
dilepaskan dari etika dan aturan moral (silz) dan kebijaksanaan (panna) yang menjadi
kesatuan sebagai tiga kelompok Jalan Tangah yaitu aspek sila, samadhi, dan panna, (4) tujuan
dan fokus pada penyadaran diri dan upaya mengikis kekotoran batin (keserakahan,
kebencian, dan kebodohan batin), (5) praktik Mindfulness merupakan bagian dari praktik
spiritual menuju pencerahan, (6) tujuan jangka panjang adalah transformasi diri dan
pengembangan kebijaksanaan sampai pencapaian tujuan kesucian atau pencerahan.
Praktik Mindfulness secara sekuler memiliki tujuan hanya pada kehidupan saat ini,

tidak berdampak pada keyakinan untuk kehidupan berikutnya. Secara singkat dapat
diringkaskan tentang praktik Mindfulness secara sekuler sebagai berikut: (1) praktik
Mindfulness secara sekuler hanya merupakan bagian dari teknik psikologi, (2) tujuan utama
bukan mencari pembebasan atau kehidupan yang lebih baik setelah kematian melainkan
hanya untuk mengurangi masalah psikologis seperti mengatasi masalah konsentrasi dan
fokus, mengurangi stres dan kecemasan, mengatasi ketidakstabilan emosi, meningkatkan
kesejahteraan dan kualitas hidup saat ini, (3) tidak terikat oleh etika dan kerangka moral
tertentu, apalagi tradisi keagamaan tertentu, (4) dapat dipraktikkan oleh siapapun tanpa
dasar etis dan komitemen tertentu, (5) tidak memiliki tujuan jangka panjang dan tujuan
eskatologis, (6) fokus pada praktik manajemen emosional dan peningkatan produktifitas,
(7) demi perubahan psikologis ke arah yang lebih positif dan mengurangi masalah
emosional dan mengurangi penilaian terhadap diri yang cenderung destruktif.

Praktik Mindfulness yang berakar pada ajaran Buddha pada era kontemporer ini
memang mengalami pendangkalan makna jika hanya sebatas praktik sekuler. Namun,
praktik sekuler tersebut juga turut meningkatkan minat benyak orang untuk memahami
ajaran Buddha lebih mendalam. Bagi masyarakat di negara maju yang cenderung berpikir
liberal memiliki kesempatan bebas untuk memenuhi rasa kaingin-tahuan termasuk
masalah Mindfulness dari aspek histori maupun dari aspek konsep dan aspek praktis. Jika
praktik Mindfulness sekuler dapat diimbangi dengan praktik Mindfulness spiritual maka
dapat berdampak pada masa depan agama Buddha di Barat yang bukan saja memberi

manfaat bagi kehidupan manusia saat ini tetapi pada kehidupan berikutnya.

4. Komodifikasi Praktik Mindfulness dalam Budaya Barat Kontemporer

Komodifikasi agama bukanlah hal baru dan juga bukan hanya terjadi dalam agama
Buddha. Pada era kontemporer ini, ketika kesempatan hidup sejahtera semakin sulit maka
banyak hal yang dilakukan oleh manusia untuk mencukupi kebutuhannya. Praktik ajaran
agama tertentu dapat berkembang dan berdampak memberikan dampak ekonomis bagi
banyak orang. Dalam kajian sosiologi dan studi budaya, komodifikasi merujuk pada proses

di mana praktik, gagasan, atau nilai yang awalnya memiliki makna intrinsik atau simbolik

99



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono

diubah menjadi barang atau jasa yang memiliki nilai tukar di pasar (Appadurai, 1986).
Komodifikasi tidak hanya menyangkut aspek ekonomi, tetapi juga perubahan makna:
sesuatu yang sebelumnya berorientasi pada transformasi eksistensial atau moral direduksi
menjadi produk fungsional yang dapat dijual, dipasarkan, dan dikonsumsi. Dalam konteks
Mindfulness, komodifikasi terjadi ketika praktik kontemplatif yang berakar dalam tradisi
spiritual Buddhis direformulasi menjadi layanan, teknik, atau produk komersial, seperti
aplikasi meditasi, pelatihan korporat, kursus daring, dan retret berbayar yang
dipromosikan terutama untuk peningkatan kinerja, efisiensi, dan kesejahteraan individual.

Beberapa pendapat tentang praktik Mindfulness ke arah komodifikasi, antara lain:
“Mindfulness has been rebranded as a self-help technique that helps individuals adapt to the stresses
of neoliberal capitalism rather than question its root causes” (Purser, 2019: 4). Mindfulness tidak
lagi diarahkan pada pembebasan dari dukkha, melainkan pada pengelolaan stres agar
individu tetap produktif dalam sistem sosial-ekonomi yang ada. Robert Sharf menegaskan
bahwa Mindfulness modern sering dipahami sebagai teknik psikologis murni, terlepas dari
kerangka normatif Buddhis: “Contemporary Mindfulness discourse often strips Buddhist
meditation of its ethical and soteriological dimensions, reframing it as a value-neutral attentional
skill” (Sharf, 2015:475). David Loy, seorang filsuf Buddhis, mengkritik kecenderungan ini
sebagai bentuk “spiritual bypassing” modern: “When Mindfulness is used to calm individuals
without addressing the social conditions that cause distress, it risks becoming a form of spiritual
anesthesia” (Loy, 2016: 15). Komodifikasi Mindfulness membawa beberapa dampak
signifikan yaitu reduksi makna, depolitisasi penderitaan dan pergeseran tujuan.
Mindfulness direduksi dari praktik pembebasan eksistensial menjadi teknik manajemen
stres, mengabaikan akar sosial dan struktural penderitaan dan pergeseran dari tujuan
transenden menjadi tujuan duniawi. Komodifikasi Mindfulness dikenal dengan istilah
McMindfulness yang menjauh dari tujuan awal ke arah komersil.

Ilustrasi komodifikasi Mindfulness dapat dilihat pada kegiatan MBSR. Sebagai contoh
yang dilakukan oleh John Kabat-Zinn yang secara sistematis mengubah Mindfulness dari
praktik spiritual Buddhis menjadi intervensi klinis berbasis bukti yang dapat dikemas,
dijual, dan diukur. Program Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR) distandardisasi
sebagai produk siap pakai dengan kurikulum 8 minggu, yang kemudian dilisensikan secara
global. Meski awalnya berbasis institusi akademik, model ini melahirkan industri pelatihan
dan sertifikasi berbayar. Program dipromosikan sebagai program ilmiah yang divalidasi
penelitian neurosains dan kedokteran. Situs web Center for Mindfulness (CFM) menyebut
MBSR sebagai program terstruktur untuk belajar mengelola stres, rasa sakit, dan penyakit
dengan bukti efektivitas. Narasi promosi menekankan universalitas dan kesekuleran,
menghilangkan istilah Buddhis untuk menarik audiens luas. CFM menciptakan standar
pelatihan dan sertifikasi untuk guru MBSR melalui Oasis Institute. Untuk menjadi guru

bersertifikat, peserta harus menyelesaikan retret hening 5-7 hari, pelatihan mingguan, dan

100



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono

magang, dengan biaya total mencapai $5.000-$10.000. Regulasi ini menciptakan hierarki
dan kewenangan profesional, sekaligus mengkomodifikasi pengetahuan menjadi
kredensial yang diperjualbelikan. Program MBSR standar berlangsung 8 minggu, dengan
sesi mingguan 2,5jam dan retret hening satu hari. Formatnya terstruktur: latihan kesadaran
napas, body scan, meditasi duduk, dan yoga ringan. Dilaksanakan di ratusan institusi
kesehatan global dengan kurikulum seragam. Biaya program MBSR di CFM berkisar $600—
$800 per peserta (non-subsidi).

Contoh di atas menjelaskan bahwa praktik Mindfulness menjadi peluang bisnis dan
sumber penghasilan jika dikelola secara professional. Mindfulness memberikan peluang
banyak pihak untuk menjadikannya sesuatu yang berdampak bagi banyak orang; di satu
sisi menjanjikan pengurangan masalah psikologi klinis, di sisi lain menjadi sumber
perekonomian yang menjanjikan. Perubahan dari praktik awal yang merupakan pelatihan
spiritual menjadi praktik sekuler tentu menimbulkan pro dan kontra. Namun jika masih
dikelola secara seimbang dan masih menggunakan prinsip etis dalam batas kewajaran

maka akan berdampak pada eksistensi agama Buddha di masa depan.

KESIMPULAN

Praktik Mindfulness merupakan meditasi yang semakin popular di dunia. Dari
pembahasan di atas dapat simpulkan bahwa pertama, praktik Mindfulness di Barat
khususnya di Eropa dan Amerika dikenalkan sebagai praktik sekuler dengan tujuan jangka
pendek mengurangi masalah psikologi kseperti mengurangi gangguan stres, kecemasan,
dan ketidaksatabilan emosi. Kedua, praktik Mindfulness di Barat berakar dari tradisi
meditasi Buddhis tetapi dikenalkan sebagai praktik universal bagi semua orang, dengan
menafikan masalah etis dan perbedaan latar belakang agama, ras, dan budaya tertentu.
Ketiga, sda kecenderungan praktik Mindfulness di Barat sebagai bentuk komodifikasi
spiritual ke arah ekonomi sehingga mendangkalkan makna, dan tujuan yang menjadi
aspirasi awal dalam pengembangan meditasi Mindfulness sesuai ajaran Buddha. Keempat,
perlu keseimbangan praktik Mindfulness sebagai pelatihan spiritual dan sekuler sehingga
dapat mengurangi dampak dan pengaruh negatif dari praktik sekuler terhadap ajaran

Buddha yang mengajarkan etika, moral, dan tujuan transenden.

DAFTAR PUSTAKA

Analayo, B. (2003). Satipatthana: The direct path to realization. Windhorse Publications.

Appadurai, A. (1986). The social life of things: Commodities in cultural perspective. Cambridge
University Press.

Bodhi, B. (Trans.). (2000). The connected discourses of the Buddha: A translation of the Samyutta
Nikaya. Wisdom Publications.

101



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono

Bodhi, B. (2011). What does mindfulness really mean? A  canonical
perspective. Contemporary Buddhism, 12(1), 19—
39. https://doi.org/10.1080/14639947.2011.564813

Carrette, ]., & King, R. (2005). Selling spirituality: The silent takeover of religion. Routledge.

Davidson, R. J., & Goleman, D. (2017). Altered traits: Science reveals how meditation changes
your mind, brain, and body. Avery.

Gethin, R. (2011). On some definitions of mindfulness. Contemporary Buddhism, 12(1), 263
279. https://doi.org/10.1080/14639947.2011.564843

Kabat-Zinn, J. (1990). Full catastrophe living: Using the wisdom of your body and mind to face
stress, pain, and illness. Delacorte Press.

Kabat-Zinn, J. (1994). Wherever you go, there you are: Mindfulness meditation in everyday life.
Hyperion.

Loy, D. R. (2016). A new Buddhist path: Enlightenment, evolution, and ethics in the modern world.
Wisdom Publications.

McMahan, D. L., & Braun, E. (Eds.). (2017). Meditation, Buddhism, and science. Oxford
University Press.

Muhaimin. (2025, March 3). 5 negara dengan umat Islam terbanyak di dunia tahun 2025,
Arab Saudi tak masuk. Sindonews International. Retrieved March 15, 2025,
from https://international.sindonews.com/read/1537415/40/5-negara-dengan-umat-
islam-terbanyak-di-dunia-tahun-2025-arab-saudi-tak-masuk-1740985401/10

Purser, R. E. (2019). McMindfulness: How mindfulness became the new capitalist spirituality.
Repeater Books.

Sharf, R. H. (2015). Is mindfulness Buddhist? (And why it matters). Transcultural Psychiatry,
52(4), 470-484. https://doi.org/10.1177/1363461514557561

Walshe, M. (Trans.). (1995). The long discourses of the Buddha: A translation of the Digha
Nikaya (2nd ed.). Wisdom Publications.

102


https://doi.org/10.1080/14639947.2011.564813
https://doi.org/10.1080/14639947.2011.564843
https://international.sindonews.com/read/1537415/40/5-negara-dengan-umat-islam-terbanyak-di-dunia-tahun-2025-arab-saudi-tak-masuk-1740985401/10
https://international.sindonews.com/read/1537415/40/5-negara-dengan-umat-islam-terbanyak-di-dunia-tahun-2025-arab-saudi-tak-masuk-1740985401/10
https://doi.org/10.1177/1363461514557561

