
Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono  

 
 

91 

 
 

 

 

Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: 
Dari Spiritual ke Psikologi Klinis  

  

Madiyono  

STABN Sriwijaya Tangerang Banten  

medhaviro@gmail.com 

 

Riwayat Artikel:  

Diterima : 20 Desember 2025 

Direvisi  : 30 Desember 2025 

Diterbitkan : 31 Desember 31  

Doi: 10.53565/patisambhida.v6i2.2380 

 

Abstrak 

 
Mindfulness merupakan praktik meditasi  yang sangat populer di Barat di era kontemporer ini. 

Namun praktik Mindfulness di era kini memiliki fokus dan tujuan berbeda daripada saat dikenalkan 

oleh Buddha pada masa lalu. Artikel ini menguraikan bagaimana proses transformasi praktik 

Mindfulness pada masa lalu dan yang populer di Barat terutama mulai abad ke-20. Tulisan ini 

merupakan kajian literatur dari berbagai sumber primer dan sekunder tentang praktik Mindfulness. 

Dari penelusuran literatur yang dilakukan, peneliti menyimpulkan bahwa praktik Mindfulness yang 

diajarkan oleh Buddha dan diteruskan oleh para anggota Sangha saat ini juga telah berkembang 

menjadi praktik sekuler yang dipopularkan oleh umat awam yang memiliki tujuan berbeda. Praktik 

Mindfulness di Barat, khususnya yang dikembangkan oleh Jack Kornfield dan John Kabat-Zinn tidak 

memiliki tujuan transformasi spiritual tetapi lebih pada pencapaian duniawi, antara lain untuk 

mengurangi kecemasan dan stres bagi manusia yang hidup di masa modern. 

 

Kata kunci:  Mindfulness, masa kehidupan Buddha, Era kontemporer, John Kabat Zein. 

 

Abstract 

 

Mindfulness is an exceptionally popular meditation practice in the contemporary Western era. However, 

contemporary Mindfulness practice differs in focus and objective from its original introduction by the Buddha 

in the past. This article delineates the process of transformation of Mindfulness practice from its historical 

origins to its popularized form in the West, particularly from the 20th century onward. This study employs a 

literature review based on various primary and secondary sources concerning Mindfulness practice. Based on 

the literature examined, the researcher concludes that the Mindfulness practice taught by the Buddha and 

preserved by the Sangha has evolved into a secularized practice popularized by laypeople with distinct 

objectives. Western Mindfulness practice, particularly as developed by Jack Kornfield and John Kabat-Zinn, 

does not aim for spiritual transformation but rather focuses on worldly achievements, primarily the reduction 

of anxiety and stress for individuals living in the modern age. 

Keywords: Mindfulness, Buddha's lifetime, Contemporary era, Jon Kabat-Zinn 
HP. 0895345199625 

  



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono  

 
 

92 

PENDAHULUAN 

Agama Buddha merupakan salah satu agama tua yang masih dapat menyesuaikan 

dengan kondisi dunia di era kontemporer. Meski sudah lebih dari 2500 tahun, agama 

Buddha masih dipraktikkan oleh sekitar 500 ribu orang (Muhaimin (2025). Fakta tersebut 

menunjukkan bahwa dalam agama Buddha terdapat ajaran dan praktik yang menarik dan 

relevan dengan kebutuhan manusia saat ini. Hal yang menarik dari agama Buddha, bukan 

saja filsafatnya yang mendalam tetapi  juga ajarannya yang dapat dikaji dan dibuktikan 

secara ilmiah sehingga pada era modern saat ini, agama Buddha bahkan menjadi agama 

yang cukup populer di Barat, seperti di Eropa dan Amerika.  Meditasi menjadi pintu bagi 

orang Barat mengenal agama Buddha. Berbeda dengan di dunia timur, meditasi di Barat 

dijelaskan secara ilmiah, baik dampak dan manfaatnya. Saat ini bahkan sudah ada teknologi 

yang mampu melakukan scan otak (brain scan) yang menjadi salah satu hal yang 

menguatkan kajian meditasi secara ilmiah. Hal tersebut turut mendorong lebih banyak 

orang tertarik untuk praktik meditasi yang diajarkan oleh Buddha. Praktik meditasi 

kesadaran yang dikenal di Barat lebih popular dikenal sebagai Mindfulness. 

 Mindfulness merupakan praktik meditasi yang sangat populer pada era kontemporer 

ini. Meditasi Mindfulness bukan saja dilakukan dalam komunitas Buddhis dan komunitas 

spiritual lainnya, tetapi juga dipraktikkan di banyak institusi, baik institusi pendidikan dan 

kesehataan. Meditasi Mindfulness juga mulai populer dipraktikkan di kantor-kantor dan 

lembaga bisnis, khususnya di Barat, termasuk yang dilakukan di kantor Google dan Ford. 

 Mindfulness saat ini bukan hanya sebatas meditasi yang menjadi praktik pelatihan 

diri dan pengembangan batin yang dilakukan oleh umat Buddha tetapi sudah mengalami 

perubahan tujuan dari yang awalnya merupakan bagian dari praktik spiritual kemudian 

bertransformasi ke arah praktik sekuler. Meski banyak juga tokoh lainnya, Jack Kornfield 

dan Jon Kabat-Zinn merupakan dua tokoh penting yang sangat perperan dalam 

mengenalkan praktik Mindfulness di Barat. Kedua tokoh tersebut membawa pengetahuan 

dan keterampilannya dalam praktik Mindfulness yang diperoleh dari guru-guru Buddhis 

yang awalnya sebagai bagian dari ritual atau pelatihan diri ala Buddhis kemudian menjadi 

aktifitas sekuler. Praktik Mindfulness yang berkembang di Barat dikenalkan bukan sebagai 

meditasi ala Buddhis tetapi sebagai praktik meditas universal untuk mengurangi stres, 

kecemasan dan ketidakstabilan emosi yang merupakan bagian masalah dari psikologi 

klinis. John Kabat-Zinn dan Praktik Mindfulness yang dikembangkannya seolah terpisah 

dari akarnya yang sebenarnya tidak terlepas dari etika Buddhis, tentang praktik moralitas 

(sila), praktik konsentrasi dan ketenangan batin (samadhi), dan juga kebijaksanaan (panna). 

 Dalam artikel ini, penulis melakukan kajian mengenai Mindfulness ditinjau dari 

aspek konsep dan ajaran yang diuraikan oleh Buddha, praktiknya pada masa kehidupan 

Buddha dan juga praktik Mindfulness pada era kontemporer ini yang berkembang di Barat 

sebagai praktik sekuler yang tidak memiliki tujuan spiritual melainkan lebih pada upaya 



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono  

 
 

93 

untuk membantu mengatasi stres, kecemasan, dan juga masalah emosi. Penulis 

mendeksripsikan secara singkat perubahan praktik Mindfulness pada masa lalu dan masa 

kontemporer ini.  

 

METODE 

 Artikel ini merupakan hasil kajian kualitatif sehingga penulis melakukan 

pengumpulan data berupa non-angka. Penulis mendeskripsikan fokus kajian dari hasil 

analisis berbagai sumber literatur dan pada akhirnya menyimpulkan sesuai hasil kajian 

data yang diperoleh. Penulis melakukan analisis data dari sumber literatur primer dan 

sekunder. Literatur primer bersumber dari Tipitaka, khususnya Sutta yang berkaitan dengan 

Mindfulness, serta buku-buku karya John Kabat-Zinn dan Jack Kornfield, sedangkan 

literatur sekunder diperoleh dari sumber lain yang masih relevan dan membahas tentang 

Mindfulness. Kredabilitas data dilakukan melalui triangulasi sumber dengan melakukan 

analisis terhadap kajian dalam sumber terkait dan menyimpulkan hubungan, perbedaan 

dan keselarasan gagasan berkaitan dengan fokus yang dibahas.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Akar Praktik Mindfulness dalam Ajaran Buddha 

Pada abad ke-21, Mindfulness merupakan istilah yang popular di kalangan praktisi 

meditasi, komunitas Buddhis, bahkan di kalangan profesional dalam bidang bisnis, 

pendidikan, dan kesehatan . Hal ini karena praktik Mindfulness telah dirasakan memberi 

manfaat bagi banyak orang dan kajian ilmiah mengenai dampak dan kegunaan meditasi 

tersebut juga sudah banyak dilakukan. Mindfulness menjadi praktik meditasi yang banyak 

diminati banyak orang dari berbagai kalangan. Namun, sebenarnya darimana asal praktik 

Mindfulness itu? Apakah benar-benar dari praktik sekuler atau dari tradisi keagamaan 

tertentu? 

Secara etimologis, Mindfulness merupakan penerjemahan dari istilah sati dalam 

bahasa Pali yang berarti mengingat, mengenang,  atau menghadirkan kembali (kesadaran).  

Makna sati bukan berarti hanya mengingat secara kognitif tetapi lebih pada menghadirkan 

kembali kesadaran yang jernih dan murni pada saat ini, tanpa menghakimi. Mindfulness 

berarti kesadaran penuh terhadap momen saat ini. Mindfulness merupakan praktik 

meditatif dengan perhatian jernih dan murni untuk mengasah kepekaan terhadap realitas 

sebagaimana adanya. Praktik Mindfulness disebut juga meditasi kesadaran penuh, atau 

meditasi perhatian murni.  

Mindfulness adalah warisan luhur dari tradisi agama Timur terutama agama Buddha. 

Mindfulness atau sati dalam agama Buddha merupakan bagian dari Jalan Mulia Beruas 

Delapan (Arya Athangika Magga) yang disebut sebagai samma sati, yang diterjemahkan 

sebagai perhatian benar. Sebagai bagian dari Jalan Mulia Beruas Delapan maka praktik sati 

atau Mindfulness dalam agama Buddha bukan hanya sekedar praktik sekuler yang 

bertujuan mengurangi stres, kecemasan, atau ketidakstabilan emosi, tetapi juga merupakan 

praktik spiritual untuk mencapai tujuan pembebasan dari penderitaan (dukkha) dan bagian 

upaya menuju pencapaian Nibbana (Analayo, 2003; Bodhi, 2011). Dalam ajaran Buddha 



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono  

 
 

94 

maka praktik Mindfulness tidak dapat dilepaskan dari unsur etika (sila) dan juga 

kebijaksanaan (panna), sehingga praktik Mindfulness dalam ajaran Buddha adalah sati 

sampajjana atau perhatian dengan disertai pemahaman yang jernih yang dalam kalimat 

singkat sebagai praktik sadar setiap saat. Praktik Mindfulness adalah landasan bagi vipassanā 

bhāvanā, meditasi pandangan terang yang bertujuan untuk memahami hakikat yang dialami 

oleh batin (nama) dan jasmani (rupa). Praktik vipassanā bhāvanā dapat mengarahkan 

meditator pada penembusan hukum Tilakhana yang menguraikan hakikat bahwa segala 

bentukan yang tersusun atas agregat-agregat bersifat tidak kekal (anicca), mengalami 

penderitaan atau ketidakpuasan (dukkha), karena semua hal yang ada di dunia ini memiliki 

karakteristik tiadanya inti yang kekal (anattā) 

Dalam ajaran Buddha, Buddha menguraikan tentang dasar dan prinsip Mindfulness 

dalam Satipatthana Sutta dan Mahasatipatthana Sutta (MN 10; DN 22). Dalam Satipatthana 

Sutta, Buddha menjelaskan tentang Empat landasan perhatian penuh (cattāro satipaṭṭhānā) 

yang diajarkan adalah: (1) perhatian terhadap tubuh (kāyānupassanā), yang meliputi: 

perhatian pada napas (ānāpāna), postur tubuh (iriyāpatha), aktivitas tubuh (sampajañña), 

refleksi terhadap bagian tubuh yang tidak menarik (paṭikūlamanasikāra), analisis unsur-

unsur (dhātumanasikāra), dan visualisasi jenazah dalam sembilan tahap pembusukan 

(navasīvathikā); (2) perhatian terhadap perasaan (vedanānupassanā), dengan mengamati 

segala perasaan (vedanā) yang muncul, baik yang menyenangkan (sukha), menyakitkan 

(dukkha), maupun netral (adukkhamasukha), dengan memahami sifatnya yang muncul dan 

lenyap; (3) perhatian terhadap pikiran (cittānupassanā), dengan mengenali keadaan pikiran 

(citta) apakah sedang disertai keserakahan (sarāgaṃ) atau bebas darinya (vītarāgaṃ), disertai 

kebencian (sadosaṃ) atau bebas darinya (vītadosaṃ), dan seterusnya;  (4) perhatian terhadap 

fenomena mental (dhammānupassanā) dengan mengamati lima rintangan (nīvaraṇa), lima 

kelompok kehidupan (khandha), enam landasan indria (āyatana), tujuh faktor pencerahan 

(bojjhaṅga), dan Empat Kebenaran Mulia (ariyasacca). Secara singkat Praktik kāyānupassanā 

biasanya diawali dengan pengamatan napas (ānāpānasati) sebagai objek utama. Setelah itu, 

kesadaran diperluas pada postur tubuh, gerakan, dan aktivitas sehari-hari. Vedanānupassanā 

mengarahkan perhatian pada rasa nyaman, tidak nyaman, atau netral yang muncul, tanpa 

melekat atau menolak. Cittānupassanā berfokus pada keadaan pikiran, apakah diliputi 

nafsu, kebencian, kebingungan, atau kejernihan. Terakhir, dhammānupassanā mengamati 

fenomena seperti lima rintangan batin (nīvaraṇa) atau tujuh faktor pencerahan (bojjhaṅga).  

Mindfulness dalam praktik bagi praktisi Buddhis bukanlah hanya sekedar meditasi 

biasa untuk tujuan relaksasi dan pengurangan stres dan kecemasan melainkan juga bagian 

dari praktik spiritual menuju pembebasan menuju Nibbāna . Dalam Satipatthana Sutta (MN 

10)  dijelaskan “Inilah satu-satunya jalan (ekāyano maggo) untuk pemurnian makhluk, untuk 

mengatasi kesedihan dan ratapan, untuk lenyapnya penderitaan dan kesengsaraan, untuk 

mencapai jalan benar, dan untuk merealisasi Nibbāna, yaitu empat landasan perhatian”. 

Dalam Mahasatipatthana Sutta (DN 22) dijelaskan bahwa: 



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono  

 
 

95 

“Katamo ca, bhikkhave, sammāsati? Idha, bhikkhave, bhikkhu kāye kāyānupassī viharati ātāpī 

sampajāno satimā, vineyya loke abhijjhādomanassaṃ; vedanāsu… citte… dhammesu 

dhammānupassī viharati ātāpī sampajāno satimā, vineyya loke abhijjhādomanassaṃ. Ayaṃ 

vuccati, bhikkhave, sammāsati”, artinya: “Dan apakah, para bhikkhu, perhatian benar? 

Di sini, para bhikkhu, seorang bhikkhu berdiam merenungkan tubuh sebagai tubuh, 

dengan tekun, memahami dengan jernih, penuh perhatian, setelah melenyapkan 

ketamakan dan kesedihan terhadap dunia. Ia berdiam merenungkan perasaan 

sebagai perasaan… pikiran sebagai pikiran… fenomena sebagai fenomena, dengan 

tekun, memahami dengan jernih, penuh perhatian, setelah melenyapkan ketamakan 

dan kesedihan terhadap dunia. Ini, para bhikkhu, disebut perhatian benar.” 

 

Selain tujuan duniawi, bagi praktisi Buddhis, praktik Mindfulness juga memiliki 

tujuan adiduniawi, antara lain: (1) memahami tiga corak keberadaan (tilakkhaṇa): ketidak-

kekalan (anicca), penderitaan (dukkha), dan bukan-diri (anattā), (2) menghancurkan 

kekotoran batin (āsava): kekotoran keinginan indria (kāmāsava), keinginan untuk menjadi 

(bhavāsava), dan ketidaktahuan (avijjāsava), dan (3) mengembangkan tujuh faktor 

pencerahan (satta bojjhaṅga). Mindfulness (sati) adalah faktor pertama yang mengondisikan 

faktor-faktor lainnya. Jadi tujuan praktik Mindfulness bukan semata-mata ketenangan 

psikologis, melainkan pengembangan kebijaksanaan (paññā) yang mengarah pada 

pembebasan dari penderitaan (dukkha) dan realisasi Nibbāna (Analayo, 2003; Bodhi, 2011). 

 

2. Kontak Awal Barat dengan Praktik Mindfulness: Masa Kolonialisasi dan Orientalisme 

Dari kajian terhadap sumber  primer dalam Satipatthana Sutta dan sejarah praktik 

Mindfulness di Barat, jelas terdeskripsi bahwa praktik Mindfulness berasal dari tradisi Timur, 

terutama dari ajaran Buddha. Mindfulness yang diajarkan Buddha kemudian dipelajari, 

dipraktikkan, dikembangkan, dan diwariskan dari generasi ke generasi dalam komunitas 

Sangha. Para bhikkhu yang merupakan murid dan pewaris ajaran Buddha mempraktikkan 

Mindfulness sebagai bagian dalam kehidupan sehari-hari sebagai bentuk pelatihan diri yang 

mengarah pada pencapaian menuju pembebasan sejati (Nibbāna).  

Pada abad ke-20, Mindfulness mulai menarik minat cendekiawan Barat. Gelombang 

pertama mulai pada abad ke-19, dengan tokohnya antara lain: Sir Thomas William Rhys 

Davids (1843–1922). Seiring terjadinya kolonialisasi Barat ke negara-negara Asia dan juga 

datangnya para orientalis Barat ke Asia pada akhirnya mengkondisikan beberapa 

cendekiawan Barat tertarik dengan praktik ajaran Buddha, antara lain di negara Myanmar 

dan Thailand. Meski membawa misi menyebarkan agama Kristen, sebagian cendekiawan 

Barat yang datang ke Asia khususnya ke negara Myanmar dan Thailand juga mempelajari 

dan ikut dalam praktik meditasi yang mulai dikenalkan bagi umat awam. Di Myanmar, 

Ledy Sayadaw menjadi pelopor dalam mengenalkan dan mengajarkan praktik meditasi 

untuk umat awam yang kemudian juga langkahnya diikuti oleh guru-guru meditasi 

lainnya. Mahasi Sayadaw dan Ajahn Chan merupakan contoh dua tokoh Buddhis yang 

populer dan pengajarannya diminati oleh orang Barat. Sebagian cendekiawan Barat datang 

ke Myanmar dan Thailand datang untuk mempelajari praktik meditasi Mindfulness yang 

diajarkan oleh kedua guru tersebut. Di antara cendekiawan Barat yang ikut dalam pelatihan 



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono  

 
 

96 

Mindfulness, Jack Kornfield dan John Kabat-Zinn merupakan dua orang terpelajar yang 

menyerap ilmu Mindfulness dan berhasil membawa dan mengembangkan praktik tersebut 

di Amerika. Mewarisi tradisi meditasi dua guru tersebut, Jack Kornfield yang pernah 

menjadi bhikkhu murid Ajahn Chah pada 1967-1972, mengembangkan Mindfulness di Barat 

dengan mendirikan Insight Meditation Society (IMS) bersama Joseph Goldstein dan Sharon 

Salzberg, juga mendirikan Spirit Rock Meditation Center di California, sedangkan John Kabat-

Zinn mendirikan Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR) pada tahuan 1979. Jadi praktik 

Mindfulness di Barat sebenarnya merupakan praktik yang bersumber dari tradisi kegamaan 

Buddha di negara Buddhis. 

Jack Kornfield dan John Kabat-Zinn merepresentasikan tradisi agama Timur sebagai 

yang berbeda dengan agama Kristen di Barat dan melihat agama Timur sebagai yang mistis, 

abadi, dan penuh kebijaksanaan. Narasi ini memungkinkan mereka untuk memisahkan 

teknik meditasi dari konteks sosio-religius aslinya. Jack Kornfield (2008) menggambarkan 

keinginannya untuk membawa esensi ajaran spiritual Timur ke Barat, sebuah upaya yang 

mencerminkan kecenderungan orientalisme untuk memilah inti kebijaksanaan agama 

Timur dari kulturnya. Pendekatan ini mencapai puncaknya pada John Kabat-Zinn, yang 

secara eksplisit mendefinisikan Mindfulness sebagai kesadaran yang timbul dari 

memperhatikan dengan sengaja, pada saat sekarang, dan tanpa menghakimi, dan dengan 

sengaja menghilangkan bahasa Buddhis untuk membuatnya menjadi praktik universal 

bukan bagian dari ritual agama  (Kabat-Zinn, 1994:145). Proses ekstraksi dan penerjemahan 

strategis ini merupakan bentuk dekontekstualisasi yang kritis, di mana praktik tersebut 

dilepaskan dari kerangka etika (sila) dan kebijaksanaan (pañña) Buddhis yang mengikatnya. 

Setelah diekstrak, Mindfulness direkontekstualisasi secara radikal ke dalam 

paradigma Barat. Jack Kornfield, dengan latar belakang psikologi, mengintegrasikan 

Vipassana ke dalam psikoterapi humanistik dan transpersonal, mendirikan pusat seperti 

Insight Meditation Society. John Kabat-Zinn, seorang ilmuwan, menanamkannya ke dalam 

biomedis melalui program Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR), yang dirancang 

untuk pasien klinis dan divalidasi melalui metode ilmiah (Kabat-Zinn, 1994). Meski 

keberhasilan MBSR dalam mempopulerkan Mindfulness tak terbantahkan, para kritikus 

berargumen bahwa pendekatan ini telah menyebabkan komodifikasi dan kapitalisasi 

Mindfulness, mengubahnya menjadi alat untuk meningkatkan produktivitas dan ketahanan 

individu dalam sistem kapitalis, sebuah tujuan yang bertentangan dengan cita-cita 

pembebasan dalam Buddhisme (Purser & Loy, 2013). Dengan kata lain, apa yang dimulai 

sebagai praktik pembebasan diri dalam konteks Buddhis Asia, yang akses Barat kepadanya 

dibuka oleh dinamika kolonial, akhirnya direkonfigurasi menjadi teknologi diri sekuler 

yang melayani logika masyarakat Barat pasca-industri. 

Kedua tokoh yaitu Jack Kornfield dan John Kabat-Zinn merupakan cendekiawan 

yang secara tidak langsung mengenalkan dan memopularkan agama Buddha di Barat. 

Meski praktik Mindfulness yang diajarkan lebih pada tujuan psikologi klinis tetapi juga 

menarik bagi banyak orang untuk mendalami agama Buddha. Memang, praktik 

Mindfulness yang diajarkan oleh Jack Kornfield dan John Kabat-Zinn memiliki tujuan, 

kerangka nilai, dan orientasi yang berbeda dengan yang dilakukan oleh para bhikkhu dan 

umat Buddhis di Myanmar dan Thailand. Tujuan, dan kerangka nilai praktik Mindfulness 



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono  

 
 

97 

yang dilakukan oleh pusat meditasi yang dipimpin Jack Kornfield dan John Kabat-Zinn 

lebih pada tujuan jangka pendek, tujuan duniawi, dan bersifat sekuler. Meski demikian, 

praktik Mindfulness yang diajarkan oleh Jack Kornfield dan John Kabat-Zinn turut menjadi 

penyebab signifikan bagi orang Barat mengenal meditasi ala Buddhis yang kemudian 

sangat populer. Kepopuleran praktik Mindfulness di Barat didukung oleh meningkatnya 

kajian ilmiah  yang menjadi sangat meningkat pesat pada tahun 1980-an yang diindikasikan 

jumlah jurnal tentang kajian Mindfulness meningkat hingga 300% (McMahan & Braun, 

2017)). 

Kepopuleran praktik Mindfulness di pusat-pusat meditasi sekuler di Barat kemudian 

juga merebak semakin meluas. Praktik Mindfulness kemudian dikenalkan di istitusi bisnis, 

pendidikan, dan kesehatan. Oleh karena itu, pada tahap berikutnya, praktik Mindfulness 

menjadi bagian keseharian bagi karyawan di kantor, pusat bisnis, dan rumah sakit, juga 

bagi para siswa si sekolah-sekolah. Bahkan pengaruh tersebut sampai ke negara Asia, 

termasuk ke Indonesia. 

 

3. Sekularisasi Praktik Mindfulness: dari Spiritual ke Psikologi Klinis 

Popularitas praktik Mindfulness di Barat memang bukan sebagai praktik agama 

Buddha. Praktik dan tujuan Mindfulness di Barat merupakan aktifitas sekuler. Jack Kornfield 

dan John Kabat-Zinn mengenalkan Mindfulness sebagai praktik universal untuk semua 

orang tanpa melihat latar belakang agamanya. Hal tersebut berdampak pada semakin 

cepatnya popularitas praktik Mindfulness. Mungkin akan berbeda jika praktik Mindfulness 

dikenalkan sebagai bagian dari praktik agama Buddha, karena perbedaan agama dapat 

membuat seseorang tidak leluasa mempraktikkan sesuatu yang menjadi bagian agama 

tertentu. Praktik Mindfulness di Barat dikenal sebagai praktik sekuler dengan tujuan 

psikologi klinis: mengurangi masalah gangguan psikologi  seperti stres dan kecemasan 

berlebihan.  

Dalam beberapa dekade terakhir, Mindfulness telah menjadi salah satu konsep paling 

berpengaruh dalam psikologi klinis dan ilmu kesehatan mental di Barat. Praktik ini 

dipromosikan sebagai intervensi berbasis bukti (evidence-based intervention) yang efektif 

untuk mengatasi berbagai gangguan psikologis, seperti stres kronis, kecemasan, depresi, 

dan gangguan relaps depresi (Kabat-Zinn, 1990). Mindfulness juga diterapkan secara luas di 

luar ranah klinis, termasuk dalam pendidikan, dunia kerja, dan pengembangan diri, sering 

kali dengan klaim manfaat peningkatan fokus, regulasi emosi, dan kesejahteraan subjektif. 

Popularitas ini menjadikan Mindfulness sebagai fenomena global yang melampaui batas 

agama dan budaya. 

Namun, di balik penerimaannya yang luas, Mindfulness mengalami transformasi 

konseptual yang signifikan. Dalam wacana psikologi Barat, Mindfulness umumnya 

didefinisikan sebagai kesadaran yang muncul melalui perhatian yang sengaja, pada saat ini, 

dan tanpa penilaian (paying attention in a particular way: on purpose, in the present moment, and 

nonjudgmentally) (Kabat-Zinn, 1994:4). Definisi ini menekankan aspek perhatian dan sikap 

mental tertentu, tetapi secara sadar menghilangkan dimensi religius, metafisis, dan 

soteriologis yang menjadi fondasi praktik Mindfulness dalam tradisi Buddhis. Proses 



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono  

 
 

98 

penghilangan atau penangguhan unsur-unsur keagamaan inilah yang sering dipahami 

sebagai bentuk sekularisasi Mindfulness. 

Secara historis, Mindfulness berakar dalam ajaran Buddha, khususnya konsep sati 

dalam bahasa Pāli. Sati merupakan salah satu faktor utama dalam Jalan Mulia Berunsur 

Delapan (Aṭṭhaṅgika Magga), tepatnya pada unsur sammā-sati (perhatian benar). Dalam teks-

teks Buddhis awal, terutama Satipaṭṭhāna Sutta (MN 10; DN 22), Mindfulness dijelaskan 

sebagai praktik kontemplatif yang mencakup pengamatan tubuh, perasaan, batin, dan 

fenomena mental, yang dilakukan dengan kejernihan, kewaspadaan, dan pemahaman 

benar. Tujuan praktik ini bukan semata-mata ketenangan psikologis, melainkan 

pengembangan kebijaksanaan (paññā) yang mengarah pada pembebasan dari penderitaan 

(dukkha) dan realisasi Nibbāna (Analayo, 2003; Bodhi, 2011). 

Dalam konteks Buddhisme, Mindfulness tidak pernah berdiri sendiri sebagai teknik 

netral. Mindfulness  selalu terintegrasi dengan dimensi etika (sīla) dan konsentrasi (samādhi), 

serta dibingkai oleh pandangan benar (sammā-diṭṭhi). Oleh karena itu, Mindfulness bersifat 

normatif dan transformatif, bukan sekadar deskriptif atau instrumental. Sejumlah 

cendekiawan menekankan bahwa pemisahan Mindfulness dari kerangka etis dan 

kebijaksanaan berisiko mereduksi maknanya secara fundamental (Gethin, 2011; Sharf, 

2015). 

Ketika Mindfulness diperkenalkan ke Barat pada paruh kedua abad ke-20, terutama 

melalui interaksi antara guru-guru Buddhis Asia dan cendekiawan Barat, terjadi proses 

reinterpretasi yang disesuaikan dengan paradigma ilmiah modern. Tokoh seperti John 

Kabat-Zinn memainkan peran kunci dalam mentransformasikan Mindfulness menjadi 

program intervensi klinis yang dapat diterima dalam sistem medis sekuler. Melalui MBSR, 

Kabat-Zinn secara eksplisit menekankan bahwa Mindfulness yang diajarkannya bersifat 

universal dan tidak memerlukan komitmen terhadap ajaran Buddha (Kabat-Zinn, 1990). 

Pendekatan ini memungkinkan Mindfulness diintegrasikan ke dalam praktik medis berbasis 

sains, tetapi sekaligus menandai pemisahan dari tujuan spiritual aslinya. 

Proses sekularisasi ini tidak hanya bersifat metodologis, tetapi juga epistemologis. 

Mindfulness diredefinisi dalam kerangka psikologi kognitif dan neurosains sebagai 

keterampilan mental yang dapat diukur, dilatih, dan dievaluasi secara empiris. Penelitian-

penelitian neuro-imaging, misalnya, berfokus pada perubahan struktur dan fungsi otak 

akibat latihan Mindfulness, sementara tujuan pembebasan eksistensial hampir tidak dibahas 

(Davidson & Goleman, 2017). Dengan demikian, Mindfulness mengalami pergeseran dari 

praktik pembebasan spiritual menjadi alat regulasi diri dan kesehatan mental. 

Praktik Mindfulness untuk tujuan spiritual memiliki kedalaman dalam makna dan 

tujuan sedangkan praktik secara sekuler hanya fokus pada masalah psikologis saat ini. 

Meski sama-sama menekankan pentingnya momen saat ini, pentingnya proses batin tidak 

menjustifikasi dan juga  mengamati proses mental sebagai mana apa adanya, tetapi dalam 

praktik Mindfulness sekuler mengalami pendangkalan makna dan filosofis dari sumbernya 

dalam ajaran Buddha. Meski demikian praktik Mindfulness sebagai bagian dari pelatihan 

spiritual atau praktik sekuler tetap memiliki manfaat yang dapat diperoleh oleh para 

praktisi. Beberapa perbedaan antara praktik Mindfulness sebagai pelatihan jalan spiritual 

dan praktik sekuler dapat ditinjau dari beberapa aspek. Secara spiritual Buddhis, praktik 



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono  

 
 

99 

Mindfulness merupakan: (1) bagian dari jalan pembebasan dalam Jalan Mulia Beruas 

Delapan yaitu samma sati atau perhatian benar, (2) tujuan praktik Mindfulness adalah untuk 

mengatasi penderitaan dan jalan mencapai Nibbana, (3) praktik Mindfulness tidak dapat 

dilepaskan dari etika dan aturan moral (sila) dan kebijaksanaan (panna) yang menjadi 

kesatuan sebagai tiga kelompok Jalan Tangah yaitu aspek sila, samadhi, dan panna, (4) tujuan 

dan fokus pada penyadaran diri dan upaya mengikis kekotoran batin (keserakahan, 

kebencian, dan kebodohan batin), (5) praktik Mindfulness merupakan bagian dari praktik 

spiritual menuju pencerahan, (6) tujuan jangka panjang adalah transformasi diri dan 

pengembangan kebijaksanaan sampai pencapaian tujuan kesucian atau pencerahan.  

Praktik Mindfulness secara sekuler memiliki tujuan hanya pada kehidupan saat ini, 

tidak berdampak pada keyakinan untuk kehidupan berikutnya. Secara singkat dapat 

diringkaskan tentang praktik Mindfulness secara sekuler sebagai berikut: (1) praktik 

Mindfulness secara sekuler hanya merupakan bagian dari teknik psikologi, (2) tujuan utama 

bukan mencari pembebasan atau kehidupan yang lebih baik setelah kematian melainkan 

hanya untuk mengurangi masalah psikologis seperti mengatasi masalah konsentrasi dan 

fokus, mengurangi stres dan kecemasan, mengatasi ketidakstabilan emosi, meningkatkan 

kesejahteraan dan kualitas hidup saat ini, (3) tidak terikat oleh etika dan kerangka moral 

tertentu, apalagi tradisi keagamaan tertentu, (4) dapat dipraktikkan oleh siapapun tanpa 

dasar etis dan komitemen tertentu, (5) tidak memiliki tujuan jangka panjang dan tujuan 

eskatologis, (6) fokus pada praktik manajemen emosional dan peningkatan produktifitas, 

(7) demi perubahan psikologis ke arah yang lebih positif dan mengurangi masalah 

emosional dan mengurangi penilaian terhadap diri yang cenderung destruktif. 

Praktik Mindfulness yang berakar pada ajaran Buddha pada era kontemporer ini 

memang mengalami pendangkalan makna jika hanya sebatas praktik sekuler. Namun, 

praktik sekuler tersebut juga turut meningkatkan minat benyak orang untuk memahami 

ajaran Buddha lebih mendalam. Bagi masyarakat di negara maju yang cenderung berpikir 

liberal memiliki kesempatan bebas untuk memenuhi rasa kaingin-tahuan termasuk 

masalah Mindfulness dari aspek histori maupun dari aspek konsep dan aspek praktis. Jika 

praktik Mindfulness sekuler dapat diimbangi dengan praktik Mindfulness spiritual maka 

dapat berdampak pada masa depan agama Buddha di Barat yang bukan saja memberi 

manfaat bagi kehidupan manusia saat ini tetapi pada kehidupan berikutnya.  

 

4. Komodifikasi Praktik Mindfulness dalam Budaya Barat Kontemporer 

Komodifikasi agama bukanlah hal baru dan juga bukan hanya terjadi dalam agama 

Buddha. Pada era kontemporer ini, ketika kesempatan hidup sejahtera semakin sulit maka 

banyak hal yang dilakukan oleh manusia untuk mencukupi kebutuhannya. Praktik ajaran 

agama tertentu dapat berkembang dan berdampak memberikan dampak ekonomis bagi 

banyak orang. Dalam kajian sosiologi dan studi budaya, komodifikasi merujuk pada proses 

di mana praktik, gagasan, atau nilai yang awalnya memiliki makna intrinsik atau simbolik 



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono  

 
 

100 

diubah menjadi barang atau jasa yang memiliki nilai tukar di pasar (Appadurai, 1986). 

Komodifikasi tidak hanya menyangkut aspek ekonomi, tetapi juga perubahan makna: 

sesuatu yang sebelumnya berorientasi pada transformasi eksistensial atau moral direduksi 

menjadi produk fungsional yang dapat dijual, dipasarkan, dan dikonsumsi. Dalam konteks 

Mindfulness, komodifikasi terjadi ketika praktik kontemplatif yang berakar dalam tradisi 

spiritual Buddhis direformulasi menjadi layanan, teknik, atau produk komersial, seperti 

aplikasi meditasi, pelatihan korporat, kursus daring, dan retret berbayar yang 

dipromosikan terutama untuk peningkatan kinerja, efisiensi, dan kesejahteraan individual. 

Beberapa pendapat tentang praktik Mindfulness ke arah komodifikasi, antara lain:  

“Mindfulness has been rebranded as a self-help technique that helps individuals adapt to the stresses 

of neoliberal capitalism rather than question its root causes” (Purser, 2019: 4). Mindfulness tidak 

lagi diarahkan pada pembebasan dari dukkha, melainkan pada pengelolaan stres agar 

individu tetap produktif dalam sistem sosial-ekonomi yang ada. Robert Sharf menegaskan 

bahwa Mindfulness modern sering dipahami sebagai teknik psikologis murni, terlepas dari 

kerangka normatif Buddhis: “Contemporary Mindfulness discourse often strips Buddhist 

meditation of its ethical and soteriological dimensions, reframing it as a value-neutral attentional 

skill” (Sharf, 2015:475). David Loy, seorang filsuf Buddhis, mengkritik kecenderungan ini 

sebagai bentuk “spiritual bypassing” modern: “When Mindfulness is used to calm individuals 

without addressing the social conditions that cause distress, it risks becoming a form of spiritual 

anesthesia” (Loy, 2016: 15). Komodifikasi Mindfulness membawa beberapa dampak 

signifikan yaitu reduksi makna, depolitisasi penderitaan dan pergeseran tujuan.  

Mindfulness direduksi dari praktik pembebasan eksistensial menjadi teknik manajemen 

stres, mengabaikan akar sosial dan struktural penderitaan dan pergeseran dari tujuan 

transenden menjadi tujuan duniawi. Komodifikasi Mindfulness dikenal dengan istilah 

McMindfulness yang menjauh dari tujuan awal ke arah komersil. 

Ilustrasi komodifikasi Mindfulness dapat dilihat pada kegiatan MBSR. Sebagai contoh 

yang dilakukan oleh John Kabat-Zinn yang secara sistematis mengubah Mindfulness dari 

praktik spiritual Buddhis menjadi intervensi klinis berbasis bukti yang dapat dikemas, 

dijual, dan diukur. Program Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR) distandardisasi 

sebagai produk siap pakai dengan kurikulum 8 minggu, yang kemudian dilisensikan secara 

global. Meski awalnya berbasis institusi akademik, model ini melahirkan industri pelatihan 

dan sertifikasi berbayar. Program dipromosikan sebagai program ilmiah yang divalidasi 

penelitian neurosains dan kedokteran. Situs web Center for Mindfulness (CFM) menyebut 

MBSR sebagai program terstruktur untuk belajar mengelola stres, rasa sakit, dan penyakit 

dengan bukti efektivitas. Narasi promosi menekankan universalitas dan kesekuleran, 

menghilangkan istilah Buddhis untuk menarik audiens luas. CFM menciptakan standar 

pelatihan dan sertifikasi untuk guru MBSR melalui Oasis Institute. Untuk menjadi guru 

bersertifikat, peserta harus menyelesaikan retret hening 5-7 hari, pelatihan mingguan, dan 



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono  

 
 

101 

magang, dengan biaya total mencapai $5.000–$10.000. Regulasi ini menciptakan hierarki 

dan kewenangan profesional, sekaligus mengkomodifikasi pengetahuan menjadi 

kredensial yang diperjualbelikan. Program MBSR standar berlangsung 8 minggu, dengan 

sesi mingguan 2,5 jam dan retret hening satu hari. Formatnya terstruktur: latihan kesadaran 

napas, body scan, meditasi duduk, dan yoga ringan. Dilaksanakan di ratusan institusi 

kesehatan global dengan kurikulum seragam. Biaya program MBSR di CFM berkisar $600–

$800 per peserta (non-subsidi). 

 Contoh  di atas menjelaskan bahwa praktik Mindfulness menjadi peluang bisnis dan 

sumber penghasilan jika dikelola secara professional. Mindfulness memberikan peluang 

banyak pihak untuk menjadikannya sesuatu yang berdampak bagi banyak orang; di satu 

sisi menjanjikan pengurangan masalah psikologi klinis, di sisi lain menjadi sumber 

perekonomian yang menjanjikan. Perubahan dari praktik awal yang merupakan pelatihan 

spiritual menjadi praktik sekuler tentu menimbulkan pro dan kontra. Namun jika masih 

dikelola secara seimbang dan masih menggunakan prinsip etis dalam batas kewajaran 

maka akan berdampak pada  eksistensi agama Buddha di masa depan.  

 

KESIMPULAN 

Praktik Mindfulness merupakan meditasi yang semakin popular di dunia. Dari 

pembahasan di atas dapat simpulkan bahwa pertama, praktik Mindfulness di Barat 

khususnya di Eropa dan Amerika dikenalkan sebagai praktik sekuler dengan tujuan jangka 

pendek mengurangi masalah psikologi kseperti mengurangi gangguan stres, kecemasan, 

dan ketidaksatabilan emosi. Kedua, praktik Mindfulness di Barat berakar dari tradisi 

meditasi Buddhis tetapi dikenalkan sebagai praktik universal bagi semua orang, dengan 

menafikan masalah etis dan perbedaan latar belakang agama, ras, dan budaya tertentu. 

Ketiga, sda kecenderungan praktik Mindfulness di Barat sebagai bentuk komodifikasi 

spiritual ke arah ekonomi sehingga mendangkalkan makna, dan tujuan yang menjadi 

aspirasi awal dalam pengembangan meditasi Mindfulness sesuai ajaran Buddha. Keempat, 

perlu keseimbangan praktik Mindfulness sebagai pelatihan spiritual dan sekuler sehingga 

dapat mengurangi dampak dan pengaruh negatif dari praktik sekuler terhadap ajaran 

Buddha yang mengajarkan etika, moral, dan tujuan transenden.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Analayo, B. (2003). Satipaṭṭhāna: The direct path to realization. Windhorse Publications. 

Appadurai, A. (1986). The social life of things: Commodities in cultural perspective. Cambridge 

University Press. 

Bodhi, B. (Trans.). (2000). The connected discourses of the Buddha: A translation of the Saṃyutta 

Nikāya. Wisdom Publications. 



Sekularisasi Praktik Mindfulness di Barat: Dari Spiritual ke Psikologi Klinis, Madiyono  

 
 

102 

Bodhi, B. (2011). What does mindfulness really mean? A canonical 

perspective. Contemporary Buddhism, 12(1), 19–

39. https://doi.org/10.1080/14639947.2011.564813 

Carrette, J., & King, R. (2005). Selling spirituality: The silent takeover of religion. Routledge. 

Davidson, R. J., & Goleman, D. (2017). Altered traits: Science reveals how meditation changes 

your mind, brain, and body. Avery. 

Gethin, R. (2011). On some definitions of mindfulness. Contemporary Buddhism, 12(1), 263–

279. https://doi.org/10.1080/14639947.2011.564843 

Kabat-Zinn, J. (1990). Full catastrophe living: Using the wisdom of your body and mind to face 

stress, pain, and illness. Delacorte Press. 

Kabat-Zinn, J. (1994). Wherever you go, there you are: Mindfulness meditation in everyday life. 

Hyperion. 

Loy, D. R. (2016). A new Buddhist path: Enlightenment, evolution, and ethics in the modern world. 

Wisdom Publications. 

McMahan, D. L., & Braun, E. (Eds.). (2017). Meditation, Buddhism, and science. Oxford 

University Press. 

Muhaimin. (2025, March 3). 5 negara dengan umat Islam terbanyak di dunia tahun 2025, 

Arab Saudi tak masuk. Sindonews International. Retrieved March 15, 2025, 

from https://international.sindonews.com/read/1537415/40/5-negara-dengan-umat-

islam-terbanyak-di-dunia-tahun-2025-arab-saudi-tak-masuk-1740985401/10 

Purser, R. E. (2019). McMindfulness: How mindfulness became the new capitalist spirituality. 

Repeater Books. 

Sharf, R. H. (2015). Is mindfulness Buddhist? (And why it matters). Transcultural Psychiatry, 

52(4), 470–484. https://doi.org/10.1177/1363461514557561 

Walshe, M. (Trans.). (1995). The long discourses of the Buddha: A translation of the Dīgha 

Nikāya (2nd ed.). Wisdom Publications. 

 

 

https://doi.org/10.1080/14639947.2011.564813
https://doi.org/10.1080/14639947.2011.564843
https://international.sindonews.com/read/1537415/40/5-negara-dengan-umat-islam-terbanyak-di-dunia-tahun-2025-arab-saudi-tak-masuk-1740985401/10
https://international.sindonews.com/read/1537415/40/5-negara-dengan-umat-islam-terbanyak-di-dunia-tahun-2025-arab-saudi-tak-masuk-1740985401/10
https://doi.org/10.1177/1363461514557561

