
Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan 

Keselamatan – Mohamad Khusnial Muhtar1 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 80 

 

` 

 

 

TRANSHUMANISME KURZWEIL DAN BUDDHISME MAHĀYĀNA: 

STUDI KOMPARASI TENTANG HAKIKAT DIRI, KESADARAN, DAN 

KESELAMATAN 
 

Mohamad Khusnial Muhtar 

Universitas Gadjah Mada 

mohamadkhusnialmuhtar@mail.ugm.ac.id 

 

Riwayat Artikel:  

Diterima : 19 Juni 2025 

Direvisi  : 20 November 2025 

Diterbitkan : 31 Desember 2025  

Doi: 10.53565/patisambhida.v6i2.1875  

 

Abstrak 
Perkembangan teknologi mutakhir, khususnya kecerdasan buatan dan integrasi otak-komputer, 

menandai pergeseran cara manusia memahami dan merekayasa eksistensinya. Gagasan 

transhumanisme yang dipelopori Ray Kurzweil menjadi salah satu wacana sentral dalam arus 

perubahan tersebut. Penelitian ini bertujuan untuk membandingkan konsep hakikat diri, kesadaran, 

dan keselamatan dalam pandangan transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahāyāna. Data 

dikumpulkan melalui studi kepustakaan terhadap karya-karya utama Kurzweil dan teks-teks 

otoritatif Mahāyāna, terutama Mūlamadhyamakakārikā, dan dianalisis dengan teknik analisis 

komparatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Kurzweil memandang diri sebagai pola informasi 

yang dapat disalin, kesadaran sebagai hasil emergen pemrosesan digital, dan keselamatan sebagai 

keberlanjutan eksistensi melalui mind uploading. Sementara Mahāyāna melihat diri sebagai kosong 

dari esensi (śūnyatā), kesadaran sebagai arus non-substansial (vijñāna), dan keselamatan sebagai 

pembebasan dari keterikatan melalui pencerahan. Meskipun keduanya sama-sama mengusung 

semangat transformatif, pendekatan Kurzweil bersifat teknologis-material, sedangkan Mahāyāna 

bersifat kontemplatif-eksistensial. Penelitian ini menyiratkan pentingnya membangun dialog kritis 

antara filsafat teknologi dan tradisi spiritual sebagai bekal menavigasi masa depan kemanusiaan. 

Kata kunci:  transhumanisme Kurzweil, Buddhisme Mahāyāna, hakikat diri, keselamatan. 

 
Abstract 

Recent advancements in technology, particularly artificial intelligence and brain-computer integration, mark 

a radical shift in how humans understand and engineer their existence. The idea of transhumanism, as 

pioneered by Ray Kurzweil, has emerged as a central discourse within this transformative landscape. This 

study aims to compare the concepts of selfhood, consciousness, and salvation in the perspectives of Kurzweil’s 

transhumanism and Mahāyāna Buddhism. Data were collected through a literature review of Kurzweil’s 

seminal works and authoritative Mahāyāna texts, especially the Mūlamadhyamakakārikā, and analyzed using 

a comparative analytical technique. The findings reveal that Kurzweil conceives of the self as an informational 

pattern that can be replicated, consciousness as an emergent result of digital processing, and salvation as the 

continuity of existence through mind uploading. In contrast, Mahāyāna Buddhism understands the self as 

devoid of intrinsic essence (śūnyatā), consciousness as a non-substantial flow (vijñāna), and salvation as 

liberation from attachment through enlightenment. While both perspectives promote a transformative vision 

of human existence, Kurzweil’s approach is technological-material, whereas Mahāyāna’s is contemplative-

mailto:mohamadkhusnialmuhtar@mail.ugm.ac.id


Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan 

Keselamatan – Mohamad Khusnial Muhtar1 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 81 

 

existential. This research underscores the importance of fostering critical dialogue between the philosophy of 

technology and spiritual traditions in navigating the future of humanity. 

Keywords: Kurzweilian transhumanism, Mahāyāna Buddhism, selfhood, salvation. 

 

 

PENDAHULUAN 

Dalam beberapa dekade terakhir, kemajuan teknologi digital telah mendorong pergeseran 

radikal dalam cara manusia hidup, memahami, dan merekayasa dirinya. Salah satu 

perkembangan paling mencolok adalah peningkatan kemampuan kecerdasan buatan 

umum (artificial general intelligent, AGI) dan antarmuka otak-komputer (brain-computer 

interface, BCI), yang memungkinkan integrasi langsung antara aktivitas mental dan sistem 

digital. Menurut laporan McKinsey Global Institute (2024), hingga 800 juta pekerjaan di 

seluruh dunia berpotensi tergantikan oleh otomatisasi pada tahun 2030, sementara pada 

saat yang sama muncul jenis pekerjaan baru yang memerlukan kolaborasi erat antara 

manusia dan mesin. Bersamaan dengan itu, perusahaan seperti Neuralink, Synchron, dan 

Kernel terus mengembangkan BCI untuk memungkinkan interaksi dua arah antara otak 

dan komputer, sehingga membuka kemungkinan terhadap augmentasi kesadaran manusia 

melalui medium digital (Matis, 2022). 

Perkembangan semacam ini tidak hanya berdampak pada sektor ekonomi dan industri, 

tetapi juga memunculkan pertanyaan-pertanyaan mendalam tentang makna menjadi 

manusia. Gagasan-gagasan ini menemukan resonansi dalam wacana transhumanisme, 

sebuah gerakan intelektual yang meyakini bahwa teknologi dapat digunakan untuk 

melampaui batas-batas biologis manusia, termasuk keterbatasan fisik, kognitif, dan bahkan 

mortalitas. Ray Kurzweil merupakan salah satu tokoh sentral dalam diskursus ini. Dalam 

berbagai karyanya, ia memaparkan proyeksi masa depan yang melibatkan tercapainya 

singularitas teknologi, ketika AI tidak hanya menyamai, tetapi melampaui kecerdasan 

manusia. Kurzweil memperkirakan bahwa pada tahun 2045, manusia akan memiliki 

kemampuan untuk mengunggah pikiran dan kesadarannya ke dalam substrat digital, 

menciptakan bentuk baru eksistensi non-biologis yang tetap mempertahankan identitas 

personal (Kurzweil, 2005: 136). Dalam kerangka ini, tubuh manusia bukan lagi syarat 

mutlak bagi pengalaman kesadaran dan kontinuitas diri. 

Namun, di tengah geliat narasi progresif yang meyakini bahwa teknologi dapat menjadi 

jalan menuju transformasi eksistensial manusia, muncul pula refleksi filosofis yang kritis 

terhadap asumsi-asumsi dasar dalam wacana ini. Apakah kesadaran dapat direduksi 

menjadi sekadar informasi yang diproses dan disimpan? Apakah kontinuitas diri dapat 

dijamin ketika substrat biologis digantikan oleh media digital? Dan apakah bentuk 

keselamatan yang dijanjikan oleh transhumanisme—yakni kelanggengan eksistensi 



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan 

Keselamatan – Mohamad Khusnial Muhtar1 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 82 

 

digital—benar-benar mencerminkan pembebasan eksistensial, atau justru bentuk 

keterikatan baru dalam lanskap ontologis yang belum dikenali? 

Pertanyaan-pertanyaan inilah yang menjadikan isu ini urgen untuk dikaji dalam horizon 

filosofis yang lebih luas. Tradisi Buddhisme Mahāyāna, yang telah lama mendalami 

problematika tentang hakikat diri (ātman/anātman), struktur kesadaran, serta makna 

keselamatan dengan pembebasan dari penderitaan, menawarkan kerangka reflektif yang 

khas dan bernas. Namun demikian, wacana perbandingan yang mengaitkan filsafat 

teknologi kontemporer dengan kerangka pemikiran Buddhisme Mahāyāna masih sangat 

terbatas. 

Dalam literatur yang ada, penelitian-penelitian sebelumnya umumnya menempatkan 

Buddhisme Mahāyāna dalam relasi yang luas dengan ilmu sosial, bioetika, dan isu 

lingkungan. Penelitian Clammer (2022), misalnya, menyoroti peran konsep kekosongan 

(śūnyatā) dan keterhubungan (pratītyasamutpāda) dalam merekonstruksi prinsip-prinsip 

ilmu sosial. Penelitian Jens Schlieter (2022) menyusun kerangka bioetika Buddhis yang 

menekankan pentingnya prinsip anattā (non-diri) dan welas asih dalam konteks keputusan 

medis seperti eutanasi, transplantasi, atau kehidupan buatan. Adapun penelitian Verma 

(2024) mengemukakan bahwa Mahāyāna menjadi sumber etika ekologis dalam 

menghadapi krisis lingkungan global, namun belum mengaitkannya dengan problem 

teknologi dan filsafat kemanusiaan seperti AI dan transhumanisme. 

Adapun beberapa kajian mulai menyandingkan dengan realitas AI, kebanyakan masih 

bersifat reflektif dan belum menguji secara komparatif terhadap asumsi transhumanisme. 

Lin (2023) mengembangkan kerangka Buddhist AI Ethics, menegaskan bahwa robot tidak 

memiliki kapasitas penderitaan atau kesadaran moral sehingga etika AI semestinya 

difokuskan pada manusia sebagai agen etis, dengan nilai-nilai seperti welas asih dan jalan 

tengah (middle way) sebagai pijakan. Zheng (2024) lebih lanjut mengkritik gagasan 

keabadian digital dari sudut pandang anattā, namun belum membahas secara mendalam 

konstruksi ontologis Kurzweil seperti mind uploading dan singularitas. Oleh karena itu, 

terdapat ruang besar bagi penelitian ini untuk mengisi kekosongan konseptual dan 

metodologis dengan membandingkan secara sistematis perspektif Kurzweil dan 

Buddhisme Mahāyāna mengenai hakikat diri, kesadaran, dan keselamatan. 

Dengan demikian, artikel ini bertujuan untuk mengisi kekosongan tersebut dengan 

menyusun kajian perbandingan antara transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme 

Mahāyāna. Kajian ini berfokus dalam menanggapi tiga isu utama: hakikat diri, struktur 

kesadaran, dan makna keselamatan. Tujuan dari penelitian ini bukan untuk 

mempertentangkan dua tradisi pemikiran, melainkan untuk mengeksplorasi bagaimana 

keduanya merespons transformasi eksistensial manusia di era teknologi digital. Kajian ini 



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan 

Keselamatan – Mohamad Khusnial Muhtar1 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 83 

 

mencoba menggali kembali makna “kita” dan keselamatan manusia—bukan untuk 

menolak teknologi atau kebijaksanaan kuno, tetapi untuk memahami apa yang sedang 

dipertaruhkan. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan, 

karena fokus utamanya adalah penelaahan konseptual dan filosofis terhadap dua sistem 

pemikiran: transhumanisme Ray Kurzweil dan Buddhisme Mahāyāna. Metode ini dipilih 

karena objek kajian—konsep hakikat diri, kesadaran, dan keselamatan—bersifat filosofis-

teoretis sehingga paling tepat digali melalui interpretasi teks. Sumber data diperoleh 

melalui dokumentasi literatur primer dan sekunder, seperti karya Kurzweil—The 

Singularity Is Near (2005), How to Create a Mind (2012), The Age of Spiritual Machines (2000)—

dan teks-teks utama Buddhisme Mahāyāna dari Nāgārjuna, Yogācāra, serta para sarjana 

kontemporer seperti Jay L. Garfield, Paul Williams dan Ashish Verma. 

Data dianalisis dengan teknik komparatif, yaitu menyandingkan argumen kedua tradisi 

mengenai tiga tema utama: hakikat diri, kesadaran, dan keselamatan. Setiap konsep dikaji 

secara sistematis, lalu dibandingkan untuk menemukan titik persamaan, perbedaan, dan 

peluang dialog konseptual di antara keduanya. Penelitian ini tidak menggunakan 

instrumen kuantitatif, sehingga validitas dijaga melalui triangulasi sumber dan konsistensi 

logis antar argumen, dengan mengacu pada literatur akademik yang kredibel dan otoritatif. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Diri, Kesadaran, dan Keselamatan Persepektif Transhumanisme Kurzweil  

Transhumanisme dalam perspektif Ray Kurzweil merupakan gagasan yang berangkat dari 

keyakinan bahwa teknologi, terutama AI, akan melampaui batasan biologis manusia dan 

secara radikal mentransformasi eksistensinya. Titik kunci dari transformasi ini adalah 

konsep singularitas, yakni saat AI melampaui kecerdasan manusia dan menyatu dengannya. 

Fondasi prediktif dari konsep ini bersandar pada Law of Accelerating Returns, hukum yang 

dikembangkan Kurzweil untuk menunjukkan bahwa laju perkembangan teknologi 

meningkat secara eksponensial, melebihi pola linear evolusi biologis (Kurzweil, 2005: 7-11). 

Berdasarkan kalkulasinya, dalam waktu dekat komputer akan menyamai kapasitas 

pemrosesan otak manusia—sekitar 1016 operasi per detik—dan dari titik ini, kemampuan 

manusia dapat didongkrak melampaui keterbatasan alamiahnya (Kurzweil, 2012: 200). 

Dalam kerangka ini, hakikat diri manusia tidak dipahami sebagai substansi metafisik atau 

entitas spiritual yang tetap, melainkan sebagai pola informasi dinamis yang dapat 

dimodelkan, direplikasi, dan dialihkan ke media non-biologis. Kurzweil menekankan 

bahwa memori, identitas, dan kepribadian adalah hasil dari struktur sinaptik dalam otak—



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan 

Keselamatan – Mohamad Khusnial Muhtar1 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 84 

 

yang secara teoritis dapat dipetakan dan disalin melalui teknologi digital (Kurzweil, 2000: 

129). Tubuh fisik bukanlah syarat esensial bagi keberadaan diri, melainkan sekadar medium 

temporal yang bisa digantikan dengan substrat digital yang lebih tahan lama. Maka, dalam 

paradigma ini, “diri” bersifat informasional, bukan substansial. 

Sejalan dengan itu, Kurzweil mendefinisikan kesadaran bukan sebagai substansi ruhaniah, 

melainkan sebagai hasil emergen dari aktivitas komputasi di dalam neokorteks. Ia 

mengadopsi teori Vernon Mountcastle yang melihat neokorteks sebagai sistem modular 

dengan kolom-kolom fungsional yang memproses dan mengenali pola secara hierarkis dan 

algoritmis (Kurzweil, 2012: 55-60, 203). Kesadaran muncul ketika sistem tersebut 

membangun model internal dari dunia dan dirinya sendiri secara berkelanjutan dan 

adaptif. Dengan prinsip ini, Kurzweil menyimpulkan bahwa bila struktur dan fungsi 

neokorteks berhasil disimulasikan secara akurat, maka kesadaran pun dapat diciptakan 

dalam sistem digital. Dengan demikian, kesadaran adalah performa kompleks dari 

pemrosesan informasi, bukan entitas metafisik yang tidak terjangkau oleh sains. 

Kemudian, sebagai bentuk konsekuensi logis, konsepsi keselamatan pun bergeser dari 

dimensi transendental menuju proyek teknologi. Kurzweil mengembangkan gagasan 

longevity escape velocity, yaitu keadaan ketika teknologi medis dapat memperpanjang usia 

manusia lebih cepat dari laju kerusakan biologis tubuh (Kurzweil, 2005: 324). Dari sini, ia 

merancang visi mind uploading, yakni proses mentransfer keseluruhan struktur otak ke 

dalam medium digital yang tahan kerusakan dan memiliki kapasitas pengolahan lebih 

tinggi. Tujuannya adalah mencapai bentuk eksistensi baru yang bebas dari penderitaan 

biologis, termasuk penyakit, kematian, dan degenerasi tubuh. Dalam pandangan Kurzweil, 

keselamatan bukanlah pembebasan dari saṃsāra atau siklus kelahiran kembali, tetapi 

keberlanjutan eksistensi personal dalam bentuk digital yang immortal (Kurzweil, 2005: 382-

383). 

Kurzweil melihat penderitaan dan penyakit sebagai gejala yang sepenuhnya bersifat 

biologis-kimiawi. Ia meyakini bahwa berbagai bentuk penderitaan manusia, baik fisik 

maupun emosional, dapat dilacak hingga ketidakseimbangan hormon dan kerusakan 

seluler yang dapat dikendalikan melalui rekayasa bioteknologis. Dalam The Singularity Is 

Near, ia menunjukkan bahwa hormon seperti serotonin, dopamin, dan oksitosin dapat 

dimanipulasi melalui BCI untuk menghasilkan kondisi psikologis positif secara stabil 

(Kurzweil, 2005: 215). Dalam konteks ini, penderitaan tidak lagi dipandang sebagai 

keniscayaan eksistensial, melainkan sebagai masalah teknis yang menunggu solusi 

algoritmik dan farmakologis. 

Pandangan ini berpijak pada premis bahwa manusia, sepanjang sejarahnya, selalu 

menunjukkan dorongan kuat untuk mempertahankan dan memperpanjang hidup. Sejak 



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan 

Keselamatan – Mohamad Khusnial Muhtar1 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 85 

 

zaman purba dengan tanaman obat hingga pengembangan vaksin dan bioteknologi 

modern, proyek manusia selalu bergerak ke arah menaklukkan keterbatasan biologis. Oleh 

karena itu, ketika teknologi membuka kemungkinan untuk hidup lebih lama, lebih sehat, 

dan bahkan melewati batasan kematian melalui digitalisasi pikiran, langkah tersebut 

dipandang sebagai konsekuensi logis dari insting survival manusia. Dalam kerangka ini, 

kehidupan bukan hanya diharapkan, tetapi juga diproyeksikan sebagai medan keselamatan 

baru—di mana penderitaan bisa dikurangi, mortalitas bisa ditunda, dan eksistensi bisa 

dipertahankan dalam bentuk yang lebih stabil dan terkontrol. 

Meski demikian, pendekatan Kurzweil memunculkan sejumlah problem filosofis serius. 

Apakah benar kontinuitas identitas dapat dijaga hanya dengan mereplikasi pola informasi? 

Dapatkah sistem buatan memiliki qualia atau pengalaman batin subjektif? Apakah 

keberadaan digital yang abadi benar-benar membawa kebebasan, atau justru menciptakan 

bentuk keterikatan baru yang tak dikenali dalam dimensi eksistensial kita saat ini? 

Pertanyaan-pertanyaan ini menjadi pertanyaan teoretis, sekaligus etis dan ontologis. Maka, 

kajian komparatif dengan tradisi filosofis lain, seperti Buddhisme Mahāyāna yang memiliki 

pemahaman lain, menjadi sangat relevan dan urgen dalam menanggapi tantangan 

intelektual yang ditimbulkan oleh transhumanisme Kurzweil. 

Diri, Kesadaran, dan Keselamatan Persepektif Buddhisme Mahāyāna 

Buddhisme Mahāyāna merupakan salah satu aliran utama dalam tradisi Buddhis yang 

muncul sekitar abad pertama Masehi sebagai respons terhadap pendekatan yang dianggap 

terlalu individualistik dalam Buddhisme awal. Mahāyāna, yang secara harfiah berarti 

“kereta besar,” menekankan pentingnya pencapaian kebuddhaan untuk semua makhluk, 

bukan hanya untuk individu yang mencari pencerahan pribadi (Widodo & Sunarti, 2024: 79). 

Ajaran-ajarannya menekankan welas asih, kekosongan (śūnyatā), dan jalan bodhisattva, yaitu 

mereka yang menunda pencerahan sempurna demi membantu makhluk lain terbebas dari 

penderitaan (Williams, 2009: 4-5). 

Dalam kerangka Mahāyāna, pemahaman tentang hakikat diri bersumber dari ajaran 

anātman (non-diri) yang kemudian dikembangkan menjadi konsep śūnyatā, yakni 

kekosongan segala fenomena dari esensi yang tetap. Nāgārjuna, filsuf utama dalam aliran 

Madhyamaka, menegaskan bahwa semua eksistensi, termasuk “diri,” hanyalah hasil dari 

hubungan sebab-akibat yang saling bergantung (pratītyasamutpāda) dan tidak memiliki inti 

yang abadi (Garfield, 1995: 29-31). Dalam Mūlamadhyamakakārikā (MMK), Nāgārjuna 

menyatakan bahwa “tidak ada fenomena apapun yang bukan bersifat saling bergantungan; 

maka, tidak ada fenomena apapun yang memiliki hakikat sejati” (MMK 24:19). Ini berarti 

bahwa diri bukanlah sesuatu yang dapat ditangkap sebagai identitas tetap, melainkan ilusi 

yang muncul dari konstruksi pikiran dan bahasa. Diri hanya “ada” dalam konteks 



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan 

Keselamatan – Mohamad Khusnial Muhtar1 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 86 

 

relasional, dan kesadaran akan kekosongan ini menjadi dasar pembebasan dari 

penderitaan. 

Pemahaman Mahāyāna terhadap kesadaran juga berpijak pada penolakan terhadap 

pemisahan antara subjek dan objek. Dalam banyak teks Mahāyāna, seperti Śūraṃgamā 

Samādhi Sūtra atau Laṅkāvatāra Sūtra, kesadaran dijelaskan bukan sebagai substansi tetap, 

melainkan sebagai arus batin yang terus berubah (Williams, 2009: 97). Dalam Yogācāra, 

aliran Mahāyāna lainnya, dikenal teori delapan kesadaran, termasuk alaya-vijñāna 

(kesadaran dasar) yang menjadi “gudang” bagi jejak karma dan potensi pengalaman. 

Kesadaran ini pun dianggap kosong dari identitas dan tunduk pada hukum sebab-akibat. 

Maka, kesadaran dalam Mahāyāna bukanlah entitas tetap yang bisa dipertahankan atau 

ditransfer, melainkan proses mental yang timbul dan lenyap bergantung pada kondisi batin 

dan lingkungan (Garfield, 1995: 109-110). 

Berikutnya, konsepsi Mahāyāna tentang keselamatan sangat berbeda dari imortalitas 

digital sebagaimana dibayangkan oleh transhumanisme. Keselamatan dalam Mahāyāna 

bukanlah tentang memperpanjang kehidupan atau mempertahankan kesadaran dalam 

bentuk apapun, melainkan tentang pembebasan dari keterikatan terhadap eksistensi itu 

sendiri. Tujuan spiritualnya adalah mencapai kebuddhaan, yaitu kondisi pencerahan total 

yang terbebas dari dualitas dan penderitaan (Setyawan, 2021: 7). Dalam 

Mūlamadhyamakakārikā, Nāgārjuna menyatakan bahwa nirvāṇa dan saṃsāra pada hakikatnya 

tidak terpisah, karena keduanya sama-sama kosong dari eksistensi intrinsik (MMK 25:20). 

Oleh karena itu, pembebasan dalam Mahāyāna bukanlah pindah ke eksistensi lain, 

melainkan realisasi mendalam akan kekosongan segala hal, termasuk gagasan tentang 

keselamatan itu sendiri. 

Dengan demikian, Mahāyāna menawarkan pemahaman yang sangat berbeda dari 

transhumanisme. Jika Kurzweil membayangkan keselamatan sebagai proyek teknologi 

untuk melestarikan diri dan kesadaran, Mahāyāna justru mengajak kita untuk membongkar 

asumsi tentang adanya diri dan kesadaran sebagai entitas yang perlu diselamatkan. Dalam 

perspektif Mahāyāna, atau Buddhisme secara umum, hidup adalah penderitaan . 

Sementara penderitaan muncul dari keinginan dan keterikatan terhadap identitas dan 

eksistensi yang dianggap nyata. Jalan keselamatan adalah jalan pelepasan dari konstruksi 

tersebut melalui kebijaksanaan (prajñā) dan welas asih (karuṇā) yang tidak berpijak pada 

keakuan. Kebebasan sejati bukanlah keabadian, tetapi lenyapnya hasrat untuk tetap ada 

dan berkeinginan. 

Perbandingan Perspektif Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahāyāna 

Transhumanisme ala Ray Kurzweil dan filsafat Buddhisme Mahāyāna hadir sebagai dua 

respons terhadap keresahan manusia akan keterbatasan, kefanaan, dan penderitaan. 



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan 

Keselamatan – Mohamad Khusnial Muhtar1 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 87 

 

Namun, meskipun keduanya tampak berbicara dalam horizon yang berbeda—satu ilmiah-

teknologis, satu spiritual-filosofis—keduanya sama-sama berupaya menjawab pertanyaan 

mendasar tentang apa itu diri, kesadaran, dan keselamatan. Kurzweil mengembangkan visi 

masa depan di mana manusia dapat mengunggah kesadarannya ke dalam medium digital 

dan hidup selamanya melalui AGI, BCI, dan nanoteknologi (Kurzweil, 2005: 197-203). Ia 

mengandaikan bahwa diri adalah struktur informasi yang dapat ditiru dan direplikasi, 

sehingga kontinuitas personal tidak lagi membutuhkan substrat biologis. Di sisi lain, 

Mahāyāna menolak ide esensialisme terhadap diri. Konsep anātman (non-diri) berkembang 

menjadi ajaran śūnyatā, kekosongan semua fenomena, termasuk diri, dari hakikat intrinsik 

(MMK 24:18-19; Garfield, 1995: 330-331). Persamaan awal dapat ditemukan di sini: 

keduanya mengafirmasi bahwa diri bukan substansi tetap. 

Namun, titik temu tersebut segera pecah ketika ditinjau secara mendalam. Kurzweil tetap 

berpijak pada asumsi bahwa meskipun tubuh biologis akan usang, ada pola informasi atau 

“struktur kesadaran” yang bisa disimpan dan dipindahkan (Kurzweil, 2012: 125-128). 

Asumsi ini secara tidak langsung mengandaikan adanya unit kesadaran yang koheren dan 

dapat diidentifikasi. Sementara itu, Mahāyāna menolak kemungkinan adanya pola tetap 

yang dapat disebut sebagai “diri” sama sekali. Dalam kerangka pratītyasamutpāda, apa pun 

yang muncul hanyalah efek dari sebab dan kondisi yang berubah-ubah, dan oleh karena itu 

diri hanyalah ilusi temporal yang tidak memiliki eksistensi otonom. Nāgārjuna bahkan 

menyatakan bahwa tidak ada satu pun dharma yang memiliki svabhāva (hakikat mandiri), 

termasuk konsep “kesadaran” itu sendiri (MMK 24:19; Garfield, 1995: 331). 

Dari segi pemahaman tentang kesadaran, Kurzweil berpandangan bahwa dengan 

mensimulasikan koneksi neuron otak pada skala masif, kita dapat membangkitkan bentuk 

kesadaran digital yang mereplikasi pengalaman manusia. Hal ini bertumpu pada asumsi 

bahwa kesadaran adalah produk komputasional yang emergen dari kompleksitas jaringan 

(Kurzweil, 2012: 55). Mahāyāna, khususnya aliran Yogācāra, justru menggambarkan 

kesadaran sebagai rangkaian arus mental, delapan lapis termasuk alaya-vijñāna, yang terus 

berubah dan bergantung pada kondisi batin serta karma. Kesadaran ini bukanlah entitas 

yang bisa direduksi atau diduplikasi karena ia tidak memiliki pusat atau hakikat tetap 

(Williams, 2009: 98). Dalam logika ini, klaim bahwa kesadaran dapat “diunggah” ke 

substrat digital akan dianggap sebagai bentuk keliru dari reifikasi. 

Persoalan keselamatan juga menunjukkan dikotomi tajam. Bagi Kurzweil, keselamatan 

adalah tentang menghindari kematian dan penderitaan melalui teknologi. Ia melihat 

singularitas teknologi sebagai momen ketika manusia akhirnya membebaskan dirinya dari 

batasan biologis dan mencapai keberadaan yang hampir ilahi melalui integrasi total dengan 

mesin (Kurzweil, 2005: 7). Buddhisme Mahāyāna menolak semua bentuk keberadaan kekal 

sebagai keselamatan. Nirvāṇa bukanlah keadaan abadi dalam pengertian ontologis, 



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan 

Keselamatan – Mohamad Khusnial Muhtar1 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 88 

 

melainkan pencerahan yang muncul ketika keterikatan terhadap keberadaan dan non-

keberadaan dilampaui. Nāgārjuna bahkan menyatakan bahwa saṃsāra dan nirvāṇa secara 

esensial tidak berbeda, karena keduanya sama-sama kosong dari substansi (MMK 25:19-20; 

Garfield, 1995: 334-335). Dengan kata lain, jika Kurzweil membayangkan keselamatan 

sebagai pelestarian identitas dan pengalaman, Mahāyāna justru menganggap keselamatan 

hanya mungkin bila semua gagasan tentang identitas ditanggalkan. 

Namun, sekalipun penuh ketegangan, jika kita telusuri lebih jauh, tetap ada ruang untuk 

dialog. Kurzweil dan Mahāyāna sama-sama menunjukkan kepedulian terhadap 

penderitaan manusia dan mencari cara untuk mengatasinya. Meskipun transhumanisme 

bersifat teknologis dan Mahāyāna bersifat kontemplatif, keduanya sepakat bahwa kapasitas 

manusia saat ini belum final dan masih bisa ditransformasikan. Dalam konteks ini, 

Mahāyāna dapat memperkaya transhumanisme dengan prinsip etis karuṇā (welas asih) dan 

pandangan bahwa augmentasi teknologi harus diarahkan untuk mengurangi penderitaan 

universal, bukan memperbesar ketimpangan atau melanggengkan ego dalam bentuk baru. 

Demikian pula, Mahāyāna bisa belajar dari transhumanisme untuk memperluas ranah 

praktik spiritualnya ke dalam tantangan baru: bagaimana meditasi, welas asih, dan 

kebijaksanaan dapat tetap relevan dalam dunia di mana batas tubuh dan mesin semakin 

kabur? Dalam hal ini, nilai instrumental teknologi bisa diterima sebagai upāya (sarana bijak), 

asal tidak menjadi tujuan akhir. Gagasan bahwa tubuh bukan satu-satunya lokus eksistensi 

mungkin membuka pemahaman baru, asalkan tidak menegasikan kekosongan dari 

konstruksi apa pun yang dihasilkan. 

Akhirnya, perbandingan antara transhumanisme Kurzweil dan Mahāyāna bukanlah 

tentang siapa yang lebih benar, melainkan tentang bagaimana keduanya saling menantang 

dan memperkaya dalam menafsirkan ulang hakikat diri, kesadaran, dan keselamatan. 

Ketika Kurzweil mendorong ambisi untuk mengatasi keterbatasan manusia, Mahāyāna 

menawarkan pembebasan dari kelekatan terhadap hasrat akan keberlanjutan itu sendiri. 

Dalam dunia yang semakin mengaburkan batas antara manusia dan mesin, mungkin 

dibutuhkan kombinasi antara kejernihan analitik Kurzweil dan kedalaman kontemplatif 

Mahāyāna agar kita tidak sekadar memperpanjang eksistensi, tetapi juga memaknainya 

secara bijak dan merdeka dari ilusi keakuan. 

 

KESIMPULAN 

Hasil analisis komparatif menunjukkan bahwa Transhumanisme Ray Kurzweil dan 

Buddhisme Mahāyāna sama-sama berupaya menanggapi persoalan hakikat diri, 

kesadaran, dan keselamatan, tetapi bertolak belakang pada tingkat ontologis dan 

metodologis. Kurzweil, melalui prinsip patternism, menafsir diri sebagai pola informasi 

yang dapat dipetakan, diduplikasi, dan dialihkan ke substrat non-biologis; ia memandang 



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan 

Keselamatan – Mohamad Khusnial Muhtar1 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 89 

 

kesadaran sebagai fenomena emergen dari komputasi hierarkis kolom-kolom neokorteks 

dan menawarkan digital immortality—keberlangsungan eksistensi personal via mind 

uploading—sebagai bentuk keselamatan teknologis. Sementara Mahāyāna menegaskan 

doktrin śūnyatā dan anātman: diri hanyalah konstruksi relasional yang kosong dari esensi, 

kesadaran merupakan arus vijñāna delapan lapis yang senantiasa berubah, dan keselamatan 

terwujud sebagai pencerahan yang membebaskan dari keterikatan apa pun, termasuk 

keinginan mempertahankan identitas. Dengan demikian, meski keduanya berbagi 

semangat transformasi eksistensial, Transhumanisme Kurzweil berorientasi pada rekayasa 

material-teknologis, sedangkan Buddhisme Mahāyāna berlandas pada kontemplasi dan 

pembongkaran konsep-konsep substantif. 

Dialog kritis antara filsafat teknologi kontemporer dan kebijaksanaan spiritual kuno masih 

terbuka lebar. Penelitian lanjutan perlu bersifat interdisipliner untuk merumuskan 

kerangka etis yang memadukan karuṇā (welas asih) dan upāyakauśalya (sarana bijak) dengan 

perkembangan AGI, BCI, dan bioteknologi, agar augmentasi manusia benar-benar 

menekan penderitaan universal, bukan memperlebar kesenjangan atau meneguhkan ego 

dalam format baru. Selain itu, kajian empirik tentang penggunaan teknologi—misalnya 

neuro-feedback meditation atau aplikasi AI untuk pelatihan belas kasih—dapat memperkaya 

praktik Buddhis di era pascakemanusiaan. Hal ini dapat memberikan rambu moral bagi 

agenda transhumanis ke depannya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Clammer, J. (2022). Mahayana Buddhism and the Social Sciences. In P. Jain & J. D. Long 

(Eds.), Indian and Western Philosophical Concepts in Religion. London: Bloomsbury 

Publishing. 

Garfield, J. L. (1995). The Fundamental Wisdom of the Middle Way: Nagarjuna’s 

Mulamadhyamakakarika. 

Kurzweil, R. (2000). The Age of Spiritual Machines: When Computers Exceed Human Intelligence. 

Penguin Books. 

Kurzweil, R. (2005). The Singularity Is Near: When Humans Transcend Biology. Viking Adult. 

Kurzweil, R. (2012). How to Create a Mind: The Secret of Human Thought Revealed. Viking 

Adult. 

Lin, C.-T. (2023). All about the Human: A Buddhist Take on AI Ethics. Business Ethics, the 

Environment & Responsibility, 32(3). Retrieved from 

https://doi.org/https://doi.org/10.1111/beer.12547 

Manyika, J., Lund, S., Chui, M., Bughin, J., & Woetzel, L. (2024). Jobs lost, jobs gained: What 

the future of work will mean for jobs, skills, and wages. Retrieved June 16, 2025 from New 

York: https://www.mckinsey.com/featured-insights/future-of-work/jobs-lost-jobs-

gained-what-the-future-of-work-will-mean-for-jobs-skills-and-wages 



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan 

Keselamatan – Mohamad Khusnial Muhtar1 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 90 

 

Matis, G. (2022). Brain-Computer Interface (BCI) and Neuromodulation: Is There a 

Intersection? Neuromodulation: Technology at the Neural Interface, 25(7), S181–S182. 

Retrieved from https://doi.org/10.1016/J.NEUROM.2022.08.203 

Schlieter, Jens. (2022). Buddhism and Bioethics. Retrieved from 

https://doi.org/https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.970 

Setyawan, A. D. (2021). Nilai-nilai Buddhisme Dalam Tradisi Wagean Masyarakat Majelis 

Nichiren Shoshu Buddha Dharma Indonesia. Patisambhida: Jurnal Pemikiran Buddha Dan 

Filsafat Agama, 2(1). 

Verma, A. (2024). Buddhism and the Environmental Crisis in the Period of Globalization: A 

Study of Mahayana Buddhism and Environmental Ethics. Archaeology and Architecture, 

3(2), 199–204. 

Widodo, H., & Sunarti. (2024). Ritual Ibadah Umat Buddha Mahayana di Kabupaten Jepara. 

Patisambhida: Jurnal Pemikiran Buddha Dan Filsafat Agama, 5(2), 76. Retrieved from 

https://doi.org/10.53565/patisambhida.v5i2.1216 

Williams, P. (2009). Mahayana Buddhism: The Doctrinal Foundations (2nd ed.). London: 

Routledge. 

Zheng, Y. (2024). Buddhist Transformation in the Digital Age: AI (Artificial Intelligence) and 

Humanistic Buddhism. Religions, 15(1). Retrieved from 

https://doi.org/10.3390/rel15010079 

  

 


