STAB NEGERI RADEN WIJAYA
WONOGIRI - JAWA TENGAH

TRANSHUMANISME KURZWEIL DAN BUDDHISME MAHAYANA:
STUDI KOMPARASI TENTANG HAKIKAT DIRI, KESADARAN, DAN
KESELAMATAN

Mohamad Khusnial Muhtar
Universitas Gadjah Mada

mohamadkhusnialmuhtar@mail.ugm.ac.id

Riwayat Artikel:
Diterima : 19 Juni 2025 Diterbitkan : 31 Desember 2025
Direvisi : 20 November 2025 Doi: 10.53565/patisambhida.v6i2.1875

Abstrak

Perkembangan teknologi mutakhir, khususnya kecerdasan buatan dan integrasi otak-komputer,
menandai pergeseran cara manusia memahami dan merekayasa eksistensinya. Gagasan
transhumanisme yang dipelopori Ray Kurzweil menjadi salah satu wacana sentral dalam arus
perubahan tersebut. Penelitian ini bertujuan untuk membandingkan konsep hakikat diri, kesadaran,
dan keselamatan dalam pandangan transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana. Data
dikumpulkan melalui studi kepustakaan terhadap karya-karya utama Kurzweil dan teks-teks
otoritatif Mahayana, terutama Milamadhyamakakariki, dan dianalisis dengan teknik analisis
komparatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Kurzweil memandang diri sebagai pola informasi
yang dapat disalin, kesadaran sebagai hasil emergen pemrosesan digital, dan keselamatan sebagai
keberlanjutan eksistensi melalui mind uploading. Sementara Mahayana melihat diri sebagai kosong
dari esensi (siinyata), kesadaran sebagai arus non-substansial (vijiiana), dan keselamatan sebagai
pembebasan dari keterikatan melalui pencerahan. Meskipun keduanya sama-sama mengusung
semangat transformatif, pendekatan Kurzweil bersifat teknologis-material, sedangkan Mahayana
bersifat kontemplatif-eksistensial. Penelitian ini menyiratkan pentingnya membangun dialog kritis
antara filsafat teknologi dan tradisi spiritual sebagai bekal menavigasi masa depan kemanusiaan.

Kata kunci: transhumanisme Kurzweil, Buddhisme Mahayana, hakikat diri, keselamatan.

Abstract
Recent advancements in technology, particularly artificial intelligence and brain-computer integration, mark
a radical shift in how humans understand and engineer their existence. The idea of transhumanism, as
pioneered by Ray Kurzweil, has emerged as a central discourse within this transformative landscape. This
study aims to compare the concepts of selfhood, consciousness, and salvation in the perspectives of Kurzweil’s
transhumanism and Mahayana Buddhism. Data were collected through a literature review of Kurzweil’s
seminal works and authoritative Mahayana texts, especially the Millamadhyamakakarika, and analyzed using
a comparative analytical technique. The findings reveal that Kurzweil conceives of the self as an informational
pattern that can be replicated, consciousness as an emergent result of digital processing, and salvation as the
continuity of existence through mind uploading. In contrast, Mahayana Buddhism understands the self as
devoid of intrinsic essence (sianyata), consciousness as a non-substantial flow (vijiana), and salvation as
liberation from attachment through enlightenment. While both perspectives promote a transformative vision
of human existence, Kurzweil’s approach is technological-material, whereas Mahayana’s is contemplative-

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 80


mailto:mohamadkhusnialmuhtar@mail.ugm.ac.id

Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan
Keselamatan — Mohamad Khusnial Muhtar*

existential. This research underscores the importance of fostering critical dialogue between the philosophy of
technology and spiritual traditions in navigating the future of humanity.

Keywords: Kurzweilian transhumanism, Mahdayana Buddhism, selfhood, salvation.

PENDAHULUAN

Dalam beberapa dekade terakhir, kemajuan teknologi digital telah mendorong pergeseran
radikal dalam cara manusia hidup, memahami, dan merekayasa dirinya. Salah satu
perkembangan paling mencolok adalah peningkatan kemampuan kecerdasan buatan
umum (artificial general intelligent, AGI) dan antarmuka otak-komputer (brain-computer
interface, BCI), yang memungkinkan integrasi langsung antara aktivitas mental dan sistem
digital. Menurut laporan McKinsey Global Institute (2024), hingga 800 juta pekerjaan di
seluruh dunia berpotensi tergantikan oleh otomatisasi pada tahun 2030, sementara pada
saat yang sama muncul jenis pekerjaan baru yang memerlukan kolaborasi erat antara
manusia dan mesin. Bersamaan dengan itu, perusahaan seperti Neuralink, Synchron, dan
Kernel terus mengembangkan BCI untuk memungkinkan interaksi dua arah antara otak
dan komputer, sehingga membuka kemungkinan terhadap augmentasi kesadaran manusia
melalui medium digital (Matis, 2022).

Perkembangan semacam ini tidak hanya berdampak pada sektor ekonomi dan industri,
tetapi juga memunculkan pertanyaan-pertanyaan mendalam tentang makna menjadi
manusia. Gagasan-gagasan ini menemukan resonansi dalam wacana transhumanisme,
sebuah gerakan intelektual yang meyakini bahwa teknologi dapat digunakan untuk
melampaui batas-batas biologis manusia, termasuk keterbatasan fisik, kognitif, dan bahkan
mortalitas. Ray Kurzweil merupakan salah satu tokoh sentral dalam diskursus ini. Dalam
berbagai karyanya, ia memaparkan proyeksi masa depan yang melibatkan tercapainya
singularitas teknologi, ketika Al tidak hanya menyamai, tetapi melampaui kecerdasan
manusia. Kurzweil memperkirakan bahwa pada tahun 2045, manusia akan memiliki
kemampuan untuk mengunggah pikiran dan kesadarannya ke dalam substrat digital,
menciptakan bentuk baru eksistensi non-biologis yang tetap mempertahankan identitas
personal (Kurzweil, 2005: 136). Dalam kerangka ini, tubuh manusia bukan lagi syarat

mutlak bagi pengalaman kesadaran dan kontinuitas diri.

Namun, di tengah geliat narasi progresif yang meyakini bahwa teknologi dapat menjadi
jalan menuju transformasi eksistensial manusia, muncul pula refleksi filosofis yang kritis
terhadap asumsi-asumsi dasar dalam wacana ini. Apakah kesadaran dapat direduksi
menjadi sekadar informasi yang diproses dan disimpan? Apakah kontinuitas diri dapat
dijamin ketika substrat biologis digantikan oleh media digital? Dan apakah bentuk

keselamatan yang dijanjikan oleh transhumanisme—yakni kelanggengan eksistensi

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 81



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan
Keselamatan — Mohamad Khusnial Muhtar*

digital —benar-benar mencerminkan pembebasan eksistensial, atau justru bentuk

keterikatan baru dalam lanskap ontologis yang belum dikenali?

Pertanyaan-pertanyaan inilah yang menjadikan isu ini urgen untuk dikaji dalam horizon
tilosofis yang lebih luas. Tradisi Buddhisme Mahayana, yang telah lama mendalami
problematika tentang hakikat diri (atman/anatman), struktur kesadaran, serta makna
keselamatan dengan pembebasan dari penderitaan, menawarkan kerangka reflektif yang
khas dan bernas. Namun demikian, wacana perbandingan yang mengaitkan filsafat
teknologi kontemporer dengan kerangka pemikiran Buddhisme Mahayana masih sangat

terbatas.

Dalam literatur yang ada, penelitian-penelitian sebelumnya umumnya menempatkan
Buddhisme Mahayana dalam relasi yang luas dengan ilmu sosial, bioetika, dan isu
lingkungan. Penelitian Clammer (2022), misalnya, menyoroti peran konsep kekosongan
(Sunyata) dan keterhubungan (pratityasamutpada) dalam merekonstruksi prinsip-prinsip
ilmu sosial. Penelitian Jens Schlieter (2022) menyusun kerangka bioetika Buddhis yang
menekankan pentingnya prinsip anatta (non-diri) dan welas asih dalam konteks keputusan
medis seperti eutanasi, transplantasi, atau kehidupan buatan. Adapun penelitian Verma
(2024) mengemukakan bahwa Mahayana menjadi sumber etika ekologis dalam
menghadapi krisis lingkungan global, namun belum mengaitkannya dengan problem

teknologi dan filsafat kemanusiaan seperti Al dan transhumanisme.

Adapun beberapa kajian mulai menyandingkan dengan realitas Al, kebanyakan masih
bersifat reflektif dan belum menguji secara komparatif terhadap asumsi transhumanisme.
Lin (2023) mengembangkan kerangka Buddhist Al Ethics, menegaskan bahwa robot tidak
memiliki kapasitas penderitaan atau kesadaran moral sehingga etika AI semestinya
difokuskan pada manusia sebagai agen etis, dengan nilai-nilai seperti welas asih dan jalan
tengah (middle way) sebagai pijakan. Zheng (2024) lebih lanjut mengkritik gagasan
keabadian digital dari sudut pandang anatta, namun belum membahas secara mendalam
konstruksi ontologis Kurzweil seperti mind uploading dan singularitas. Oleh karena itu,
terdapat ruang besar bagi penelitian ini untuk mengisi kekosongan konseptual dan
metodologis dengan membandingkan secara sistematis perspektif Kurzweil dan

Buddhisme Mahayana mengenai hakikat diri, kesadaran, dan keselamatan.

Dengan demikian, artikel ini bertujuan untuk mengisi kekosongan tersebut dengan
menyusun kajian perbandingan antara transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme
Mahayana. Kajian ini berfokus dalam menanggapi tiga isu utama: hakikat diri, struktur
kesadaran, dan makna keselamatan. Tujuan dari penelitian ini bukan wuntuk
mempertentangkan dua tradisi pemikiran, melainkan untuk mengeksplorasi bagaimana

keduanya merespons transformasi eksistensial manusia di era teknologi digital. Kajian ini

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 82



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan
Keselamatan — Mohamad Khusnial Muhtar*

mencoba menggali kembali makna “kita” dan keselamatan manusia—bukan untuk
menolak teknologi atau kebijaksanaan kuno, tetapi untuk memahami apa yang sedang

dipertaruhkan.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan,
karena fokus utamanya adalah penelaahan konseptual dan filosofis terhadap dua sistem
pemikiran: transhumanisme Ray Kurzweil dan Buddhisme Mahayana. Metode ini dipilih
karena objek kajian—konsep hakikat diri, kesadaran, dan keselamatan —bersifat filosofis-
teoretis sehingga paling tepat digali melalui interpretasi teks. Sumber data diperoleh
melalui dokumentasi literatur primer dan sekunder, seperti karya Kurzweil —The
Singularity Is Near (2005), How to Create a Mind (2012), The Age of Spiritual Machines (2000)—
dan teks-teks utama Buddhisme Mahayana dari Nagarjuna, Yogacara, serta para sarjana

kontemporer seperti Jay L. Garfield, Paul Williams dan Ashish Verma.

Data dianalisis dengan teknik komparatif, yaitu menyandingkan argumen kedua tradisi
mengenai tiga tema utama: hakikat diri, kesadaran, dan keselamatan. Setiap konsep dikaji
secara sistematis, lalu dibandingkan untuk menemukan titik persamaan, perbedaan, dan
peluang dialog konseptual di antara keduanya. Penelitian ini tidak menggunakan
instrumen kuantitatif, sehingga validitas dijaga melalui triangulasi sumber dan konsistensi

logis antar argumen, dengan mengacu pada literatur akademik yang kredibel dan otoritatif.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Diri, Kesadaran, dan Keselamatan Persepektif Transhumanisme Kurzweil
Transhumanisme dalam perspektif Ray Kurzweil merupakan gagasan yang berangkat dari
keyakinan bahwa teknologi, terutama Al, akan melampaui batasan biologis manusia dan
secara radikal mentransformasi eksistensinya. Titik kunci dari transformasi ini adalah
konsep singularitas, yakni saat Al melampaui kecerdasan manusia dan menyatu dengannya.
Fondasi prediktif dari konsep ini bersandar pada Law of Accelerating Returns, hukum yang
dikembangkan Kurzweil untuk menunjukkan bahwa laju perkembangan teknologi
meningkat secara eksponensial, melebihi pola linear evolusi biologis (Kurzweil, 2005: 7-11).
Berdasarkan kalkulasinya, dalam waktu dekat komputer akan menyamai kapasitas
pemrosesan otak manusia—sekitar 10'® operasi per detik—dan dari titik ini, kemampuan

manusia dapat didongkrak melampaui keterbatasan alamiahnya (Kurzweil, 2012: 200).

Dalam kerangka ini, hakikat diri manusia tidak dipahami sebagai substansi metafisik atau
entitas spiritual yang tetap, melainkan sebagai pola informasi dinamis yang dapat
dimodelkan, direplikasi, dan dialihkan ke media non-biologis. Kurzweil menekankan

bahwa memori, identitas, dan kepribadian adalah hasil dari struktur sinaptik dalam otak —

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 83



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan
Keselamatan — Mohamad Khusnial Muhtar*

yang secara teoritis dapat dipetakan dan disalin melalui teknologi digital (Kurzweil, 2000:
129). Tububh fisik bukanlah syarat esensial bagi keberadaan diri, melainkan sekadar medium
temporal yang bisa digantikan dengan substrat digital yang lebih tahan lama. Maka, dalam

paradigma ini, “diri” bersifat informasional, bukan substansial.

Sejalan dengan itu, Kurzweil mendefinisikan kesadaran bukan sebagai substansi ruhaniah,
melainkan sebagai hasil emergen dari aktivitas komputasi di dalam neokorteks. Ia
mengadopsi teori Vernon Mountcastle yang melihat neokorteks sebagai sistem modular
dengan kolom-kolom fungsional yang memproses dan mengenali pola secara hierarkis dan
algoritmis (Kurzweil, 2012: 55-60, 203). Kesadaran muncul ketika sistem tersebut
membangun model internal dari dunia dan dirinya sendiri secara berkelanjutan dan
adaptif. Dengan prinsip ini, Kurzweil menyimpulkan bahwa bila struktur dan fungsi
neokorteks berhasil disimulasikan secara akurat, maka kesadaran pun dapat diciptakan
dalam sistem digital. Dengan demikian, kesadaran adalah performa kompleks dari

pemrosesan informasi, bukan entitas metafisik yang tidak terjangkau oleh sains.

Kemudian, sebagai bentuk konsekuensi logis, konsepsi keselamatan pun bergeser dari
dimensi transendental menuju proyek teknologi. Kurzweil mengembangkan gagasan
longevity escape velocity, yaitu keadaan ketika teknologi medis dapat memperpanjang usia
manusia lebih cepat dari laju kerusakan biologis tubuh (Kurzweil, 2005: 324). Dari sini, ia
merancang visi mind uploading, yakni proses mentransfer keseluruhan struktur otak ke
dalam medium digital yang tahan kerusakan dan memiliki kapasitas pengolahan lebih
tinggi. Tujuannya adalah mencapai bentuk eksistensi baru yang bebas dari penderitaan
biologis, termasuk penyakit, kematian, dan degenerasi tubuh. Dalam pandangan Kurzweil,
keselamatan bukanlah pembebasan dari samsara atau siklus kelahiran kembali, tetapi
keberlanjutan eksistensi personal dalam bentuk digital yang immortal (Kurzweil, 2005: 382-
383).

Kurzweil melihat penderitaan dan penyakit sebagai gejala yang sepenuhnya bersifat
biologis-kimiawi. Ia meyakini bahwa berbagai bentuk penderitaan manusia, baik fisik
maupun emosional, dapat dilacak hingga ketidakseimbangan hormon dan kerusakan
seluler yang dapat dikendalikan melalui rekayasa bioteknologis. Dalam The Singularity Is
Near, ia menunjukkan bahwa hormon seperti serotonin, dopamin, dan oksitosin dapat
dimanipulasi melalui BCI untuk menghasilkan kondisi psikologis positif secara stabil
(Kurzweil, 2005: 215). Dalam konteks ini, penderitaan tidak lagi dipandang sebagai
keniscayaan eksistensial, melainkan sebagai masalah teknis yang menunggu solusi

algoritmik dan farmakologis.

Pandangan ini berpijak pada premis bahwa manusia, sepanjang sejarahnya, selalu

menunjukkan dorongan kuat untuk mempertahankan dan memperpanjang hidup. Sejak

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 84



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan
Keselamatan — Mohamad Khusnial Muhtar*

zaman purba dengan tanaman obat hingga pengembangan vaksin dan bioteknologi
modern, proyek manusia selalu bergerak ke arah menaklukkan keterbatasan biologis. Oleh
karena itu, ketika teknologi membuka kemungkinan untuk hidup lebih lama, lebih sehat,
dan bahkan melewati batasan kematian melalui digitalisasi pikiran, langkah tersebut
dipandang sebagai konsekuensi logis dari insting survival manusia. Dalam kerangka ini,
kehidupan bukan hanya diharapkan, tetapijuga diproyeksikan sebagai medan keselamatan
baru—di mana penderitaan bisa dikurangi, mortalitas bisa ditunda, dan eksistensi bisa

dipertahankan dalam bentuk yang lebih stabil dan terkontrol.

Meski demikian, pendekatan Kurzweil memunculkan sejumlah problem filosofis serius.
Apakah benar kontinuitas identitas dapat dijaga hanya dengan mereplikasi pola informasi?
Dapatkah sistem buatan memiliki gqualin atau pengalaman batin subjektif? Apakah
keberadaan digital yang abadi benar-benar membawa kebebasan, atau justru menciptakan
bentuk keterikatan baru yang tak dikenali dalam dimensi eksistensial kita saat ini?
Pertanyaan-pertanyaan ini menjadi pertanyaan teoretis, sekaligus etis dan ontologis. Maka,
kajian komparatif dengan tradisi filosofis lain, seperti Buddhisme Mahayana yang memiliki
pemahaman lain, menjadi sangat relevan dan urgen dalam menanggapi tantangan

intelektual yang ditimbulkan oleh transhumanisme Kurzweil.

Diri, Kesadaran, dan Keselamatan Persepektif Buddhisme Mahayana

Buddhisme Mahayana merupakan salah satu aliran utama dalam tradisi Buddhis yang
muncul sekitar abad pertama Masehi sebagai respons terhadap pendekatan yang dianggap
terlalu individualistik dalam Buddhisme awal. Mahayana, yang secara harfiah berarti
“kereta besar,” menekankan pentingnya pencapaian kebuddhaan untuk semua makhluk,
bukan hanya untuk individu yang mencari pencerahan pribadi (Widodo & Sunarti, 2024: 79).
Ajaran-ajarannya menekankan welas asih, kekosongan (siinyata), dan jalan bodhisattva, yaitu
mereka yang menunda pencerahan sempurna demi membantu makhluk lain terbebas dari
penderitaan (Williams, 2009: 4-5).

Dalam kerangka Mahayana, pemahaman tentang hakikat diri bersumber dari ajaran
anatman (non-diri) yang kemudian dikembangkan menjadi konsep $inyata, yakni
kekosongan segala fenomena dari esensi yang tetap. Nagarjuna, filsuf utama dalam aliran
Madhyamaka, menegaskan bahwa semua eksistensi, termasuk “diri,” hanyalah hasil dari
hubungan sebab-akibat yang saling bergantung (pratityasamutpida) dan tidak memiliki inti
yang abadi (Garfield, 1995: 29-31). Dalam Milamadhyamakakarika (MMK), Nagarjuna
menyatakan bahwa “tidak ada fenomena apapun yang bukan bersifat saling bergantungan;
maka, tidak ada fenomena apapun yang memiliki hakikat sejati” (MMK 24:19). Ini berarti

bahwa diri bukanlah sesuatu yang dapat ditangkap sebagai identitas tetap, melainkan ilusi

“ 4

yang muncul dari konstruksi pikiran dan bahasa. Diri hanya “ada” dalam konteks

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 85



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan
Keselamatan — Mohamad Khusnial Muhtar*

relasional, dan kesadaran akan kekosongan ini menjadi dasar pembebasan dari

penderitaan.

Pemahaman Mahayana terhadap kesadaran juga berpijak pada penolakan terhadap
pemisahan antara subjek dan objek. Dalam banyak teks Mahayana, seperti Siramgama
Samadhi Sutra atau Lankavatara Siitra, kesadaran dijelaskan bukan sebagai substansi tetap,
melainkan sebagai arus batin yang terus berubah (Williams, 2009: 97). Dalam Yogacara,
aliran Mahayana lainnya, dikenal teori delapan kesadaran, termasuk alaya-vijiana
(kesadaran dasar) yang menjadi “gudang” bagi jejak karma dan potensi pengalaman.
Kesadaran ini pun dianggap kosong dari identitas dan tunduk pada hukum sebab-akibat.
Maka, kesadaran dalam Mahayana bukanlah entitas tetap yang bisa dipertahankan atau
ditransfer, melainkan proses mental yang timbul dan lenyap bergantung pada kondisi batin
dan lingkungan (Garfield, 1995: 109-110).

Berikutnya, konsepsi Mahayana tentang keselamatan sangat berbeda dari imortalitas
digital sebagaimana dibayangkan oleh transhumanisme. Keselamatan dalam Mahayana
bukanlah tentang memperpanjang kehidupan atau mempertahankan kesadaran dalam
bentuk apapun, melainkan tentang pembebasan dari keterikatan terhadap eksistensi itu
sendiri. Tujuan spiritualnya adalah mencapai kebuddhaan, yaitu kondisi pencerahan total
yang terbebas dari dualitas dan penderitaan (Setyawan, 2021: 7). Dalam
Mulamadhyamakakarika, Nagarjuna menyatakan bahwa nirvana dan samsara pada hakikatnya
tidak terpisah, karena keduanya sama-sama kosong dari eksistensi intrinsik (MMK 25:20).
Oleh karena itu, pembebasan dalam Mahayana bukanlah pindah ke eksistensi lain,
melainkan realisasi mendalam akan kekosongan segala hal, termasuk gagasan tentang

keselamatan itu sendiri.

Dengan demikian, Mahayana menawarkan pemahaman yang sangat berbeda dari
transhumanisme. Jika Kurzweil membayangkan keselamatan sebagai proyek teknologi
untuk melestarikan diri dan kesadaran, Mahayana justru mengajak kita untuk membongkar
asumsi tentang adanya diri dan kesadaran sebagai entitas yang perlu diselamatkan. Dalam
perspektif Mahayana, atau Buddhisme secara umum, hidup adalah penderitaan .
Sementara penderitaan muncul dari keinginan dan keterikatan terhadap identitas dan
eksistensi yang dianggap nyata. Jalan keselamatan adalah jalan pelepasan dari konstruksi
tersebut melalui kebijaksanaan (prajiia) dan welas asih (karuna) yang tidak berpijak pada
keakuan. Kebebasan sejati bukanlah keabadian, tetapi lenyapnya hasrat untuk tetap ada

dan berkeinginan.

Perbandingan Perspektif Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana
Transhumanisme ala Ray Kurzweil dan filsafat Buddhisme Mahayana hadir sebagai dua

respons terhadap keresahan manusia akan keterbatasan, kefanaan, dan penderitaan.

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 86



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan
Keselamatan — Mohamad Khusnial Muhtar*

Namun, meskipun keduanya tampak berbicara dalam horizon yang berbeda—satu ilmiah-
teknologis, satu spiritual-filosofis—keduanya sama-sama berupaya menjawab pertanyaan
mendasar tentang apa itu diri, kesadaran, dan keselamatan. Kurzweil mengembangkan visi
masa depan di mana manusia dapat mengunggah kesadarannya ke dalam medium digital
dan hidup selamanya melalui AGI, BCI, dan nanoteknologi (Kurzweil, 2005: 197-203). Ia
mengandaikan bahwa diri adalah struktur informasi yang dapat ditiru dan direplikasi,
sehingga kontinuitas personal tidak lagi membutuhkan substrat biologis. Di sisi lain,
Mahayana menolak ide esensialisme terhadap diri. Konsep anatman (non-diri) berkembang
menjadi ajaran sinyata, kekosongan semua fenomena, termasuk diri, dari hakikat intrinsik
(MMK 24:18-19; Garfield, 1995: 330-331). Persamaan awal dapat ditemukan di sini:

keduanya mengafirmasi bahwa diri bukan substansi tetap.

Namun, titik temu tersebut segera pecah ketika ditinjau secara mendalam. Kurzweil tetap
berpijak pada asumsi bahwa meskipun tubuh biologis akan usang, ada pola informasi atau
“struktur kesadaran” yang bisa disimpan dan dipindahkan (Kurzweil, 2012: 125-128).
Asumsi ini secara tidak langsung mengandaikan adanya unit kesadaran yang koheren dan
dapat diidentifikasi. Sementara itu, Mahayana menolak kemungkinan adanya pola tetap
yang dapat disebut sebagai “diri” sama sekali. Dalam kerangka pratityasamutpada, apa pun
yang muncul hanyalah efek dari sebab dan kondisi yang berubah-ubah, dan oleh karena itu
diri hanyalah ilusi temporal yang tidak memiliki eksistensi otonom. Nagarjuna bahkan
menyatakan bahwa tidak ada satu pun dharma yang memiliki svabhava (hakikat mandiri),
termasuk konsep “kesadaran” itu sendiri (MMK 24:19; Garfield, 1995: 331).

Dari segi pemahaman tentang kesadaran, Kurzweil berpandangan bahwa dengan
mensimulasikan koneksi neuron otak pada skala masif, kita dapat membangkitkan bentuk
kesadaran digital yang mereplikasi pengalaman manusia. Hal ini bertumpu pada asumsi
bahwa kesadaran adalah produk komputasional yang emergen dari kompleksitas jaringan
(Kurzweil, 2012: 55). Mahayana, khususnya aliran Yogacara, justru menggambarkan
kesadaran sebagai rangkaian arus mental, delapan lapis termasuk alaya-vijiiana, yang terus
berubah dan bergantung pada kondisi batin serta karma. Kesadaran ini bukanlah entitas
yang bisa direduksi atau diduplikasi karena ia tidak memiliki pusat atau hakikat tetap
(Williams, 2009: 98). Dalam logika ini, klaim bahwa kesadaran dapat “diunggah” ke
substrat digital akan dianggap sebagai bentuk keliru dari reifikasi.

Persoalan keselamatan juga menunjukkan dikotomi tajam. Bagi Kurzweil, keselamatan
adalah tentang menghindari kematian dan penderitaan melalui teknologi. Ia melihat
singularitas teknologi sebagai momen ketika manusia akhirnya membebaskan dirinya dari
batasan biologis dan mencapai keberadaan yang hampir ilahi melalui integrasi total dengan
mesin (Kurzweil, 2005: 7). Buddhisme Mahayana menolak semua bentuk keberadaan kekal

sebagai keselamatan. Nirvina bukanlah keadaan abadi dalam pengertian ontologis,
Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 87



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan
Keselamatan — Mohamad Khusnial Muhtar*

melainkan pencerahan yang muncul ketika keterikatan terhadap keberadaan dan non-
keberadaan dilampaui. Nagarjuna bahkan menyatakan bahwa samsdra dan nirvana secara
esensial tidak berbeda, karena keduanya sama-sama kosong dari substansi (MMK 25:19-20;
Garfield, 1995: 334-335). Dengan kata lain, jika Kurzweil membayangkan keselamatan
sebagai pelestarian identitas dan pengalaman, Mahayana justru menganggap keselamatan

hanya mungkin bila semua gagasan tentang identitas ditanggalkan.

Namun, sekalipun penuh ketegangan, jika kita telusuri lebih jauh, tetap ada ruang untuk
dialog. Kurzweil dan Mahayana sama-sama menunjukkan kepedulian terhadap
penderitaan manusia dan mencari cara untuk mengatasinya. Meskipun transhumanisme
bersifat teknologis dan Mahayana bersifat kontemplatif, keduanya sepakat bahwa kapasitas
manusia saat ini belum final dan masih bisa ditransformasikan. Dalam konteks ini,
Mahayana dapat memperkaya transhumanisme dengan prinsip etis karuna (welas asih) dan
pandangan bahwa augmentasi teknologi harus diarahkan untuk mengurangi penderitaan

universal, bukan memperbesar ketimpangan atau melanggengkan ego dalam bentuk baru.

Demikian pula, Mahayana bisa belajar dari transhumanisme untuk memperluas ranah
praktik spiritualnya ke dalam tantangan baru: bagaimana meditasi, welas asih, dan
kebijaksanaan dapat tetap relevan dalam dunia di mana batas tubuh dan mesin semakin
kabur? Dalam hal ini, nilai instrumental teknologi bisa diterima sebagai upaya (sarana bijak),
asal tidak menjadi tujuan akhir. Gagasan bahwa tubuh bukan satu-satunya lokus eksistensi
mungkin membuka pemahaman baru, asalkan tidak menegasikan kekosongan dari

konstruksi apa pun yang dihasilkan.

Akhirnya, perbandingan antara transhumanisme Kurzweil dan Mahayana bukanlah
tentang siapa yang lebih benar, melainkan tentang bagaimana keduanya saling menantang
dan memperkaya dalam menafsirkan ulang hakikat diri, kesadaran, dan keselamatan.
Ketika Kurzweil mendorong ambisi untuk mengatasi keterbatasan manusia, Mahayana
menawarkan pembebasan dari kelekatan terhadap hasrat akan keberlanjutan itu sendiri.
Dalam dunia yang semakin mengaburkan batas antara manusia dan mesin, mungkin
dibutuhkan kombinasi antara kejernihan analitik Kurzweil dan kedalaman kontemplatif
Mahayana agar kita tidak sekadar memperpanjang eksistensi, tetapi juga memaknainya

secara bijak dan merdeka dari ilusi keakuan.

KESIMPULAN

Hasil analisis komparatif menunjukkan bahwa Transhumanisme Ray Kurzweil dan

Buddhisme Mahayana sama-sama berupaya menanggapi persoalan hakikat diri,

kesadaran, dan keselamatan, tetapi bertolak belakang pada tingkat ontologis dan

metodologis. Kurzweil, melalui prinsip patternism, menafsir diri sebagai pola informasi

yang dapat dipetakan, diduplikasi, dan dialihkan ke substrat non-biologis; ia memandang
Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 88



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan
Keselamatan — Mohamad Khusnial Muhtar*

kesadaran sebagai fenomena emergen dari komputasi hierarkis kolom-kolom neokorteks
dan menawarkan digital immortality—keberlangsungan eksistensi personal via mind
uploading—sebagai bentuk keselamatan teknologis. Sementara Mahayana menegaskan
doktrin siunyata dan anatman: diri hanyalah konstruksi relasional yang kosong dari esensi,
kesadaran merupakan arus vijriana delapan lapis yang senantiasa berubah, dan keselamatan
terwujud sebagai pencerahan yang membebaskan dari keterikatan apa pun, termasuk
keinginan mempertahankan identitas. Dengan demikian, meski keduanya berbagi
semangat transformasi eksistensial, Transhumanisme Kurzweil berorientasi pada rekayasa
material-teknologis, sedangkan Buddhisme Mahayana berlandas pada kontemplasi dan

pembongkaran konsep-konsep substantif.

Dialog kritis antara filsafat teknologi kontemporer dan kebijaksanaan spiritual kuno masih
terbuka lebar. Penelitian lanjutan perlu bersifat interdisipliner untuk merumuskan
kerangka etis yang memadukan karuna (welas asih) dan upayakausalya (sarana bijak) dengan
perkembangan AGI, BCI, dan bioteknologi, agar augmentasi manusia benar-benar
menekan penderitaan universal, bukan memperlebar kesenjangan atau meneguhkan ego
dalam format baru. Selain itu, kajian empirik tentang penggunaan teknologi—misalnya
neuro-feedback meditation atau aplikasi AI untuk pelatihan belas kasih —dapat memperkaya
praktik Buddhis di era pascakemanusiaan. Hal ini dapat memberikan rambu moral bagi

agenda transhumanis ke depannya.

DAFTAR PUSTAKA

Clammer, J. (2022). Mahayana Buddhism and the Social Sciences. In P. Jain & J. D. Long
(Eds.), Indian and Western Philosophical Concepts in Religion. London: Bloomsbury
Publishing.

Garfield, J. L. (1995). The Fundamental Wisdom of the Middle Way: Nagarjuna’s
Mulamadhyamakakarika.

Kurzweil, R. (2000). The Age of Spiritual Machines: When Computers Exceed Human Intelligence.
Penguin Books.

Kurzweil, R. (2005). The Singularity Is Near: When Humans Transcend Biology. Viking Adult.

Kurzweil, R. (2012). How to Create a Mind: The Secret of Human Thought Revealed. Viking
Adult.

Lin, C.-T. (2023). All about the Human: A Buddhist Take on Al Ethics. Business Ethics, the
Environment & Responsibility, 32(3). Retrieved from
https://doi.org/https://doi.org/10.1111/beer.12547

Manyika, J., Lund, S., Chui, M., Bughin, J., & Woetzel, L. (2024). Jobs lost, jobs gained: What
the future of work will mean for jobs, skills, and wages. Retrieved June 16, 2025 from New
York: https://www.mckinsey.com/featured-insights/future-of-work/jobs-lost-jobs-
gained-what-the-future-of-work-will-mean-for-jobs-skills-and-wages

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 89



Transhumanisme Kurzweil dan Buddhisme Mahayana: Studi Komparatif Hakikat Diri, Kesadaran, dan
Keselamatan — Mohamad Khusnial Muhtar*

Matis, G. (2022). Brain-Computer Interface (BCI) and Neuromodulation: Is There a
Intersection? Neuromodulation: Technology at the Neural Interface, 25(7), S181-5182.
Retrieved from https://doi.org/10.1016/] NEUROM.2022.08.203

Schlieter, Jens. (2022). Buddhism and Bioethics. Retrieved from
https://doi.org/https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.970

Setyawan, A. D. (2021). Nilai-nilai Buddhisme Dalam Tradisi Wagean Masyarakat Majelis
Nichiren Shoshu Buddha Dharma Indonesia. Patisambhida: Jurnal Pemikiran Buddha Dan
Filsafat Agama, 2(1).

Verma, A. (2024). Buddhism and the Environmental Crisis in the Period of Globalization: A
Study of Mahayana Buddhism and Environmental Ethics. Archaeology and Architecture,
3(2), 199-204.

Widodo, H., & Sunarti. (2024). Ritual Ibadah Umat Buddha Mahayana di Kabupaten Jepara.
Patisambhida: Jurnal Pemikiran Buddha Dan Filsafat Agama, 5(2), 76. Retrieved from
https://doi.org/10.53565/patisambhida.v5i2.1216

Williams, P. (2009). Mahayana Buddhism: The Doctrinal Foundations (2nd ed.). London:
Routledge.

Zheng, Y. (2024). Buddhist Transformation in the Digital Age: AI (Artificial Intelligence) and
Humanistic Buddhism. Religions, 15(1). Retrieved from
https://doi.org/10.3390/rel15010079

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No 2, Desember 2025 | 90



