STAB NEGERI RADEN WIJAYA
WONOGIRI - JAWA TENGAH

STRATEGI BUDDHIS MENGATASI KEMARAHAN: KAJIAN
ANALITIS BERDASARKAN SUTTA PITAKA

Tri Saputra Medhacitto!, Sukhitta Dewi?
STAB Syailendra, Semarang? 2
trisaputramedhacitto@syailendra.ac.id!, sukhittadewisyailendra@gmail.com?

Riwayat Artikel:
Diterima : 6 Oktober 2024 Diterbitkan : 31 Desember 2024
Direvisi : 29 Desember 2024 Doi: 1053565/pﬂt15ﬂmbh1dﬂ05121355

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menggali strategi Buddhis untuk mengatasi kemarahan berdasarkan
ajaran Buddha sebagaimana yang tertera dalam Sutta Pitaka. Penelitian ini adalah penelitian
kualitatif dengan pendekatan studi pustaka. Penelitian dilakukan melalui tiga tahapan, yaitu: 1)
Esand berupa tahapan pengumpulan data, yakni dengan mengumpulkan informasi baik dari Kanon
Pali atau buku, jurnal, artikel yang relevan dengan topik penelitian; 2) Vimamsa atau tahap analisis
data dengan cara reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan; 3) Anubodha atau tahap
penarikan kesimpulan guna menjawab tujuan penelitian. Penelitian ini menunjukkan bahwa
kemarahan adalah emosi negatif yang berpotensi memberikan dampak negatif bagi kehidupan
pribadi seseorang maupun sosial. Emosi marah bisa muncul dalam bentuk kebencian (dosa), niat
jahat (byapada), keengganan (patigha), kemarahan (kodha), dan konflik (aghata). Ajaran-ajaran Buddha
yang termuat dalam Sutta Pitaka bisa menjadi solusi strategis untuk mengatasi kemarahan.
Pathamaaghatapativinaya Sutta dan Vitakkasanthana Sutta menawarkan solusi strategis untuk
mengatasi kemarahan sesuai dengan ajaran Buddha. Dengan demikian, ajaran Buddha dapat
dijadikan sebagai panduan praktis untuk mengatasi kemarahan dalam kehidupan sehari-hari.

Kata kunci: Kemarahan, Mengatasi, Ajaran Buddha, Sutta Pitaka

Abstract

This research aims to discover the Buddhist strategies for dealing with anger based on Buddha’s teachings as
presented in the Sutta Pitaka. This research is qualitative research with a library approach. The research was
carried out in three steps, namely: 1) Esana or step of data collection, namely by collecting information from
the Pali Canon or books, journals, articles that are relevant to the research topic; 2) Vimamsa or data analysis
by means of data reduction, data presentation, and drawing conclusions; 3) Anubodha or step of drawing
conclusion to answer the research objectives. This research shows that anger is a negative emotion that brings
negative impacts on an individual and social life. The emotion of anger can appear in the form of hatred (dosa),
ill will (byapada), aversion (patigha), anger (kodha), and conflict (aghdta). The Buddha’s teachings contained
in the Sutta Pitaka can be a strategic solution for dealing with anger. The Pathamaaghatapativinaya Sutta
and Vitakkasanthana Sutta offer strategic solutions for dealing with anger in accordance with Buddha’s
teachings. Thus, Buddha’s teachings can be applied as a practical guide for dealing with anger in daily life.

Keywords: Anger, Overcome, Buddha’s Teaching, Sutta Pitaka
Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024 | 106


mailto:trisaputramedhacitto@syailendra.ac.id
mailto:sukhittadewisyailendra@gmail.com2

Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra
Medhacitto*, Sukhitta Dewi?

PENDAHULUAN

Marah adalah salah satu emosi dasar yang dimiliki oleh setiap orang. Pada prinsipnya ada
empat emosi dasar manusia, yakni takut, marah, sedih, dan senang (Al baqi, 2015: 22). Ada
kalanya seseorang menjadi marah, takut, sedih atau senang atas peristiwa yang orang
tersebut alami. Marah adalah reaksi penolakan atas apa yang terjadi pada seseorang. Jika
seseorang berhadapan dengan situasi yang tidak menyenangkan bagi dirinya, emosi marah
bisa muncul sebagai reaksi atas keadaan itu. Marah juga bisa dimaknai sebagai reaksi ketika
kebutuhan manusia terhambat untuk terpenuhi (Susanti, 2014: 104). Beberapa orang
berpandangan bahwa marah adalah sikap yang wajar dan alami. Setiap orang pernah
merasakan marah, karena marah merupakan reaksi yang normal dan alami, akan tetapi
marah akan menjadi negatif atau tidak sehat apabila membuat seseorang bersikap impulsif
dan melakukan agresivitas (Handayani, 2019: 107). Marah adalah wajar, asal tidak sampai
pada sikap agresi dan kekerasan. Marah merupakan potensi perilaku, sedangkan agresi
adalah perilaku yang muncul akibat potensi tertentu. Emosi marah tidak selalu berujung
pada perilaku agresi, karena marah yang dikelola dengan baik akan dapat diterima norma
sosial seperti perilaku asertif (Al baqi, 2015: 23). Kemarahan dapat menjadi positif, namun
juga dapat menjadi negatif. Kemarahan yang tidak terkendali dapat berdampak negatif
terhadap kualitas hidup pribadi dan sosial individu (Khair: 2016: 76).

Agama Buddha memandang kemarahan sebagai emosi negatif karena kemarahan berakar
dari kotoran batin dan berdampak negatif bagi kehidupan pribadi atau sosial seseorang.
Agama Buddha berpandangan bahwa segala bentuk emosi atau keadaan batiniah dan
perilaku yang dilandasi oleh keserakahan (lobha), kebencian (dosa), dan kebodohan batin
(moha) adalah negatif dan tidak baik (Medhacitto, 2019: 45). Marah adalah keadaan batiniah
yang berakar pada kebencian. Marah bisa muncul karena kebencian atau penolakan
terhadap keadaan atau terhadap orang lain yang menyebabkan keadaan itu terjadi.
Sekalipun kemarahan masih berbentuk keadaan batiniah dan belum termanifestasi ke
dalam tindakan verbal atau jasmaniah, kemarahan tetaplah negatif yang harus diatasi dan
disingkirkan. Pada saat batin seseorang dikuasai oleh kemarahan, maka ia akan sangat
mungkin melakukan tindakan negatif lainnya. Kemarahan membutakan seseorang untuk
melihat kebenaran. Menurut Buddha, ketika kemarahan menguasai seseorang, hanya
kebutaan dan kegelapan pekat yang ada pada saat itu. Ia tidak bisa melihat sesuatu yang
bermanfaat dan kebenaran (A. IV. 96). Oleh karena itu, kemarahan harus diatasi dan
disingkirkan sesuai ajaran Buddha. Jika dianalisis secara mendalam, ajaran-ajaran Buddha
yang terkandung dalam Sutta Pitaka, berisi beberapa metode untuk mengatasi kemarahan
berdasarkan sudut pandang Buddhis. Penelitian ini bermaksud untuk menggali stategi

Buddhis untuk mengatasi kemarahan berdasarkan Sutta Pitaka.

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024 | 107



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra
Medhacitto*, Sukhitta Dewi?

METODE

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif yang bertujuan untuk menggali strategi Buddhis
untuk mengatasi kemarahan berdasarkan ajaran Buddha yang tertera dalam Sutta Pitaka.
Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode penelitian pustaka (library
research). Metode kajian pustaka atau studi kepustakaan merupakan sebagai serangkaian
kegiatan yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka, membaca, mencatat,
dan mengolah bahan penelitian (Zed, 2003: 3). Peneliti mengumpulkan data-data yang
relevan dengan topik penelitian, mencermatinya, dan mengolah data-data sebagai bahan
penelitian. Menurut Sugiyono, studi kepustakaan juga berkaitan dengan kajian teoritis dan
referensi lain yang terkait dengan nilai, budaya, dan norma yang berkembang pada situasi

sosial yang diteliti (Sugiyono, 2017: 291).

Berdasarkan teori tersebut, penelitian ini dilakukan dengan mengkaji pustaka untuk

mencapai tujuan penelitian. Penelitian dilakukan dengan tiga tahapan, yakni:

1. Esana: Tahap pengumpulan data, yakni dengan mengumpulkan informasi baik dari
sumber primer maupun sekunder. Sumber primer dalam kajian Buddhis mengacu pada
kitab suci utama, yakni Kanon Pali atau Tipitaka. Sumber sekunder mengacu pada buku,
jurnal, artikel, dan penelitian yang ada kaitannya dengan topik penelitian.

2. Vimamsa: Tahap analisis data. Analisis data dalam penelitian dilakukan dengan
mengikuti model Miles dan Huberman, yakni reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan. Reduksi data adalah proses memilah data untuk mendapatkan
data yang penting untuk penelitian. Penyajian data adalah tahapan menyajikan atau
proses menyampaikan data penelitian baik dalam bentuk teks atau tabel untuk
memperjelas hasil penelitian.

3. Anubodha: Tahap penarikan kesimpulan. Penarikan kesimpulan dilakukan guna

menjawab rumusan masalah.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Kemarahan dalam Agama Buddha
Marah dalam agama Buddha adalah kondisi batin yang berdasar pada kotoran batin. Marah
merupakan sikap negatif yang bersifat merugikan diri sendiri dan pihak lain. Marah adalah
perbuatan yang tidak baik. Kemarahan menghancurkan kedamaian diri sendiri dan bisa
berdampak pada perilaku yang merugikan bagi orang lain. Dalam agama Buddha,
kemarahan mengacu pada beberapa istilah Pali berdasarkan tingkat kekuatannya, yakni
“dosa” (kebencian), “byapada” (niat jahat), “patigha” (keengganan), “kodha” (kemarahan),
“aghata” (konflik) (Thero, 2020: 2). Kemarahan bermula dari kebencian (dosa). Ini dapat
terlihat dengan sikap yang tidak setuju atau menolak suatu keadaan atau kejadian.
Seseorang bisa membenci keadaannya atau bisa juga membenci orang lain yang
Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024 | 108



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra
Medhacitto*, Sukhitta Dewi?

menyebabkan keadaan itu terjadi. Penolakan terhadap keadaan ini menimbulkan
keengganan (patigha). Seseorang akan mencoba untuk menghindar dari keadaan tersebut,
karena keadaan tersebut membuatnya tidak nyaman. Ketika seseorang sudah tidak bisa
mengendalikan dirinya, maka di sana terjadi marah (kodha). Kondisi ini membuatnya gusar
dan tidak tenang. Ia ingin melampiaskan kemarahannya ke dalam tindakan verbal dan fisik.
Kemarahan yang disertai dengan tindakan fisik menyebabkan terjadinya konflik (aghata).
Ucapan dan perbuatan yang bersumber pada kemarahan menghasilkan perbuatan yang
membahayakan diri sendiri maupun orang lain. Kemarahan membuat seseorang berucap

kasar dan melakukan tindakan yang anarkis kepada orang lain.

Kemarahan Konflik
(kodha) (aghata)

Kebencian Niat Jahat
(Dosa) (byapada)

Keengganan
(patigha)

Tabel 1
Bentuk Kemarahan

Buddha melihat bahwa kemarahan memiliki dampak yang berbahaya bagi kehidupan
moral dan spiritualnya. Dalam Brahmajala Sutta, Buddha menasihati kepada para bhikkhu
untuk tidak marah, tersinggung, ataupun terganggu ketika ada seseorang yang menghina
Buddha, Dhamma, dan Sangha. Karena dengan marah atau pun tidak senang, ini akan
menjadi rintangan batin dan jauh dari kedamaian. Buddha juga menjelaskan bahwa
kemarahan menuntup mata seseorang untuk dapat mengetahui apakah sesungguhnya
yang dikatakan itu benar atau salah (D. I. 2). Kemarahan membuat seseorang tidak bisa
melihat kebenaran. Ketika kemarahan menguasai seseorang, hanya kebutaan dan
kegelapan pekat yang ada pada saat itu (Kuddho attham na janati, kuddho dhammam na passati;
Andhatamam tada hoti, yam kodho sahate naram) (A. IV. 96). Sungguh sulit untuk memberikan
nasihat kepada orang yang sedang marah. Mereka yang sedang marah tidak peduli dengan
kebaikan.

Marah memang tidak selalu berakhir dengan konflik dengan orang lain. Meskipun begitu,
marah adalah sikap batiniah yang merugikan diri sendiri. Visuddhimagga memberikan
ilustrasi menarik mengenai kemarahan. Dikatakan bahwa dengan marah, seseorang
mungkin bisa membuat orang lain menderita atau terkadang tidak. Tetapi dengan marah
sudah tentu menghukum dirinya sendiri di waktu itu juga. Ini seperti halnya seseorang
yang mengambil bara api atau kotoran dengan tangannya untuk melukai orang lain,
sebelum ia melemparnya ke orang lain, dia sendiri terluka atau terkotori lebih dulu

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024 | 109



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra
Medhacitto*, Sukhitta Dewi?

(Nanamoli, 2010: 296-297). Marah yang meskipun masih sebatas dalam pikiran, keadaan itu
membuatnya tidak bahagia. Bahkan meskipun kemarahannya terlampiaskan ke dalam
tindakan anarkis kepada orang lain, tindakan itu akan memberikan penyesalan setelahnya.
Meskipun seseorang merasa puas ketika mampu melampiaskan kemarahannya kepada
orang lain, sesungguhnya itu hanyalah penderitaan yang terbungkus menyerupai

kepuasan.

Buddha menganggap kemarahan sebagai bagian dari penyakit mental. Menurut Roga Sutta,
terdapat dua jenis penyakit di dunia ini, yaitu penyakit fisik (kayika roga) dan penyakit
mental (cetasika roga) (A. II. 143). Menurut Buddha, selain orang yang kilesa-nya telah
dihancurkan, sungguh amat sulit menemukan orang yang benar-benar sehat secara mental.
Dengan kata lain, manusia awam yang masih diliputi oleh kotoran batin sesungguhnya
memiliki gangguan mental. Marah adalah salah satu bagian dari keadaan yang muncul
karena kotoran batin. Pada saat seseorang marah, maka ia akan seperti orang yang gila.
Buddha mengumpamakan orang yang marah seperti luka yang terbuka yang
mengeluarkan nanah. Orang yang mudah gusar dan marah akan mengeluarkan banyak
kotoran (A. I. 124). Dalam Vattha Sutta, kemarahan (kodha) merupakan salah satu dari enam
belas gangguan mental yang disebutkan (cittassa upakkilesi) (M. 1. 36). Sementara dalam
Sallekha Sutta, dari empat puluh empat gangguan jiwa yang disebutkan, salah satunya ialah
kemarahan (M. L. 42). Oleh sebab itu, menurut agama Buddha, tidak ada kemarahan yang
positif. Sesuatu yang didasari oleh kebencian (dosa) yang menimbulkan kemarahan (kodha)
tidak bisa dianggap sebagai perbuatan yang baik. Meskipun marah adalah wajar bagi
semua orang, namun sesuatu yang dianggap wajar itu belum tentu benar. Marah adalah
wajar karena memang setiap orang yang masih diliputi kotoran batin pasti akan mengalami
hal itu. Meskipun demikian, Buddha tidak membenarkan kemarahan sebagai suatu reaksi
batin yang positif. Maka dari itu, kemarahan harus dikendalikan, diatasi, dan dilenyapkan
secara bertahap hingga pada akhirnya seseorang terbebas dari kemarahan. Dengan
memotong kemarahan, seseorang akan hidup dengan bahagia dan bebas dari kesedihan
(Kodham chetva sukham seti, kodham chetva na socati) (S. L. 41).

2. Sebab dan Akibat Kemarahan

Menurut penelitian, marah bisa muncul karena dipengaruhi faktor fisik dan faktor psikis.
Faktor fisik yang mempengaruhi munculnya kemarahan antara lain: 1) Kelelahan yang
berlebihan; 2) Zat-zat tertentu yang dapat menyebabkan marah, seperti otak yang kurang
mendapat zat asam menyebabkan orang lebih mudah marah; 3) Hormon kelamin, seperti
wanita yang sedang datang bulan akan menjadi mudah marah. Faktor psikis juga

mempengaruhi munculnya kemarahan, terutama adalah kepribadian seseorang.

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024 | 110



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra
Medhacitto*, Sukhitta Dewi?

Kepribadian itu berkaitan dengan self-concept yang salah, seperti rasa rendah diri, sombong,
dan egoistis. (Susanti, 2014: 105).

Kemarahan bisa muncul bersamaan dengan keadaan atau situasi yang tidak

menyenangkan. Menurut penelitian, marah bisa muncul karena beberapa alasan, antara

lain:

a. Perasaan terluka, yakni perasaan yang tersakiti akibat dikhianati, dihina, dicaci, disakiti,
dibohongi, dikecewakan, diremehkan, difitnah, dan dilecehkan.

b. Persepsi terhadap ketidakadilan, yakni situasi di mana individu menafsirkan hal yang
terjadi tidak sesuai dengan apa yang ada dalam pikirannya.

c. Perilaku yang tidak diharapkan, yakni keadaan emosional yang terjadi karena
ketidaksenangan terhadap orang lain, seperti perasaan jengkel sampai kemarahan
(Susanti, 2014: 105).

Buddha juga melihat bahwa kemarahan dapat muncul karena berbagai sebab. Dalam

Aghatavatthu Sutta, Ariguttara Nikaya, Buddha menyebutkan sembilan sebab yang mendasari

munculnya kemarahan, antara lain:

a. Berpikir “dia telah berbuat merugikanku’ (anattham me acari’ti aghatam bandhati).

b. Berpikir ‘dia sedang berbuat merugikanku’ (anattham me carati’ti aghatam bandhati).

c. Berpikir ‘dia akan berbuat merugikanku’ (anattham me carissati’ti aghatam bandhati).

d. Berpikir ‘dia berbuat merugikan kepada orang yang kucintai dan kusenangi’ (piyassa me
manapassa anattham acari’'ti aghatam bandhati).

e. Berpikir ‘dia sedang berbuat merugikan kepada orang yang kucintai dan kusenangi’
(piyassa me manapassa anattham carati’'ti aghatam bandhati).

f. Berpikir ‘dia akan berbuat merugikan kepada orang yang kucintai dan kusenangi’
(piyassa me manapassa anattham carissati’ti aghatam bandhati).

g. Berpikir ‘dia telah berbuat menguntungkan kepada orang yang tidak kucintai dan
kusenangi’ (appiyassa me amanapassa attham acari’ti aghatam bandhati).

h. Berpikir ‘dia sedang berbuat menguntungkan kepada orang yang tidak kucintai dan
kusenangi’ (appiyassa me amanapassa attham carati’ti aghatam bandhati).

i. Berpikir ‘dia akan berbuat menguntungkan kepada orang yang tidak kucintai dan

kusenangi’ (appiyassa me amanapassa attham carissati’ti aghatam bandhati) (A. IV. 408).

Sutta tersebut menunjukkan bahwa kemarahan sering kali muncul karena faktor psikis.
Seseorang yang pernah mendapatkan pengalaman negatif dari orang lain di masa lalu, ia
bisa menjadi marah dan tidak suka dengan orang tersebut. Pengalaman buruk tersebut
menyisakan dendam, sehingga meskipun kejadiannya sudah selesai, ia masih tidak terima
dengan kejadian tersebut. Ia masih menyimpan marah dengan orang tersebut. Orang yang
pernah disakiti, dikecewakan, ditipu, atau dilukai bisa saja memberikan maaf secara verbal,

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024 | 111



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra
Medhacitto*, Sukhitta Dewi?

tetapi belum tentu orang tersebut bisa melupakan kejadian itu. Buddha mengajarkan untuk
tidak terlalu larut dengan sesuatu yang sudah berlalu. Dalam Dhammapada dikatakan
bahwa selama seseorang masih menyimpan pikiran ‘dia menghina saya, mengalahkan,

memukul saya, merampas milik saya” maka kebenciannya tidak akan berakhir (Dhp. 4).

Kemarahan juga bisa muncul karena ada pihak lain yang merugikan orang-orang
terdekatnya atau orang-orang yang dicintainya. Meskipun dia sendiri tidak mendapatkan
perilaku negatif dari orang lain secara langsung, tapi ia menjadi marah karena orang lain
melakukan hal negatif terhadap orang-orang yang dicintainya. Cinta dan kedekatan
memberikan efek kemelekatan, sehingga ia tidak akan suka bila ada orang lain yang
mengganggu kenyamanan orang yang dicintainya. Kemarahan bisa juga muncul karena
ketidaksukaan kepada orang lain yang membantu orang-orang yang tidak disukainya.
Meskipun orang lain melakukan kebaikan, tapi karena ditujukan kepada orang yang dia
benci, maka ia menjadi marah dan tidak suka dengan orang tersebut. Kebencian begitu

nyata bisa membutakan seseorang untuk melihat kebenaran.

Buddha melihat bahwa kemarahan membawa dampak negatif bagi seseorang baik dari segi
spiritual, kesehatan, ekonomi, dan sosial. Dalam Kodhana Sutta, Aniguttara Nikaya, Buddha

menyebutkan akibat kemarahan sebagai berikut:

a. Ketika seseorang marah, terkuasai oleh kemarahan, ia akan tampak buruk meskipun ia
mungkin mandi dengan bersih, berminyakan, mencukur rambut dan jenggotnya dengan
rapi, atau berpakaian putih.

b. Ketika seseorang marah, terkuasai oleh kemarahan, ia tidak bisa tidur nyenyak meskipun
ia mungkin tidur di atas dipan yang ditutup permadani, berselimut, beralas bertutupkan
kulit rusa, dengan kanopi dan guling di kedua sisinya.

c. Ketika seseorang marah, terkuasai oleh kemarahan, apabila ia mendapat apa yang
berbahaya ia berpikir bahwa ia telah mendapat apa yang bermanfaat, dan apabila ia
mendapat apa yang bermanfaat ia berpikir bahwa ia telah mendapat apa yang
berbahaya.

d. Ketika seseorang marah, terkuasai oleh kemarahan, raja-raja akan mengambil segala
harta kekayaannya yang didapat dengan jerih payahnya sendiri kepada bendahara
kerajaan.

e. Ketika seseorang marah, terkuasai oleh kemarahan, ia kehilangan segala kemansyhuran
yang didapatnya.

f. Ketika seseorang marah, terkuasai oleh kemarahan, teman-teman dan para sahabatnya,

sanak saudara dan anggota keluarganya menjauhinya.

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024 | 112



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra
Medhacitto*, Sukhitta Dewi?

g. Ketika seseorang marah, terkuasai oleh kemarahan, ia akan mudah melakukan
perbuatan-perbuatan buruk baik melalui jasmani, ucapan, maupun pikiran. Sebagai

akibatnya, setelah kematiannya ia akan terlahir kembali di alam menderita (A. IV. 94).

Akibat kemarahan tersebut jika dianalisis berdasarkan jenisnya, maka dapat dijelaskan

dengan tabel berikut:
Aspek Akibat Kemarahan
Kesehatan 1. Memiliki wajah yang buruk. Orang yang sedang marah

cenderung menujukkan raut wajah yang seram. Terlalu sering
marah berdampak pada keadaan fisiknya, sehingga perlahan-
lahan akan membuatnya tidak menarik.

2. Tidak bisa tidur nyenyak. Kemarahan muncul bersama
dengan kebencian, sehingga ini akan menjadi beban pikiran
seseorang. Orang bisa menjadi insomnia gara-gara sudah
marah-marah dan suka membenci orang.

Ekonomi 1. Kemarahan dapat menghancurkan ekonomi seseorang. Orang
yang suka marah-marah, semua harta kekayaannya akan
habis dirampas oleh orang. Di dalam mencari sumber
penghidupan, orang yang suka marah-marah cenderung
susah mendapatkan pekerjaan.

Sosial 1. Kehilangan kemansyuran. Kemarahan bisa menghancurkan
nama baik seseorang. Gara-gara suka marah-marah, seseorang
akan dikenal buruk di masyarakat. Ia bisa menjadi bahan
pembicaraan banyak orang.

2. Dijauhi teman, sahabat, dan saudara. Orang-orang akan
menjauhi orang yang suka marah.

Spiritual 1. Ia tidak bisa melihat kebenaran. Ia tidak bisa membedakan
mana bahaya mana bukan. Ia juga tidak bisa membedakan
mana yang bermanfaat mana yang tidak bermanfaat.

2. Orang yang dikuasai oleh kemarahan cenderung mudah
melakukan perbuatan-perbuatan buruk baik melalui jasmani,
ucapan, maupun pikiran. Keburukan-keburukan ini akan
membuatnya menderita di kehidupan ini dan juga kehidupan
selanjutnya.

Tabel 2
Akibat kemarahan menurut Kodhana Sutta

3. Strategi Mengatasi Kemarahan
Kemarahan adalah emosi yang negatif yang bersifat merugikan diri sendiri dan orang lain.
Kalau tidak diatasi dengan baik, kemarahan akan membawa bahaya bagi kehidupan

seseorang. Agama Buddha menawarkan solusi terbaik untuk mengatasi kemarahan.
Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024 | 113



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra
Medhacitto*, Sukhitta Dewi?

Ajaran-ajaran Buddha yang terdapat dalam Sutta Pitaka dapat menjadi tuntunan untuk

mengatasi kemarahan agar bisa hidup dengan tentram, damai, dan bahagia. Dalam

Pathamadaghatapativinaya Sutta, Anguttara Nikaya, Buddha menunjukkan lima cara untuk

mengatasi kemarahan yang muncul (A. IIL. 185), yaitu:

a. Mengembangkan cinta kasih (metta) terhadap orang yang membuatnya marah.
Untuk mengatasi kemarahan pada seseorang, Buddha manganjurkan untuk
mengembangkan cinta kasih kepadanya (metta tasmim puggale bhavetabba). Cinta kasih
adalah lawan dari kebencian dan kemarahan. Apabila pikiran seseorang dipenuhi
dengan cinta kasih, maka ia tidak akan mudah marah dan membenci orang lain. Dengan
mengembangkan cinta kasih, maka pikiran dapat terbebas dari kemarahan. Cinta kasih
artinya mengharapkan makhluk lain berbahagia. Buddha selalu mengingatkan bahwa
kebencian tidak akan pernah sirna bila dibalas dengan kebencian. Kenbencian baru akan
berakhir bila dibalas dengan cinta kasih (Na hi verena verani, sammantidha kudacanam;
Averena ca sammanti, esa dhammo sanantano) (Dhp. 5). Ibarat api yang membara hanya akan
bisa padam apabila disiram dengan air, bukan dengan bahan bakar. Kebencian adalah
bahan bakar untuk menculnya kemarahan. Oleh karena itu, kemarahan harus diatasi
dengan ketidakmarahan atau cinta kasih (akkodhena jine kodham) (Dhp. 223).

Dalam Metta Sutta, Buddha mengajarkan untuk mengembangkan cinta kasih kepada
semua makhluk. Buddha mengatakan bahwa jangan karena marah dan benci, seseorang
mengharap yang lain celaka (Sn. 26). Seburuk apapun orang lain melakukan kejahatan,
jangan sampai itu menjadi alasan untuk membenci mereka. Cinta kasih harus tetap
dipraktikkan di segala situasi, bahkan di situasi sulit ketika berhadapan dengan keadaan
yang tidak menyenangkan. Cinta kasih yang selalu dikembangkan akan membawa
manfaat yang nyata. Mettanisamsa Sutta menyebutkan ada sebelas manfaat dari

mengembangkan cinta kasih, antara lain sebagai berikut:

1) Sukham supati (dapat tidur dengan bahagia)

2) Sukham patibujjhati (bangun dengan bahagia)

3) Na papakam supinam passati (tidak melihat mimpi buruk)

4) Manussanam piyo hoti (dicintai oleh para manusia)

5) Amanussanam piyo hoti (dicintai oleh para makhluk bukan manusia)

6) Devata rakkhanti (para dewa melindungi)

7) Nassa aggi va visam va sattham va kamati (api, racun, dan senjata tidak dapat
melukainya)

8) Tuwvatam cittam samadhiyati (pikirannya dengan cepat dapat terkonsentrasi)

9) Mukhavanno vippasidati (raut wajahnya cemerlang)

10) Asammiilho kalam karoti (meninggal dengan batin yang tidak bingung)

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024 | 114



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra
Medhacitto*, Sukhitta Dewi?

11) Uttari appativijjhanto brahmalokiipago hoti (jika ia tidak menembus lebih jauh, maka ia
terlahir di alam brahma) (A. V. 342)

b. Mengembangkan welas asih (karuna) terhadap orang yang membuatnya marah.
Pada saat kemarahan muncul, Buddha menganjurkan untuk mengembangkan welas asih
kepada orang yang menyebabkan marah (karuna tasmim puggale bhavetabba). Welas asih
(karund) adalah perasaan iba terhadap penderitaan orang lain. Sesungguhnya mereka
yang melakukan kejahatan adalah orang-orang yang sedang menderita dan
membutuhkan sentuhan kasih sayang. Diri sendiri juga perlu mendapatkan sentuhan
kasih sayang. Kemarahan justru akan membuat diri sendiri semakin menderita.
Makanya, dengan welas asih ini, diri sendiri benar-benar peduli pada diri sendiri. Jika
seseorang tidak ingin menderita, maka harus memiliki belas kasih pada diri sendiri. Yang
paling menyakitkan dari kemarahan bukan orang lain, tetapi adalah diri sendiri yang
memiliki kemarahan. Karena sesungguhnya, sikap orang lain tidak akan jauh
menyakitkan daripada sikap diri sendiri terhadap dirinya sendiri.

c. Mengembangkan keseimbangan batin (upekkhd) terhadap orang yang membuatnya
marah.
Pada saat kemarahan muncul, Buddha juga menganjurkan untuk mengembangkan
keseimbangan batin (upekkha tasmim puggale bhavetabba). Keseimbangan batin (upekkha)
perlu dimiliki saat berhadapan dengan situasi yang tidak menyenangkan. Keseimbangan
batin ini dapat mencegah kemarahan agar tidak berkembang, dan mampu membuat diri
sendiri bertahan dengan kesabaran. Batin yang seimbang berarti adalah batin yang tidak
terpengaruh dengan suasana. Meskipun seseorang berada dalam situasi yang sangat
tidak menyenangkan, dengan batin yang seimbang dia berusaha untuk tidak larut
dengan suasana itu. Dalam Dhammapada, Buddha mengatakan bahwa bagaikan batu
karang yang tak tergoyahkan oleh angin, demikian juga orang yang bijaksana tidak akan
tergoyahkan dengan cacian dan pujian (Selo yatha ekaghano, vatena na samirati; Evam
nindapasamsasu, na samifijanti pandita) (Dhp. 81).

d. Mengacuhkan (asatiamanasikaro) orang yang membuatnya marah dan tidak
memperhatikannya.
Ada kalanya sikap acuh itu memang membawa manfaat. Salah satunya adalah ketika
kemarahan sedang muncul. Salah satu cara yang diberikan oleh Buddha untuk
mengatasi kemarahan adalah dengan mengacuhkan atau tidak memperhatikan orang
yang membuatnya marah (asatiamanasikaro tasmim puggale dapajjitabbo).  Semakin
seseorang memperhatikan, maka seseorang akan terbawa oleh suasana, sehingga
kejengkelan dan kemarahan akan terus muncul. Namun, ketika seseorang
mengabaikannya, lalu ia lebih menyibukkan diri dengan aktivitas yang lain, maka

kejengkelan dan kemarahan itu akan meredam. Kalau seseorang merasa belum cukup

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024 | 115



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra
Medhacitto*, Sukhitta Dewi?

kuat untuk bersama atau dekat dengan orang yang membuatnya kesal dan marah, jalan
terbaik yang bisa dilakukan adalah dengan menghindarinya.

e. Menerapkan gagasan kamma (kammassakatd) kepada orang yang membuatnya marah,
seperti ‘Orang ini adalah pemilik kammanya sendiri, pewaris kammanya sendiri; dia
memiliki kamma sebagai asal mulanya, kamma sebagai saudaranya, kamma sebagai
tempat peristirahatannya; dia akan menjadi pewaris atas kamma apa saja yang

dilakukannya, baik atau buruk’.

Pemahaman tentang karma cukup membawa manfaat di dalam strategi mengatasi
kemarahan. Pada saat kemarahan muncul, Buddha menganjurkan untuk merenungkan
tentang hukum karma (kammassakata tasmim puggale adhitthatabba). Seseorang perlu
memahami bahwa masing-masing individu akan mewarisi karmanya masing-masing.
Jadi, ketika seseorang sedang berhadapan dengan situasi atau orang yang
menjengkelkan dan membuatnya marah, ia harus ingat bahwa apa yang sedang terjadi
merupakan bagian dari karma buruknya yang berbuah. Ia juga dapat merenungkan
bahwa apa yang orang lain sedang perbuat pada dirinya, itu juga akan kembali pada
mereka. Merespon keburukan dengan kemarahan tidak akan menghantarkan pada
solusi yang terbaik. Kemarahan justru akan memperkeruh keadaan. Kemarahan adalah
bentuk perbuatan yang buruk. Jadi, kalau keburukan dibalas dengan keburukan pula,
maka akan menghasilkan hasil yang semakin buruk. Buddha mengatakan bahwa
seseorang yang membalas keburukan dengan kemarahan hanya akan membuat segala
sesuatu lebih buruk bagi dirinya sendiri. Tanpa membalas keburukan dengan
kemarahan, ia memenangkan pertempuran yang sulit dimenangkan (Tasseva tena papiyo,

yo kuddham patikujjhati; Kuddham appatikujjhanto, sangamam jeti dujjayam) (S. 1. 162).

Dalam Vitakkasanthana Sutta, Majjima Nikaya, Buddha memberikan cara untuk

menyingkirkan pikiran-pikiran kacau, termasuk pikiran yang dikuasai oleh kebencian dan

kemarahan (M. I. 119). Di sini Buddha memberikan lima cara, antara lain:

a. Merenungkan kebalikannya (ariiianimitta)
Ketika emosi marah muncul, hal yang perlu dilakukan adalah merenungkan sifat yang
berlawanan dengan kemarahan (asiiam nimittam manasi katabbam). Kemarahan bersekutu
dengan kebencian dan kejengkelan. Maka lawannya adalah cinta kasih (metti) dan kasih
sayang (karund). Dengan cinta kasih dan kasih sayang, seseorang akan dapat
membebaskan dirinya dari amarah. Cinta kasih tidak akan muncul bersamaan dengan
kemarahan. Kasih saya tidak akan muncul bersamaan dengan niat menyakiti. Maka dari
itu, ketika dua kualitas yang berlawanan dengan kebencian dan kemarahan ini
dikembangkan, kebencian dan kemarahan tidak akan mendapatkan tempat untuk

muncul dan berkembang.

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024 | 116



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra
Medhacitto*, Sukhitta Dewi?

b. Merenungkan bahayanya (adinava)
Kemarahan yang tidak dikendalikan akan memberikan kerugian bagi diri sendiri dan
orang lain. Maka dari itu, ketika kemarahan muncul, Buddha menganjurkan untuk
merenungkan bahaya atau dampak negatif yang ditimbulkannya (adinavo
upaparikkhitabbo). Dengan merenungkan bahaya ini, maka seseorang akan lebih menjaga
dirinya dan tidak membiarkan kemarahan mengendalikannya. Ia akan bisa bersabar
untuk menghadapi situasi yang sedang terjadi. Kesabaran adalah praktik yang penting
untuk menghadapi kemarahan. Dalam Pathama Akkhanti Sutta, Buddha menyebutkan
bahaya-bahaya bagi orang yang tidak sabar, yakni: 1) Tidak disukai dan tidak disenangi
oleh banyak orang (bahuno janassa appiyo hoti amanapo); 2) Dimusuhi banyak orang
(verabahulo ca hoti); 3) Dilihat sisi buruknya oleh banyak orang (vajjabahulo ca); 4)
Meninggal dunia dengan batin yang bingung (sammiilho kalam karoti); 5) Dengan
hancurnya jasmani, setelah kematian, ia terlahir kembali di alam sengsara, di alam tujuan
yang buruk, di alam rendah, di neraka (kayassa bhedd param marana apayam duggatim
vinipatam nirayam upapajjati) (A. III. 254). Orang yang tidak bisa mengendalikan
kemarahannya, tidak memiliki kesabaran, maka bahaya-bahaya tersebut akan
menghampirinya.

c. Mengabaikannya (Asati)
Salah satu cara yang diberikan oleh Buddha untuk mengatasi pikiran-pikiran kacau
termasuk kemarahan adalah dengan mengabaikannya. Ketika seseorang terkuasai oleh
kemarahan, maka ia harus mengabaikannya, melupakannya, atau tidak
memperhatikannya (asatiamanasikaro apajjitabbo). Dengan cara ini seseorang bisa belajar
untuk memaafkan orang lain yang pernah berbuat salah dan mengizinkan diri sendiri
untuk berdamai dengan keadaan. Pada saat seseorang merasa pernah dikecewakan,
disakiti, atau dikhianati oleh orang lain, maka ia harus mengabaikannya dan
menganggap itu sebagai bagian dari masa lalu yang tidak perlu diungkit-ungkit lagi.
Mengungkit-ungkit pengalaman pahit di masa lalu hanya akan menambah luka dan
memupuk kejengkelan. Oleh karena itu, abaikan semua hal yang membuat kemarahan
itu muncul.

d. Melihat sebab kemarahan (Vitakkamiilabheda)
Pada saat kemarahan muncul, seseorang bisa melihat kembali apa alasan atau sebab dari
kemarahan itu (vitakkasankharasanthanam manasikatabbam). Seseorang harus melihat
kembali dasar atau sebab yang melandasi kemarahannya. Terkadang, karena perubahan
emosi yang sesaat, seseorang menjadi marah-marah tanpa dasar yang jelas. Seperti
seseorang yang menghadapi masalah pekerjaan di kantor, tetapi salah meluapkan
kemarahannya di rumah. Dia marah-marah karena tidak melihat dengan jelas dasarnya.

Akhirnya dia melakukan pelampiasan yang salah.

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024 | 117



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra
Medhacitto*, Sukhitta Dewi?

e. Usaha untuk menekannya (abhinigganhitabba)
Munculnya kemarahan sebenarnya dapat dideteksi dengan perubahan fisik dan
emosional. Seseorang yang marah, akan terlihat tegang, dengan detak jatung yang
berdetak lebih kencang, dan hawa tubuh yang memanas. Secara emosional orang yang
marah seperti tertekan dan gelisah. Maka, untuk mengatasi kemarahan yang sedang
muncul, Buddha menyarankan untuk melakukan usaha yang lebih kuat, dengan
mengertakkan giginya dan menempelkan lidahnya ke langit-langit mulut
(dantebhidantamadhaya  jivhaya talum  ahacca  cetasa  cittam  abhinigganhitabbam

abhinippiletabbam abhisantapetabbam).

Dalam Asivisa Sutta, Buddha menjelaskan tentang empat jenis orang sebagaimana empat
jenis ular berbisa. Orang yang mudah marah tetapi tidak berlangsung lama diibaratkan
sebagaimana ular yang bisa-nya cepat bereaksi tetapi tidak mematikan. Orang yang tidak
mudah marah tetapi kalau marah kemarahannya berlangsung lama diibaratkan
sebagaimana seekor ular yang berbisa mematikan tetapi tidak mudah bereaksi. Orang yang
mudah marah dan berlangsung lama diibaratkan sebagaimana seekor ular bisa-nya mudah
bereaksi dan mematikan. Orang yang tidak mudah marah dan kemarahannya tidak
berlangsung lama diibaratkan sebagaimana seekor ular yang tidak berbisa dan juga tidak
mudah bereaksi (A. II. 110).

KESIMPULAN

Berdasarkan penelitian di atas, dapat disimpulkan bahwa kemarahan dalam agama Buddha
adalah salah satu emosi yang negatif yang berpotensi memberikan dampak negatif pada
kehidupan pribadi dan sosial seseorang. Kemarahan adalah manifestasi dari kotoran batin,
yang muncul dari keserakahan (lobha), kebencian (dosa), kebodohan batin (moha).
Kemarahan bisa muncul dalam bentuk kebencian (dosa), niat jahat (byapada), keengganan
(patigha), kemarahan (kodha), dan konflik (aghata). Akibat dari kemarahan dapat berdampak
buruk bagi kehidupan seseorang, bagi dari segi kesehatan, ekonomi, sosial, dan spiritual.
Kemarahan dapat memberikan akibat yang tidak baik bagi kesehatan, menghancurkan
ekonomi, merusak hubungan baik di masyarakat, dan merintangi seseorang dalam meraih
kemajuan spiritual. Oleh karena itu, Buddha mendorong murid-muridnya untuk
mengendalikan dan mengatasi kemarahan. Ajaran-ajaran Buddha yang termuat dalam
Sutta  Pitaka bisa menjadi solusi strategis untuk mengatasi kemarahan.
Pathamadaghatapativinaya Sutta menawarkan solusi strategis untuk mengatasi kemarahan,
yaitu dengan mengembangkan cinta kasih (mettd), mengembangkan welas asih (karuna),
mengembangkan keseimbangan batin (upekkha), mengacuhkan (asatiamanasikaro), dan
menerapkan gagasan tentang karma (kammassakata). Vitakkasanthana Sutta menawarkan

solusi strategis menyingkirkan pikiran kacau berupa kemarahan dengan cara merenungkan

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024 | 118



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra
Medhacitto*, Sukhitta Dewi?

kebalikannya (afnifianimitta), merenungkan bahayanya (adinava), mengabaikannya (asati),
melihat kembali sebab kemarahannya (vitakkamiilabheda), dan usaha untuk menekannya
(abhinigganhitabba). Dengan demikian, cara-cara strategis ini bisa diterapkan dalam
kehidupan sehari-hari agar bisa mengendalikan emosinya dan tidak terkuasai oleh

kemarahan.

DAFTAR PUSTAKA

Al Baqji, S. (2015). Ekspresi emosi marah. Buletin psikologi, 23(1), 22-30.

Anderson, D. dan Smith, H. (Eds.). (1913). Sutta Nipata. London: Pali Text Society.

Davids, Rhys T.W. dan Carpenter, J. Estlin (Eds.). (1975). Digha Nikaya Vol. I. London: Pali
Text Society.

Feer, M. Leon (Ed.). (1991). Samyutta Nikaya Vol. I. Oxford: Pali Text Society.

Handayani, W. Nurhasanah, N., & Yahya, M. (2019). Penerapan Teknik Anger
Management Untuk Menurunkan Perilaku Agresivitas Siswa SMAN 5 Banda
Aceh. [IMBK: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Bimbingan & Konseling, 4(2).

Hardy, E. (Ed.). (1958). Anguttara Nikaya Vol. IV. London: Pali Text Society.
Hardy, E. (Ed.). (

Hardy, E. (Ed.). (1958). Anguttara Nikaya Vol. V. London: Pali Text Society.

Hardy, E. (Ed.). (

Hinuber, O. Von dan Norman, K. R. (Eds.). (1994). Dhammapada. London: Pali Text Society.

1958). Anguttara Nikaya Vol. IV. London: Pali Text Society.

1976). Anguttara Nikaya Vol. 11I. London: Pali Text Society.

Khair, Z. (2016). Kontrol diri untuk mereduksi perilaku marah. Procedia: Studi Kasus dan
Intervensi Psikologi, 4(2), 76-81.

Medhacitto, T. S. (2019). Solusi dari Beberapa Masalah Sosial dalam Kajian Sosiologi
Buddhis. Semarang: CV. Bintang Kreasi.

Morris, Richard (Ed.). (1976). Anguttara Nikaya Vol. II. London: Pali Text Society.

Nanamoli, Bhikkhu (Trans). (2010). Visuddhimagga: The Path of Purification: Kandy: Buddhist
Publication Society.

Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Susanti, R., Husni, D., & Fitriyani, E. (2014). Perasaan terluka membuat marah. Jurnal
Psikologi, 10(2), 103-109.

Thero, K. R. (2020). The Concept of Anger and Methods of Anger Management in Buddhist
Psychology. IDEAL INTERNATIONAL JOURNAL, 13(2).

Trenckner, V. (Ed.). (1979). Majjhima Nikaya Vol. 1. London: Pali Text Society.

Warder, A. K. (Ed.). (1961). Anguttara Nikaya Vol. I. London: Pali Text Society.

Zed, Mestika. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor
Indonesia.

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024 | 119



