
Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra 

Medhācitto1, Sukhitta Dewi2 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024  | 106  
 

 

STRATEGI BUDDHIS MENGATASI KEMARAHAN: KAJIAN 
ANALITIS BERDASARKAN SUTTA PITAKA 

 

Tri Saputra Medhācitto1, Sukhitta Dewi2 

STAB Syailendra, Semarang1, 2 

 trisaputramedhacitto@syailendra.ac.id1, sukhittadewisyailendra@gmail.com2 

Riwayat Artikel:  

Diterima : 6 Oktober 2024 

Direvisi  : 29 Desember 2024 

Diterbitkan : 31 Desember 2024   

Doi: 10.53565/patisambhida.v5i2.1355  

 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk menggali strategi Buddhis untuk mengatasi kemarahan berdasarkan 

ajaran Buddha sebagaimana yang tertera dalam Sutta Pitaka. Penelitian ini adalah penelitian 

kualitatif dengan pendekatan studi pustaka. Penelitian dilakukan melalui tiga tahapan, yaitu: 1) 

Esanā berupa tahapan pengumpulan data, yakni dengan mengumpulkan informasi baik dari Kanon 

Pali atau buku, jurnal, artikel yang relevan dengan topik penelitian; 2) Vimaṃsā atau tahap analisis 

data dengan cara reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan; 3) Anubodha atau tahap 

penarikan kesimpulan guna menjawab tujuan penelitian. Penelitian ini menunjukkan bahwa 

kemarahan adalah emosi negatif yang berpotensi memberikan dampak negatif bagi kehidupan 

pribadi seseorang maupun sosial. Emosi marah bisa muncul dalam bentuk kebencian (dosa), niat 

jahat (byāpāda), keengganan (paṭigha), kemarahan (kodha), dan konflik (āghāta). Ajaran-ajaran Buddha 

yang termuat dalam Sutta Pitaka bisa menjadi solusi strategis untuk mengatasi kemarahan. 

Paṭhamaāghātapaṭivinaya Sutta dan Vitakkasaṇṭhāna Sutta menawarkan solusi strategis untuk 

mengatasi kemarahan sesuai dengan ajaran Buddha. Dengan demikian, ajaran Buddha dapat 

dijadikan sebagai panduan praktis untuk mengatasi kemarahan dalam kehidupan sehari-hari. 

Kata kunci: Kemarahan, Mengatasi, Ajaran Buddha, Sutta Pitaka 

 

 

Abstract 

This research aims to discover the Buddhist strategies for dealing with anger based on Buddha’s teachings as 

presented in the Sutta Pitaka. This research is qualitative research with a library approach. The research was 

carried out in three steps, namely: 1) Esanā or step of data collection, namely by collecting information from 

the Pali Canon or books, journals, articles that are relevant to the research topic; 2) Vimaṃsā or data analysis 

by means of data reduction, data presentation, and drawing conclusions; 3) Anubodha or step of drawing 

conclusion to answer the research objectives. This research shows that anger is a negative emotion that brings 

negative impacts on an individual and social life. The emotion of anger can appear in the form of hatred (dosa), 

ill will (byāpāda), aversion (paṭigha), anger (kodha), and conflict (āghāta). The Buddha’s teachings contained 

in the Sutta Pitaka can be a strategic solution for dealing with anger. The Paṭhamaāghātapaṭivinaya Sutta 

and Vitakkasaṇṭhāna Sutta offer strategic solutions for dealing with anger in accordance with Buddha’s 

teachings. Thus, Buddha’s teachings can be applied as a practical guide for dealing with anger in daily life. 

Keywords: Anger, Overcome, Buddha’s Teaching, Sutta Pitaka 

mailto:trisaputramedhacitto@syailendra.ac.id
mailto:sukhittadewisyailendra@gmail.com2


Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra 

Medhācitto1, Sukhitta Dewi2 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024  | 107  
 

PENDAHULUAN  

Marah adalah salah satu emosi dasar yang dimiliki oleh setiap orang. Pada prinsipnya ada 

empat emosi dasar manusia, yakni takut, marah, sedih, dan senang (Al baqi, 2015: 22). Ada 

kalanya seseorang menjadi marah, takut, sedih atau senang atas peristiwa yang orang 

tersebut alami. Marah adalah reaksi penolakan atas apa yang terjadi pada seseorang. Jika 

seseorang berhadapan dengan situasi yang tidak menyenangkan bagi dirinya, emosi marah 

bisa muncul sebagai reaksi atas keadaan itu. Marah juga bisa dimaknai sebagai reaksi ketika 

kebutuhan manusia terhambat untuk terpenuhi (Susanti, 2014: 104). Beberapa orang 

berpandangan bahwa marah adalah sikap yang wajar dan alami. Setiap orang pernah 

merasakan marah, karena marah merupakan reaksi yang normal dan alami, akan tetapi 

marah akan menjadi negatif atau tidak sehat apabila membuat seseorang bersikap impulsif 

dan melakukan agresivitas (Handayani, 2019: 107). Marah adalah wajar, asal tidak sampai 

pada sikap agresi dan kekerasan. Marah merupakan potensi perilaku, sedangkan agresi 

adalah perilaku yang muncul akibat potensi tertentu. Emosi marah tidak selalu berujung 

pada perilaku agresi, karena marah yang dikelola dengan baik akan dapat diterima norma 

sosial seperti perilaku asertif (Al baqi, 2015: 23). Kemarahan dapat menjadi positif, namun 

juga dapat menjadi negatif. Kemarahan yang tidak terkendali dapat berdampak negatif 

terhadap kualitas hidup pribadi dan sosial individu (Khair: 2016: 76).   

Agama Buddha memandang kemarahan sebagai emosi negatif karena kemarahan berakar 

dari kotoran batin dan berdampak negatif bagi kehidupan pribadi atau sosial seseorang. 

Agama Buddha berpandangan bahwa segala bentuk emosi atau keadaan batiniah dan 

perilaku yang dilandasi oleh keserakahan (lobha), kebencian (dosa), dan kebodohan batin 

(moha) adalah negatif dan tidak baik (Medhacitto, 2019: 45). Marah adalah keadaan batiniah 

yang berakar pada kebencian. Marah bisa muncul karena kebencian atau penolakan 

terhadap keadaan atau terhadap orang lain yang menyebabkan keadaan itu terjadi. 

Sekalipun kemarahan masih berbentuk keadaan batiniah dan belum termanifestasi ke 

dalam tindakan verbal atau jasmaniah, kemarahan tetaplah negatif yang harus diatasi dan 

disingkirkan. Pada saat batin seseorang dikuasai oleh kemarahan, maka ia akan sangat 

mungkin melakukan tindakan negatif lainnya. Kemarahan membutakan seseorang untuk 

melihat kebenaran. Menurut Buddha, ketika kemarahan menguasai seseorang, hanya 

kebutaan dan kegelapan pekat yang ada pada saat itu. Ia tidak bisa melihat sesuatu yang 

bermanfaat dan kebenaran (A. IV. 96). Oleh karena itu, kemarahan harus diatasi dan 

disingkirkan sesuai ajaran Buddha. Jika dianalisis secara mendalam, ajaran-ajaran Buddha 

yang terkandung dalam Sutta Pitaka, berisi beberapa metode untuk mengatasi kemarahan 

berdasarkan sudut pandang Buddhis. Penelitian ini bermaksud untuk menggali stategi 

Buddhis untuk mengatasi kemarahan berdasarkan Sutta Pitaka.  

 



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra 

Medhācitto1, Sukhitta Dewi2 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024  | 108  
 

METODE  

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif yang bertujuan untuk menggali strategi Buddhis 

untuk mengatasi kemarahan berdasarkan ajaran Buddha yang tertera dalam Sutta Pitaka. 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode penelitian pustaka (library 

research). Metode kajian pustaka atau studi kepustakaan merupakan sebagai serangkaian 

kegiatan yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka, membaca, mencatat, 

dan mengolah bahan penelitian (Zed, 2003: 3). Peneliti mengumpulkan data-data yang 

relevan dengan topik penelitian, mencermatinya, dan mengolah data-data sebagai bahan 

penelitian. Menurut Sugiyono, studi kepustakaan juga berkaitan dengan kajian teoritis dan 

referensi lain yang terkait dengan nilai, budaya, dan norma yang berkembang pada situasi 

sosial yang diteliti (Sugiyono, 2017: 291).  

Berdasarkan teori tersebut, penelitian ini dilakukan dengan mengkaji pustaka untuk 

mencapai tujuan penelitian. Penelitian dilakukan dengan tiga tahapan, yakni: 

1. Esanā: Tahap pengumpulan data, yakni dengan mengumpulkan informasi baik dari 

sumber primer maupun sekunder. Sumber primer dalam kajian Buddhis mengacu pada 

kitab suci utama, yakni Kanon Pali atau Tipitaka. Sumber sekunder mengacu pada buku, 

jurnal, artikel, dan penelitian yang ada kaitannya dengan topik penelitian.  

2. Vimaṃsā: Tahap analisis data. Analisis data dalam penelitian dilakukan dengan 

mengikuti model Miles dan Huberman, yakni reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan. Reduksi data adalah proses memilah data untuk mendapatkan 

data yang penting untuk penelitian. Penyajian data adalah tahapan menyajikan atau 

proses menyampaikan data penelitian baik dalam bentuk teks atau tabel untuk 

memperjelas hasil penelitian.  

3. Anubodha: Tahap penarikan kesimpulan. Penarikan kesimpulan dilakukan guna 

menjawab rumusan masalah.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Kemarahan dalam Agama Buddha 

Marah dalam agama Buddha adalah kondisi batin yang berdasar pada kotoran batin. Marah 

merupakan sikap negatif yang bersifat merugikan diri sendiri dan pihak lain. Marah adalah 

perbuatan yang tidak baik. Kemarahan menghancurkan kedamaian diri sendiri dan bisa 

berdampak pada perilaku yang merugikan bagi orang lain. Dalam agama Buddha, 

kemarahan mengacu pada beberapa istilah Pāli berdasarkan tingkat kekuatannya, yakni 

“dosa” (kebencian), “byāpāda” (niat jahat), “paṭigha” (keengganan), “kodha” (kemarahan), 

“āghāta” (konflik) (Thero, 2020: 2). Kemarahan bermula dari kebencian (dosa). Ini dapat 

terlihat dengan sikap yang tidak setuju atau menolak suatu keadaan atau kejadian. 

Seseorang bisa membenci keadaannya atau bisa juga membenci orang lain yang 



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra 

Medhācitto1, Sukhitta Dewi2 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024  | 109  
 

menyebabkan keadaan itu terjadi. Penolakan terhadap keadaan ini menimbulkan 

keengganan (paṭigha). Seseorang akan mencoba untuk menghindar dari keadaan tersebut, 

karena keadaan tersebut membuatnya tidak nyaman. Ketika seseorang sudah tidak bisa 

mengendalikan dirinya, maka di sana terjadi marah (kodha). Kondisi ini membuatnya gusar 

dan tidak tenang. Ia ingin melampiaskan kemarahannya ke dalam tindakan verbal dan fisik. 

Kemarahan yang disertai dengan tindakan fisik menyebabkan terjadinya konflik (āghāta). 

Ucapan dan perbuatan yang bersumber pada kemarahan menghasilkan perbuatan yang 

membahayakan diri sendiri maupun orang lain. Kemarahan membuat seseorang berucap 

kasar dan melakukan tindakan yang anarkis kepada orang lain.  

 
Tabel 1 

Bentuk Kemarahan 

 

Buddha melihat bahwa kemarahan memiliki dampak yang berbahaya bagi kehidupan 

moral dan spiritualnya. Dalam Brahmajāla Sutta, Buddha menasihati kepada para bhikkhu 

untuk tidak marah, tersinggung, ataupun terganggu ketika ada seseorang yang menghina 

Buddha, Dhamma, dan Saṅgha. Karena dengan marah atau pun tidak senang, ini akan 

menjadi rintangan batin dan jauh dari kedamaian. Buddha juga menjelaskan bahwa 

kemarahan menuntup mata seseorang untuk dapat mengetahui apakah sesungguhnya 

yang dikatakan itu benar atau salah (D. I. 2). Kemarahan membuat seseorang tidak bisa 

melihat kebenaran. Ketika kemarahan menguasai seseorang, hanya kebutaan dan 

kegelapan pekat yang ada pada saat itu  (Kuddho atthaṃ na jānāti, kuddho dhammaṃ na passati; 

Andhatamaṃ tadā hoti, yaṃ kodho sahate naraṃ) (A. IV. 96). Sungguh sulit untuk memberikan 

nasihat kepada orang yang sedang marah. Mereka yang sedang marah tidak peduli dengan 

kebaikan.  

Marah memang tidak selalu berakhir dengan konflik dengan orang lain. Meskipun begitu, 

marah adalah sikap batiniah yang merugikan diri sendiri. Visuddhimagga memberikan 

ilustrasi menarik mengenai kemarahan. Dikatakan bahwa dengan marah, seseorang 

mungkin bisa membuat orang lain menderita atau terkadang tidak. Tetapi dengan marah 

sudah tentu menghukum dirinya sendiri di waktu itu juga. Ini seperti halnya seseorang 

yang mengambil bara api atau kotoran dengan tangannya untuk melukai orang lain, 

sebelum ia melemparnya ke orang lain, dia sendiri terluka atau terkotori lebih dulu 

Konflik 
(āghāta)

Kemarahan 
(kodha)

Keengganan 
(paṭigha)

Niat Jahat 
(byāpāda) 

Kebencian 
(Dosa)



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra 

Medhācitto1, Sukhitta Dewi2 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024  | 110  
 

(Ñāṇamoli, 2010: 296-297). Marah yang meskipun masih sebatas dalam pikiran, keadaan itu 

membuatnya tidak bahagia. Bahkan meskipun kemarahannya terlampiaskan ke dalam 

tindakan anarkis kepada orang lain, tindakan itu akan memberikan penyesalan setelahnya. 

Meskipun seseorang merasa puas ketika mampu melampiaskan kemarahannya kepada 

orang lain, sesungguhnya itu hanyalah penderitaan yang terbungkus menyerupai 

kepuasan.  

Buddha menganggap kemarahan sebagai bagian dari penyakit mental. Menurut Roga Sutta, 

terdapat dua jenis penyakit di dunia ini, yaitu penyakit fisik (kāyika roga) dan penyakit 

mental (cetasika roga) (A. II. 143). Menurut Buddha, selain orang yang kilesa-nya telah 

dihancurkan, sungguh amat sulit menemukan orang yang benar-benar sehat secara mental. 

Dengan kata lain, manusia awam yang masih diliputi oleh kotoran batin sesungguhnya 

memiliki gangguan mental. Marah adalah salah satu bagian dari keadaan yang muncul 

karena kotoran batin. Pada saat seseorang marah, maka ia akan seperti orang yang gila. 

Buddha mengumpamakan orang yang marah seperti luka yang terbuka yang 

mengeluarkan nanah. Orang yang mudah gusar dan marah akan mengeluarkan banyak 

kotoran (A. I. 124). Dalam Vattha Sutta, kemarahan (kodha) merupakan salah satu dari enam 

belas gangguan mental yang disebutkan (cittassa upakkilesā) (M. I. 36).  Sementara dalam 

Sallekha Sutta, dari empat puluh empat gangguan jiwa yang disebutkan, salah satunya ialah 

kemarahan (M. I. 42). Oleh sebab itu, menurut agama Buddha, tidak ada kemarahan yang 

positif. Sesuatu yang didasari oleh kebencian (dosa) yang menimbulkan kemarahan (kodha) 

tidak bisa dianggap sebagai perbuatan yang baik. Meskipun marah adalah wajar bagi 

semua orang, namun sesuatu yang dianggap wajar itu belum tentu benar. Marah adalah 

wajar karena memang setiap orang yang masih diliputi kotoran batin pasti akan mengalami 

hal itu. Meskipun demikian, Buddha tidak membenarkan kemarahan sebagai suatu reaksi 

batin yang positif. Maka dari itu, kemarahan harus dikendalikan, diatasi, dan dilenyapkan 

secara bertahap hingga pada akhirnya seseorang terbebas dari kemarahan. Dengan 

memotong kemarahan, seseorang akan hidup dengan bahagia dan bebas dari kesedihan 

(Kodhaṃ chetvā sukhaṃ seti, kodhaṃ chetvā na socati) (S. I. 41).  

2. Sebab dan Akibat Kemarahan 

Menurut penelitian, marah bisa muncul karena dipengaruhi faktor fisik dan faktor psikis. 

Faktor fisik yang mempengaruhi munculnya kemarahan antara lain: 1) Kelelahan yang 

berlebihan; 2) Zat-zat tertentu yang dapat menyebabkan marah, seperti otak yang kurang 

mendapat zat asam menyebabkan orang lebih mudah marah; 3) Hormon kelamin, seperti 

wanita yang sedang datang bulan akan menjadi mudah marah. Faktor psikis juga 

mempengaruhi munculnya kemarahan, terutama adalah kepribadian seseorang. 



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra 

Medhācitto1, Sukhitta Dewi2 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024  | 111  
 

Kepribadian itu berkaitan dengan self-concept yang salah, seperti rasa rendah diri, sombong, 

dan egoistis. (Susanti, 2014: 105).  

Kemarahan bisa muncul bersamaan dengan keadaan atau situasi yang tidak 

menyenangkan. Menurut penelitian, marah bisa muncul karena beberapa alasan, antara 

lain:  

a. Perasaan terluka, yakni perasaan yang tersakiti akibat dikhianati, dihina, dicaci, disakiti, 

dibohongi, dikecewakan, diremehkan, difitnah, dan dilecehkan. 

b. Persepsi terhadap ketidakadilan, yakni situasi di mana individu menafsirkan hal yang 

terjadi tidak sesuai dengan apa yang ada dalam pikirannya. 

c. Perilaku yang tidak diharapkan, yakni keadaan emosional yang terjadi karena 

ketidaksenangan terhadap orang lain, seperti perasaan jengkel sampai kemarahan 

(Susanti, 2014: 105).  

Buddha juga melihat bahwa kemarahan dapat muncul karena berbagai sebab. Dalam 

Āghātavatthu Sutta, Aṅguttara Nikāya, Buddha menyebutkan sembilan sebab yang mendasari 

munculnya kemarahan, antara lain: 

a. Berpikir ‘dia telah berbuat merugikanku’ (anatthaṃ me acarī’ti āghātaṃ bandhati). 

b. Berpikir ‘dia sedang berbuat merugikanku’ (anatthaṃ me caratī’ti āghātaṃ bandhati). 

c. Berpikir ‘dia akan berbuat merugikanku’ (anatthaṃ me carissatī’ti āghātaṃ bandhati). 

d. Berpikir ‘dia berbuat merugikan kepada orang yang kucintai dan kusenangi’ (piyassa me 

manāpassa anatthaṃ acarī’ti āghātaṃ bandhati). 

e. Berpikir ‘dia sedang berbuat merugikan kepada orang yang kucintai dan kusenangi’ 

(piyassa me manāpassa anatthaṃ caratī’ti āghātaṃ bandhati). 

f. Berpikir ‘dia akan berbuat merugikan kepada orang yang kucintai dan kusenangi’ 

(piyassa me manāpassa anatthaṃ carissatī’ti āghātaṃ bandhati). 

g. Berpikir ‘dia telah berbuat menguntungkan kepada orang yang tidak kucintai dan 

kusenangi’ (appiyassa me amanāpassa atthaṃ acarī’ti āghātaṃ bandhati). 

h. Berpikir ‘dia sedang berbuat menguntungkan kepada orang yang tidak kucintai dan 

kusenangi’ (appiyassa me amanāpassa atthaṃ caratī’ti āghātaṃ bandhati). 

i. Berpikir ‘dia akan berbuat menguntungkan kepada orang yang tidak kucintai dan 

kusenangi’ (appiyassa me amanāpassa atthaṃ carissatī’ti āghātaṃ bandhati) (A. IV. 408). 

Sutta tersebut menunjukkan bahwa kemarahan sering kali muncul karena faktor psikis. 

Seseorang yang pernah mendapatkan pengalaman negatif dari orang lain di masa lalu, ia 

bisa menjadi marah dan tidak suka dengan orang tersebut. Pengalaman buruk tersebut 

menyisakan dendam, sehingga meskipun kejadiannya sudah selesai, ia masih tidak terima 

dengan kejadian tersebut. Ia masih menyimpan marah dengan orang tersebut. Orang yang 

pernah disakiti, dikecewakan, ditipu, atau dilukai bisa saja memberikan maaf secara verbal, 



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra 

Medhācitto1, Sukhitta Dewi2 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024  | 112  
 

tetapi belum tentu orang tersebut bisa melupakan kejadian itu. Buddha mengajarkan untuk 

tidak terlalu larut dengan sesuatu yang sudah berlalu. Dalam Dhammapada dikatakan 

bahwa selama seseorang masih menyimpan pikiran ‘dia menghina saya, mengalahkan, 

memukul saya, merampas milik saya” maka kebenciannya tidak akan berakhir (Dhp. 4).  

Kemarahan juga bisa muncul karena ada pihak lain yang merugikan orang-orang 

terdekatnya atau orang-orang yang dicintainya. Meskipun dia sendiri tidak mendapatkan 

perilaku negatif dari orang lain secara langsung, tapi ia menjadi marah karena orang lain 

melakukan hal negatif terhadap orang-orang yang dicintainya. Cinta dan kedekatan 

memberikan efek kemelekatan, sehingga ia tidak akan suka bila ada orang lain yang 

mengganggu kenyamanan orang yang dicintainya. Kemarahan bisa juga muncul karena 

ketidaksukaan kepada orang lain yang membantu orang-orang yang tidak disukainya. 

Meskipun orang lain melakukan kebaikan, tapi karena ditujukan kepada orang yang dia 

benci, maka ia menjadi marah dan tidak suka dengan orang tersebut. Kebencian begitu 

nyata bisa membutakan seseorang untuk melihat kebenaran.  

Buddha melihat bahwa kemarahan membawa dampak negatif bagi seseorang baik dari segi 

spiritual, kesehatan, ekonomi, dan sosial. Dalam Kodhana Sutta, Aṅguttara Nikāya, Buddha 

menyebutkan akibat kemarahan sebagai berikut: 

a. Ketika seseorang marah, terkuasai oleh kemarahan, ia akan tampak buruk meskipun ia 

mungkin mandi dengan bersih, berminyakan, mencukur rambut dan jenggotnya dengan 

rapi, atau berpakaian putih. 

b. Ketika seseorang marah, terkuasai oleh kemarahan, ia tidak bisa tidur nyenyak meskipun 

ia mungkin tidur di atas dipan yang ditutup permadani, berselimut, beralas bertutupkan 

kulit rusa, dengan kanopi dan guling di kedua sisinya. 

c. Ketika seseorang marah, terkuasai oleh kemarahan, apabila ia mendapat apa yang 

berbahaya ia berpikir bahwa ia telah mendapat apa yang bermanfaat, dan apabila ia 

mendapat apa yang bermanfaat ia berpikir bahwa ia telah mendapat apa yang 

berbahaya. 

d. Ketika seseorang marah, terkuasai oleh kemarahan, raja-raja akan mengambil segala 

harta kekayaannya yang didapat dengan jerih payahnya sendiri kepada bendahara 

kerajaan. 

e. Ketika seseorang marah, terkuasai oleh kemarahan, ia kehilangan segala kemansyhuran 

yang didapatnya. 

f. Ketika seseorang marah, terkuasai oleh kemarahan, teman-teman dan para sahabatnya, 

sanak saudara dan anggota keluarganya menjauhinya. 



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra 

Medhācitto1, Sukhitta Dewi2 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024  | 113  
 

g. Ketika seseorang marah, terkuasai oleh kemarahan, ia akan mudah melakukan 

perbuatan-perbuatan buruk baik melalui jasmani, ucapan, maupun pikiran. Sebagai 

akibatnya, setelah kematiannya ia akan terlahir kembali di alam menderita (A. IV. 94). 

Akibat kemarahan tersebut jika dianalisis berdasarkan jenisnya, maka dapat dijelaskan 

dengan tabel berikut: 

Aspek Akibat Kemarahan 

Kesehatan 1. Memiliki wajah yang buruk. Orang yang sedang marah 

cenderung menujukkan raut wajah yang seram. Terlalu sering 

marah berdampak pada keadaan fisiknya, sehingga perlahan-

lahan akan membuatnya tidak menarik.  

2. Tidak bisa tidur nyenyak. Kemarahan muncul bersama 

dengan kebencian, sehingga ini akan menjadi beban pikiran 

seseorang. Orang bisa menjadi insomnia gara-gara sudah 

marah-marah dan suka membenci orang.  

Ekonomi 1. Kemarahan dapat menghancurkan ekonomi seseorang. Orang 

yang suka marah-marah, semua harta kekayaannya akan 

habis dirampas oleh orang. Di dalam mencari sumber 

penghidupan, orang yang suka marah-marah cenderung 

susah mendapatkan pekerjaan.   

Sosial 1. Kehilangan kemansyuran. Kemarahan bisa menghancurkan 

nama baik seseorang. Gara-gara suka marah-marah, seseorang 

akan dikenal buruk di masyarakat. Ia bisa menjadi bahan 

pembicaraan banyak orang.  

2. Dijauhi teman, sahabat, dan saudara. Orang-orang akan 

menjauhi orang yang suka marah.  

Spiritual 1. Ia tidak bisa melihat kebenaran. Ia tidak bisa membedakan 

mana bahaya mana bukan. Ia juga tidak bisa membedakan 

mana yang bermanfaat mana yang tidak bermanfaat.  

2. Orang yang dikuasai oleh kemarahan cenderung mudah 

melakukan perbuatan-perbuatan buruk baik melalui jasmani, 

ucapan, maupun pikiran. Keburukan-keburukan ini akan 

membuatnya menderita di kehidupan ini dan juga kehidupan 

selanjutnya.  

Tabel 2 

Akibat kemarahan menurut Kodhana Sutta 

3. Strategi Mengatasi Kemarahan 

Kemarahan adalah emosi yang negatif yang bersifat merugikan diri sendiri dan orang lain. 

Kalau tidak diatasi dengan baik, kemarahan akan membawa bahaya bagi kehidupan 

seseorang. Agama Buddha menawarkan solusi terbaik untuk mengatasi kemarahan. 



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra 

Medhācitto1, Sukhitta Dewi2 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024  | 114  
 

Ajaran-ajaran Buddha yang terdapat dalam Sutta Pitaka dapat menjadi tuntunan untuk 

mengatasi kemarahan agar bisa hidup dengan tentram, damai, dan bahagia. Dalam 

Paṭhamaāghātapaṭivinaya Sutta, Aṅguttara Nikāya, Buddha menunjukkan lima cara untuk 

mengatasi kemarahan yang muncul (A. III. 185), yaitu: 

a. Mengembangkan cinta kasih (mettā) terhadap orang yang membuatnya marah. 

Untuk mengatasi kemarahan pada seseorang, Buddha manganjurkan untuk 

mengembangkan cinta kasih kepadanya (mettā tasmiṃ puggale bhāvetabbā). Cinta kasih 

adalah lawan dari kebencian dan kemarahan. Apabila pikiran seseorang dipenuhi 

dengan cinta kasih, maka ia tidak akan mudah marah dan membenci orang lain. Dengan 

mengembangkan cinta kasih, maka pikiran dapat terbebas dari kemarahan. Cinta kasih 

artinya mengharapkan makhluk lain berbahagia. Buddha selalu mengingatkan bahwa 

kebencian tidak akan pernah sirna bila dibalas dengan kebencian. Kenbencian baru akan 

berakhir bila dibalas dengan cinta kasih (Na hi verena verāni, sammantīdha kudācanaṃ; 

Averena ca sammanti, esa dhammo sanantano) (Dhp. 5). Ibarat api yang membara hanya akan 

bisa padam apabila disiram dengan air, bukan dengan bahan bakar. Kebencian adalah 

bahan bakar untuk menculnya kemarahan. Oleh karena itu, kemarahan harus diatasi 

dengan ketidakmarahan atau cinta kasih (akkodhena jine kodhaṃ) (Dhp. 223). 

Dalam Metta Sutta, Buddha mengajarkan untuk mengembangkan cinta kasih kepada 

semua makhluk. Buddha mengatakan bahwa jangan karena marah dan benci, seseorang 

mengharap yang lain celaka (Sn. 26). Seburuk apapun orang lain melakukan kejahatan, 

jangan sampai itu menjadi alasan untuk membenci mereka. Cinta kasih harus tetap 

dipraktikkan di segala situasi, bahkan di situasi sulit ketika berhadapan dengan keadaan 

yang tidak menyenangkan. Cinta kasih yang selalu dikembangkan akan membawa 

manfaat yang nyata. Mettānisaṃsa Sutta menyebutkan ada sebelas manfaat dari 

mengembangkan cinta kasih, antara lain sebagai berikut: 

1) Sukhaṃ supati (dapat tidur dengan bahagia) 

2) Sukhaṃ paṭibujjhati (bangun dengan bahagia) 

3) Na pāpakaṃ supinaṃ passati (tidak melihat mimpi buruk) 

4) Manussānaṃ piyo hoti (dicintai oleh para manusia) 

5) Amanussānaṃ piyo hoti (dicintai oleh para makhluk bukan manusia) 

6) Devatā rakkhanti (para dewa melindungi) 

7) Nāssa aggi vā visaṃ vā satthaṃ vā kamati (api, racun, dan senjata tidak dapat 

melukainya) 

8) Tuvaṭaṃ cittaṃ samādhiyati (pikirannya dengan cepat dapat terkonsentrasi) 

9) Mukhavaṇṇo vippasīdati (raut wajahnya cemerlang) 

10) Asammūḷho kālaṃ karoti (meninggal dengan batin yang tidak bingung) 



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra 

Medhācitto1, Sukhitta Dewi2 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024  | 115  
 

11) Uttari appaṭivijjhanto brahmalokūpago hoti (jika ia tidak menembus lebih jauh, maka ia 

terlahir di alam brahma) (A. V. 342) 

b. Mengembangkan welas asih (karuṇā) terhadap orang yang membuatnya marah. 

Pada saat kemarahan muncul, Buddha menganjurkan untuk mengembangkan welas asih 

kepada orang yang menyebabkan marah (karuṇā tasmiṃ puggale bhāvetabbā). Welas asih 

(karuṇā) adalah perasaan iba terhadap penderitaan orang lain. Sesungguhnya mereka 

yang melakukan kejahatan adalah orang-orang yang sedang menderita dan 

membutuhkan sentuhan kasih sayang. Diri sendiri juga perlu mendapatkan sentuhan 

kasih sayang. Kemarahan justru akan membuat diri sendiri semakin menderita. 

Makanya, dengan welas asih ini, diri sendiri benar-benar peduli pada diri sendiri. Jika 

seseorang tidak ingin menderita, maka harus memiliki belas kasih pada diri sendiri. Yang 

paling menyakitkan dari kemarahan bukan orang lain, tetapi adalah diri sendiri yang 

memiliki kemarahan. Karena sesungguhnya, sikap orang lain tidak akan jauh 

menyakitkan daripada sikap diri sendiri terhadap dirinya sendiri.  

c. Mengembangkan keseimbangan batin (upekkhā) terhadap orang yang membuatnya 

marah. 

Pada saat kemarahan muncul, Buddha juga menganjurkan untuk mengembangkan 

keseimbangan batin (upekkhā tasmiṃ puggale bhāvetabbā). Keseimbangan batin (upekkhā) 

perlu dimiliki saat berhadapan dengan situasi yang tidak menyenangkan. Keseimbangan 

batin ini dapat mencegah kemarahan agar tidak berkembang, dan mampu membuat diri 

sendiri bertahan dengan kesabaran. Batin yang seimbang berarti adalah batin yang tidak 

terpengaruh dengan suasana. Meskipun seseorang berada dalam situasi yang sangat 

tidak menyenangkan, dengan batin yang seimbang dia berusaha untuk tidak larut 

dengan suasana itu. Dalam Dhammapada, Buddha mengatakan bahwa bagaikan batu 

karang yang tak tergoyahkan oleh angin, demikian juga orang yang bijaksana tidak akan 

tergoyahkan dengan cacian dan pujian (Selo yathā ekaghano, vātena na samīrati; Evaṃ 

nindāpasaṃsāsu, na samiñjanti paṇḍitā) (Dhp. 81). 

d. Mengacuhkan (asatiamanasikāro) orang yang membuatnya marah dan tidak 

memperhatikannya. 

Ada kalanya sikap acuh itu memang membawa manfaat. Salah satunya adalah ketika 

kemarahan sedang muncul. Salah satu cara yang diberikan oleh Buddha untuk 

mengatasi kemarahan adalah dengan mengacuhkan atau tidak memperhatikan orang 

yang membuatnya marah (asatiamanasikāro tasmiṃ puggale āpajjitabbo).  Semakin 

seseorang memperhatikan, maka seseorang akan terbawa oleh suasana, sehingga 

kejengkelan dan kemarahan akan terus muncul. Namun, ketika seseorang 

mengabaikannya, lalu ia lebih menyibukkan diri dengan aktivitas yang lain, maka 

kejengkelan dan kemarahan itu akan meredam. Kalau seseorang merasa belum cukup 



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra 

Medhācitto1, Sukhitta Dewi2 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024  | 116  
 

kuat untuk bersama atau dekat dengan orang yang membuatnya kesal dan marah, jalan 

terbaik yang bisa dilakukan adalah dengan menghindarinya.  

e. Menerapkan gagasan kamma (kammassakatā) kepada orang yang membuatnya marah, 

seperti ‘Orang ini adalah pemilik kammanya sendiri, pewaris kammanya sendiri; dia 

memiliki kamma sebagai asal mulanya, kamma sebagai saudaranya, kamma sebagai 

tempat peristirahatannya; dia akan menjadi pewaris atas kamma apa saja yang 

dilakukannya, baik atau buruk’. 

Pemahaman tentang karma cukup membawa manfaat di dalam strategi mengatasi 

kemarahan. Pada saat kemarahan muncul, Buddha menganjurkan untuk merenungkan 

tentang hukum karma (kammassakatā tasmiṃ puggale adhiṭṭhātabbā). Seseorang perlu 

memahami bahwa masing-masing individu akan mewarisi karmanya masing-masing. 

Jadi, ketika seseorang sedang berhadapan dengan situasi atau orang yang 

menjengkelkan dan membuatnya marah, ia harus ingat bahwa apa yang sedang terjadi 

merupakan bagian dari karma buruknya yang berbuah. Ia juga dapat merenungkan 

bahwa apa yang orang lain sedang perbuat pada dirinya, itu juga akan kembali pada 

mereka. Merespon keburukan dengan kemarahan tidak akan menghantarkan pada 

solusi yang terbaik. Kemarahan justru akan memperkeruh keadaan. Kemarahan adalah 

bentuk perbuatan yang buruk. Jadi, kalau keburukan dibalas dengan keburukan pula, 

maka akan menghasilkan hasil yang semakin buruk. Buddha mengatakan bahwa 

seseorang yang membalas keburukan dengan kemarahan hanya akan membuat segala 

sesuatu lebih buruk bagi dirinya sendiri. Tanpa membalas keburukan dengan 

kemarahan, ia memenangkan pertempuran yang sulit dimenangkan (Tasseva tena pāpiyo, 

yo kuddhaṃ paṭikujjhati; Kuddhaṃ appaṭikujjhanto, saṅgāmaṃ jeti dujjayaṃ) (S. I. 162).  

Dalam Vitakkasaṇṭhāna Sutta, Majjima Nikāya, Buddha memberikan cara untuk 

menyingkirkan pikiran-pikiran kacau, termasuk pikiran yang dikuasai oleh kebencian dan 

kemarahan (M. I. 119). Di sini Buddha memberikan lima cara, antara lain: 

a. Merenungkan kebalikannya (aññanimitta) 

Ketika emosi marah muncul, hal yang perlu dilakukan adalah merenungkan sifat yang 

berlawanan dengan kemarahan (aññaṃ nimittaṃ manasi kātabbaṃ). Kemarahan bersekutu 

dengan kebencian dan kejengkelan. Maka lawannya adalah cinta kasih (mettā) dan kasih 

sayang (karuṇā). Dengan cinta kasih dan kasih sayang, seseorang akan dapat 

membebaskan dirinya dari amarah. Cinta kasih tidak akan muncul bersamaan dengan 

kemarahan. Kasih saya tidak akan muncul bersamaan dengan niat menyakiti. Maka dari 

itu, ketika dua kualitas yang berlawanan dengan kebencian dan kemarahan ini 

dikembangkan, kebencian dan kemarahan tidak akan mendapatkan tempat untuk 

muncul dan berkembang.  



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra 

Medhācitto1, Sukhitta Dewi2 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024  | 117  
 

b. Merenungkan bahayanya (ādīnava) 

Kemarahan yang tidak dikendalikan akan memberikan kerugian bagi diri sendiri dan 

orang lain. Maka dari itu, ketika kemarahan muncul, Buddha menganjurkan untuk 

merenungkan bahaya atau dampak negatif yang ditimbulkannya (ādīnavo 

upaparikkhitabbo). Dengan merenungkan bahaya ini, maka seseorang akan lebih menjaga 

dirinya dan tidak membiarkan kemarahan mengendalikannya. Ia akan bisa bersabar 

untuk menghadapi situasi yang sedang terjadi. Kesabaran adalah praktik yang penting 

untuk menghadapi kemarahan. Dalam Paṭhama Akkhanti Sutta, Buddha menyebutkan 

bahaya-bahaya bagi orang yang tidak sabar, yakni: 1) Tidak disukai dan tidak disenangi 

oleh banyak orang (bahuno janassa appiyo hoti amanāpo); 2) Dimusuhi banyak orang 

(verabahulo ca hoti); 3) Dilihat sisi buruknya oleh banyak orang (vajjabahulo ca); 4) 

Meninggal dunia dengan batin yang bingung (sammūḷho kālaṃ karoti); 5) Dengan 

hancurnya jasmani, setelah kematian, ia terlahir kembali di alam sengsara, di alam tujuan 

yang buruk, di alam rendah, di neraka (kāyassa bhedā paraṃ maraṇā apāyaṃ duggatiṃ 

vinipātaṃ nirayaṃ upapajjati) (A. III. 254). Orang yang tidak bisa mengendalikan 

kemarahannya, tidak memiliki kesabaran, maka bahaya-bahaya tersebut akan 

menghampirinya.  

c. Mengabaikannya (Asati) 

Salah satu cara yang diberikan oleh Buddha untuk mengatasi pikiran-pikiran kacau 

termasuk kemarahan adalah dengan mengabaikannya. Ketika seseorang terkuasai oleh 

kemarahan, maka ia harus mengabaikannya, melupakannya, atau tidak 

memperhatikannya (asatiamanasikāro āpajjitabbo). Dengan cara ini seseorang bisa belajar 

untuk memaafkan orang lain yang pernah berbuat salah dan mengizinkan diri sendiri 

untuk berdamai dengan keadaan. Pada saat seseorang merasa pernah dikecewakan, 

disakiti, atau dikhianati oleh orang lain, maka ia harus mengabaikannya dan 

menganggap itu sebagai bagian dari masa lalu yang tidak perlu diungkit-ungkit lagi. 

Mengungkit-ungkit pengalaman pahit di masa lalu hanya akan menambah luka dan 

memupuk kejengkelan. Oleh karena itu, abaikan semua hal yang membuat kemarahan 

itu muncul.  

d. Melihat sebab kemarahan (Vitakkamūlabheda) 

Pada saat kemarahan muncul, seseorang bisa melihat kembali apa alasan atau sebab dari 

kemarahan itu (vitakkasaṅkhārasaṇṭhānaṃ manasikātabbaṃ). Seseorang harus melihat 

kembali dasar atau sebab yang melandasi kemarahannya. Terkadang, karena perubahan 

emosi yang sesaat, seseorang menjadi marah-marah tanpa dasar yang jelas. Seperti 

seseorang yang menghadapi masalah pekerjaan di kantor, tetapi salah meluapkan 

kemarahannya di rumah. Dia marah-marah karena tidak melihat dengan jelas dasarnya. 

Akhirnya dia melakukan pelampiasan yang salah.   



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra 

Medhācitto1, Sukhitta Dewi2 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024  | 118  
 

e. Usaha untuk menekannya (abhiniggaṇhitabba) 

Munculnya kemarahan sebenarnya dapat dideteksi dengan perubahan fisik dan 

emosional. Seseorang yang marah, akan terlihat tegang, dengan detak jatung yang 

berdetak lebih kencang, dan hawa tubuh yang memanas. Secara emosional orang yang 

marah seperti tertekan dan gelisah. Maka, untuk mengatasi kemarahan yang sedang 

muncul, Buddha menyarankan untuk melakukan usaha yang lebih kuat, dengan 

mengertakkan giginya dan menempelkan lidahnya ke langit-langit mulut 

(dantebhidantamādhāya jivhāya tāluṃ āhacca cetasā cittaṃ abhiniggaṇhitabbaṃ 

abhinippīḷetabbaṃ abhisantāpetabbaṃ).  

Dalam Āsīvisa Sutta, Buddha menjelaskan tentang empat jenis orang sebagaimana empat 

jenis ular berbisa. Orang yang mudah marah tetapi tidak berlangsung lama diibaratkan 

sebagaimana ular yang bisa-nya cepat bereaksi tetapi tidak mematikan. Orang yang tidak 

mudah marah tetapi kalau marah kemarahannya berlangsung lama diibaratkan 

sebagaimana seekor ular yang berbisa mematikan tetapi tidak mudah bereaksi. Orang yang 

mudah marah dan berlangsung lama diibaratkan sebagaimana seekor ular bisa-nya mudah 

bereaksi dan mematikan. Orang yang tidak mudah marah dan kemarahannya tidak 

berlangsung lama diibaratkan sebagaimana seekor ular yang tidak berbisa dan juga tidak 

mudah bereaksi (A. II. 110).  

KESIMPULAN 

Berdasarkan penelitian di atas, dapat disimpulkan bahwa kemarahan dalam agama Buddha 

adalah salah satu emosi yang negatif yang berpotensi memberikan dampak negatif pada 

kehidupan pribadi dan sosial seseorang. Kemarahan adalah manifestasi dari kotoran batin, 

yang muncul dari keserakahan (lobha), kebencian (dosa), kebodohan batin (moha). 

Kemarahan bisa muncul dalam bentuk kebencian (dosa), niat jahat (byāpāda), keengganan 

(paṭigha), kemarahan (kodha), dan konflik (āghāta). Akibat dari kemarahan dapat berdampak 

buruk bagi kehidupan seseorang, bagi dari segi kesehatan, ekonomi, sosial, dan spiritual. 

Kemarahan dapat memberikan akibat yang tidak baik bagi kesehatan, menghancurkan 

ekonomi, merusak hubungan baik di masyarakat, dan merintangi seseorang dalam meraih 

kemajuan spiritual. Oleh karena itu, Buddha mendorong murid-muridnya untuk 

mengendalikan dan mengatasi kemarahan. Ajaran-ajaran Buddha yang termuat dalam 

Sutta Pitaka bisa menjadi solusi strategis untuk mengatasi kemarahan. 

Paṭhamaāghātapaṭivinaya Sutta menawarkan solusi strategis untuk mengatasi kemarahan, 

yaitu dengan mengembangkan cinta kasih (mettā), mengembangkan welas asih (kāruṇā), 

mengembangkan keseimbangan batin (upekkhā), mengacuhkan (asatiamanasikāro), dan 

menerapkan gagasan tentang karma (kammassakatā). Vitakkasaṇṭhāna Sutta menawarkan 

solusi strategis menyingkirkan pikiran kacau berupa kemarahan dengan cara merenungkan 



Strategi Buddhis Mengatasi Kemarahan: Kajian Analitis Berdasarkan Sutta Pitaka - Tri Saputra 

Medhācitto1, Sukhitta Dewi2 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 2, Desember 2024  | 119  
 

kebalikannya (aññanimitta), merenungkan bahayanya (ādīnava), mengabaikannya (asati), 

melihat kembali sebab kemarahannya (vitakkamūlabheda), dan usaha untuk menekannya 

(abhiniggaṇhitabba). Dengan demikian, cara-cara strategis ini bisa diterapkan dalam 

kehidupan sehari-hari agar bisa mengendalikan emosinya dan tidak terkuasai oleh 

kemarahan.  

DAFTAR PUSTAKA  

Al Baqi, S. (2015). Ekspresi emosi marah. Buletin psikologi, 23(1), 22-30. 

Anderson, D. dan Smith, H. (Eds.). (1913). Sutta Nipāta. London: Pali Text Society. 

Davids, Rhys T.W. dan Carpenter, J. Estlin (Eds.). (1975). Dīgha Nikāya Vol. I. London: Pali 

Text Society. 

Feer, M. Leon (Ed.). (1991). Saṃyutta Nikāya Vol. I. Oxford: Pali Text Society.  

Handayani, W., Nurhasanah, N., & Yahya, M. (2019). Penerapan Teknik Anger 

Management Untuk Menurunkan Perilaku Agresivitas Siswa SMAN 5 Banda 

Aceh. JIMBK: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Bimbingan & Konseling, 4(2). 

Hardy, E. (Ed.). (1958). Aṅguttara Nikāya Vol. IV. London: Pali Text Society. 

Hardy, E. (Ed.). (1958). Aṅguttara Nikāya Vol. IV. London: Pali Text Society. 

Hardy, E. (Ed.). (1958). Aṅguttara Nikāya Vol. V. London: Pali Text Society. 

Hardy, E. (Ed.). (1976). Aṅguttara Nikāya Vol. III. London: Pali Text Society. 

Hinuber, O. Von dan Norman, K. R.  (Eds.). (1994). Dhammapada. London: Pali Text Society. 

Khair, Z. (2016). Kontrol diri untuk mereduksi perilaku marah. Procedia: Studi Kasus dan 

Intervensi Psikologi, 4(2), 76-81. 

Medhacitto, T. S. (2019). Solusi dari Beberapa Masalah Sosial dalam Kajian Sosiologi 

Buddhis. Semarang: CV. Bintang Kreasi.  

Morris, Richard (Ed.). (1976). Aṅguttara Nikāya Vol. II. London: Pali Text Society. 

Ñāṇamoli, Bhikkhu (Trans). (2010). Visuddhimagga: The Path of Purification: Kandy: Buddhist 

Publication Society. 

Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.  

Susanti, R., Husni, D., & Fitriyani, E. (2014). Perasaan terluka membuat marah. Jurnal 

Psikologi, 10(2), 103-109.  

Thero, K. R. (2020). The Concept of Anger and Methods of Anger Management in Buddhist 

Psychology. IDEAL INTERNATIONAL JOURNAL, 13(2). 

Trenckner, V. (Ed.). (1979). Majjhima Nikāya Vol. I. London: Pali Text Society. 

Warder, A. K. (Ed.). (1961). Aṅguttara Nikāya Vol. I. London: Pali Text Society. 

Zed, Mestika. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia.  


