
Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 1 

 

 
 

 

 

 

DIMENSI PRAJÑĀ PĀRAMITĀ HṚDAYA SŪTRA DALAM LOGIKA 
KONTRADIKSI DIRI ABSOLUT NISHIDA KITARŌ 

 

Galuh Nur Fattah 

STAB Negeri Raden Wijaya Wonogiri  

galuhnurfattah@radenwijaya.ac.id 
 

Article History:  

Accepted : 19 Mei 2025 

Revisedisi  : 21 Juni 2025 

Published : 30 Juni 2025  

Doi: 10.53565/patisambhida.v6i1.1205  

 

Abstrak 

Artikel penelitian ini menjelasakan mengenai keterhubungan dan kesamaan mengenai struktur 

logika di dalam Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dan logika kontradiksi diri absolut Nishida Kitarō. 

Secara esensial Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra mengajarkan mengenai kekosongan atau Sunyata. 

Kekosongan dalam logika kontradiksi diri absolut disebut sebagai zettai mu. Dalam Prajñā Pāramitā 

Hṛdaya Sūtra, ajaran mengenai kekosongan itu dijelaskan melalui suatu skema logika negasi atau 

dapat dikatakan sebagai logika keterbalikan. Di sisi lain logika kontradiksi diri absolut Nishida 

Kitarō, juga menunjukan hal yang sama, hal itu dapat dilihat dari skema logika yang didefinisikan 

sebagai logika pengecualian tanpa pengecualian (mufunbetsu no funbetsu) atau dapat juga dipahami 

sebagai suatu sudut pandang tanpa sudut pandang (tachiba naki tachibai). Logika tersebut dapat 

dipahami sebagai logika paradoks atau paralogisme (hairi no ri). Konsep Sunyata dalam Prajñā 

Pāramitā Hṛdaya Sūtra pada dasarnya adalah sebuah kondisi batin yang mengantarkan pada Nirvana, 

sedangkan, zettai mu dalam logika kontradiksi diri absolut Nishida Kitarō, mengantarkan pada 

pemahaman tertinggi tanpa suatu diskriminasi apapun. Secara keseluruhan dapat disimpulkan 

bahwa dalam logika kontradiksi diri absolut terdapat dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra yang 

identik, namun bertolak dari kritik yang diberikan oleh Hakuin dan Tsujimura, hal inti dalam Sūtra  

tersebut yaitu kekosongan perlu didefinisikan kembali dengan baik dan dipahami makna 

sebenarnya. 

Kata Kunci: Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra, Logika Kontradiksi Diri Absolut, Nishida Kitarō, Zettai 

Mu, Sunyata. 

  

Abstract 

This research article explains the connections and similarities regarding the logical structure in the Prajñā 

Pāramitā Hṛdaya Sūtra and Nishida Kitarō's logic of absolute self-contradiction. Essentially the Prajñā 

Pāramitā Hṛdaya Sūtra teaches about nothingness or Sunyata. Nothingness in logic of absolute self-

contradiction is called zettai mu. In Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra, the teaching about nothingness is 

explained through a logic scheme of negation or can be said to be the logic of inversion. On the other hand, 

Nishida Kitarō's logic of absolute self-contradiction also shows the same thing, it can be seen as a logical 

scheme which is defined as the logic of exception without exception (mufunbetsu no funbetsu) or can also be 

understood as a point of view without point of view (tachiba naki tachibai) . This logic can be understood as 

mailto:galuhnurfattah@radenwijaya.ac.id


Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 2 

 

paradoxical logic or paralogism (hairi no ri). The concept of Sunyata in the Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra is 

basically a mental state that leads to Nirvana, whereas, zettai mu in Nishida Kitarō's logic of absolute self-

contradiction, leads to the highest understanding without any discrimination. Overall it can be concluded that 

in the logic of absolute self-contradiction there are identical dimensions of the Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra, 

but based on the criticism given by Hakuin and Tsujimura, the core thing in the Sūtra , namely nothingness, 

needs to be redefined properly and its true meaning understood. 

Keywords: Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra, Logic of Absolute Self-Contradiction, Nishida Kitarō, Zettai Mu, 

Sunyata. 

 

PENDAHULUAN 

Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra adalah sebuah teks penting dalam Buddhisme Mahāyana yang 

dianggap sebagai inti dari Mahā Prajñā Sūtra. Dalam transliterasi Mandarin, Sūtra ini ditulis 

dalam dua ratus enam puluh aksara Hanzi. Dalam istilah populer, Sūtra ini sering disebut 

sebagai Sūtra Hati yang dalam Buddhisme Mahāyana berkedudukan sangat penting karena 

berisi kebijaksanaan tertinggi. Dharma tertinggi tentang kebijaksanaan sempurna dalam 

pandangan Mahāyana, di ajarkan oleh Buddha selama dua puluh dua tahun dan terangkum 

dalam kumpulan Sūtra yang dikenal sebagai Maha Prajñā Sūtra dan tersusun dalam enam 

ratus jilid. Sūtra Hati atau Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra diterjemahkan dari bahasa 

Sansekerta ke bahasa Mandarin dalam empat belas versi, yang secara esensial memiliki inti 

ajaran yang sama. Buddhisme Mahāyana dalam transmisi Tiongkok menggunakan 

terjemahan Bhiksu Xuanzhang karena dinilai lebih efektif dibandingkan dengan 

penerjemahan lain yang pernah dilakukan. Penerjemahan Sūtra Hati ke dalam bahasa 

Mandarin paling awal diketahui dilakukan oleh Kumarajiva sekitar 1500 tahun yang lalu. 

Menurut Kumarajiva, Sūtra Hati yang merupakan sari dari Maha Prajñā Paramita merupakan 

Sūtra yang dibawakan sendiri oleh Buddha. Pemilihan kata yang dipilih secara seksama 

dilakukan dengan tujuan agar Sūtra  ini menjadi mudah untuk dipahami (Tadisa, 2010:1). 

Inti ajaran dari Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra menjelaskan mengenai Sunyata sebagai hakikat 

terdalam dari realitas ini. Diriwayatkan bahwa Ariya Bodhisattva Avalokitasvara 

memberikan penjelasan mengenai Sunyata ini kepada Ariya Sariputra. Dijelaskan dalam 

Sūtra ini bahwa lima agregat (Skt: Pañcaskandha; Pāli: Pañcakkhanda) pada hakikatnya 

kosong dan tidak memiliki inti karena selalu berubah. Kelima agregat tersebut adalah tubuh 

jasmani (rūpa), perasaan (vedanā), persepsi (samjnā), formasi batin (saṃskara), dan kesadaran 

(vijnāna). Kualitas dari kelima agregat tersebut tidak pernah tetap, oleh sebab itu tidak 

mungkin ditemukan jiwa, roh, atau apapun yang diidentifikasikan sebagai inti dari 

keberadaan diri. Dalam pandangan Buddhisme Mahāyana faktisitas ketiadaan tersebut 

dikatakan sebagai Sunyata. Doktrin Sunyata, dalam sejarahnya dipelopori oleh gerakan 

filsafat Madyamika yang diinisiasi oleh Nagarjuna dan Ariya Deva pada abad Pertama 



Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 3 

 

Masehi. Jika Buddhisme Theravāda menganut Tiḷakkhaṇa (Skt: Tri Laksana), yaitu 

Ketidakkekalan (Pali: Aniccā), Penderitaan (Pali: Dukkhā), dan Bukan/Tanpa Diri/Jiwa 

(Anattā) sebagai doktrin metafisikanya, namun dalam filsafat Madyamika yang 

menekankan pada konsep kekosongan, Tiga Kualitas Universal itu distrukturalisasi 

menjadi Ketidakkekalan (Skt: Anitya), Bukan/Tanpa Diri/Jiwa (Skt: Anatman), dan 

Kekosongan (Skt: Sunyata). Untuk memahami hal tersebut aliran Madyamika 

berpandangan bahwa seseorang harus melihat segala sesuatu sebagaimana adanya. 

Dengan memahami dengan baik apa itu Sunyata seseorang akan memahami Nirvana (Pali: 

Nibbāna) dengan sempurna (Nyoto, 2016: 3-6). 

Hal yang menarik dari Sūtra Hati atau Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra adalah struktur logika 

yang digunakan dalam menjelaskan bagaimana Sunyata dapat dipahami dan Nirvana dapat 

dicapai sepenuhnya. Logika tersebut adalah logika keterbalikan atau logika kontradiktif. 

Dalam logika formal yang dikembangkan dalam struktur logika Barat, prinsip logika 

kontradiksi atau keterbalikan dipandangan sebagai suatu kemustahilan dan menyalahi 

kaidah berpikir yang benar. Quentin Meillassoux, seorang materialis berpendapat bahwa 

benda-benda pada dasarnya ada pada dirinya sendiri dan mustahil kontradiktif (non-

kontradiksi). Meillassoux, menjelaskan bahwa kebenaran logis adalah kebenaran yang 

persis seperti apa yang dijelaskan Immanuel Kant dalam tesisnya mengenai noumena. Bagi 

Meillassoux, membicarakan entitas kontradiktif artinya tidak membicarakan apapun. Oleh 

sebab itu, bagi sebagian besar materialis modern, prinsip logika kontradiktif itu adalah 

kemustahilan (Karim, 2018: 7). Hal yang dipandang dalam logika Barat sebagai suatu 

kemustahilan, justru dalam Buddhisme Mahāyana seperti yang tersirat dalam Prajñā 

Pāramitā Hṛdaya Sūtra merupakan logika yang diperlukan untuk mencapai pencerahan 

tertinggi, yaitu Nirvana. 

Logika keterbalikan atau kontradiksi sebagai jalan mencapai pencerahan dan pengetahuan 

tertinggi tentang kekosongan (Sunyata) ini, secara struktrual dijelaskan oleh seorang filsuf 

Jepang Modern bernama Nishida Kitarō. Logika keterbalikan ini disebut sebagai logika 

kontradiksi diri absolut (gutaiteki ronri). Logika ini adalah pemahaman diri berdasarkan 

realitas. Logika ini mengandaikan suatu kondisi yang tidak kosong dan tidak berisi dalam 

satu kesatuan ruang dan waktu. Peneliti melihat bahwa terdapat dimensi yang sama 

dengan struktur logika yang ada dalam Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam menjelaskan 

mengenai pencapaian pencerahan melalui pemahaman terhadap Sunyata. Penelitian ini 

bertujuan untuk membuktikan apakah terdapat kesamaan dan korelasi antara Prajñā 

Pāramitā Hṛdaya Sūtra dan logika kontradiksi diri absolut milik Nishida Nishida Kitarō 

(Fattah & Tangrestu, 2024: 88). 



Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 4 

 

 

METODE 

Artikel penelitian ini dikerjakan secara kualitatif dengan menggunakan metode 

hermeneutika filosofis milik Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair. Penelitian ini dapat 

dikategorikan sebagai penelitian komparasi campuran dengan menggunakan teks 

keagamaan dan konstruksi pemikiran tokoh tertentu. Oleh sebab itu dapat katakana bahwa 

penelitian ini dapat dikatakan sebagai integrasi antara penelitian historis terkait teks atau 

naskah dan penelitian historis tentang tokoh dan pemikirannya (Bakker & Zubair, 1990: 67). 

Penelitian ini dikerjakan dengan melakukan analisis komparatif antara konsep logika 

keterbalikan dalam naskah Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dan konsep logika kontradiksi diri 

absolut milik Nishida Kitarō. Analisis dalam penelitian ini dilakukan dalam empat tahap, 

yaitu: (1) Deskriptif, yaitu memberikan deskripsi mengenai konsep logika keterbalikan 

dalam naskah Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dan konsep logika kontradiksi diri absolut milik 

Nishida Kitarō; (2) Interpretasi, melakukan analisis terhadap konsep logika keterbalikan 

dalam naskah Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dan konsep logika kontradiksi diri absolut milik 

Nishida Kitarō; (3) Holistika, membuat suatu penjelasan skematik mengenai konsep logika 

keterbalikan dalam naskah Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dan konsep logika kontradiksi diri 

absolut milik Nishida Kitarō; (4) Heuristika, mengupayakan suatu temuan baru yang 

otentik dari hasil analisis komparatif antara konsep logika keterbalikan dalam naskah 

Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dan konsep logika kontradiksi diri absolut milik Nishida 

Kitarō. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra, Logika Keterbalikan, dan Sunyata 

Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra adalah salah satu Sūtra  penting dalam tradisi Mahāyana, Sūtra 

ini pada permulaannya tersebar luas setelah diterjemahkan untuk pertama kalinya ke 

dalam bahasa Mandarin oleh Kumarajiva di antara abad kelima atau keenam dan 

penerjemahannya disempurnakan kemudian oleh Bhiksu Xuanzhang. Penyebaran Sūtra ini 

semakin meluas bersamaan dengan berkembangnya Buddhisme Mahāyana yang tidak 

hanya berkembang di Tiongkok saja, tetapi juga berkembang pesat di Korea dan Jepang. Di 

Jepang keberadaan Sūtra  ini paling tua tertulis dalam catatan lontar dan disimpan di 

Museum Nasional Tokyo (Lu, 2022: 23). 

Sūtra Hati atau Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra, memiliki konstruksi logika yang unik karena 

menggunakan logika kontradiksi sebagai landasan epistemologi bagi tercapainya 

pencerahan. Untuk dapat memahami bagaimana kontrusksi logika tersebut, berikut teks 

Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam bahasa Sansekerta beserta artinya (Ānandajoti, 2013: 1): 



Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 5 

 

Ārya-Avalokiteśvaro Bodhisattvo, gambhīrāṁ prajñāpāramitā caryāṁ caramāṇo 

vyavalokayati sma panca-skandhāṁs tāṁś ca svabhāvaśūnyān paśyati sma. 

Iha, Śāriputra, rūpaṁ śūnyatā, śūnyataiva rūpaṁ; rūpān na pṛthak śūnyatā, śunyatāyā na pṛthag 

rūpaṁ; yad rūpaṁ, sā śūnyatā; ya śūnyatā, tad rūpaṁ; evam eva vedanā-saṁjñā-saṁskāra-

vijñānaṁ. 

 Iha, Śāriputra, sarva-dharmāḥ śūnyatā-lakṣaṇā, anutpannā, aniruddhā; amalā, avimalā; anūnā, 

aparipūrṇāḥ. 

Tasmāc Śāriputra, śūnyatāyāṁ, na rūpaṁ, na vedanā, na saṁjñā, na saṁskārāḥ, na vijñānam; 

na cakṣuḥ-śrotra-ghrāna-jihvā-kāya-manāṁsi; na rūpa-śabda-gandha-rasa-spraṣṭavya-dharmāḥ; 

na cakṣūr-dhātur yāvan na manovijñāna-dhātuḥ; na avidyā, na avidyā-kṣayo yāvan na jarā-

maraṇam, na jarā-maraṇa-kṣayo; 

na duḥkha-samudaya-nirodha-mārgā; na jñānam, na prāptir na aprāptiḥ. 

Tasmāc Śāriputra, aprāptitvād Bodhisattvasya; Prajñāpāramitām āśritya, viharaty acittāvaraṇaḥ, 

cittāvaraṇa-nāstitvād atrastro, viparyāsa-atikrānto, niṣṭhā-Nirvāṇa-prāptaḥ. 

Tryadhva-vyavasthitāḥ sarva-Buddhāḥ; Prajñāpāramitām āśritya 

anuttarāṁ Samyaksambodhim abhisambuddhāḥ. 

Tasmāj jñātavyam Prajñāpāramitā mahā-mantro, mahā-vidyā mantro, 'nuttara-mantro, samasama-

mantraḥ, 

sarva duḥkha praśamanaḥ, satyam, amithyatvāt. 

Prajñāpāramitāyām ukto mantraḥ tad-yathā: 

gate, gate, pāragate, pārasaṁgate, Bodhi, svāhā… 

Iti Prajñāpāramitā-Hṛdayam Samāptam 

 

Artinya: 

Om sujud kepada Ariya Bhagavati Prajñāpāramitā… 

Saat itu, Ariya Avalokiteshvara sedang menyelami Prajñāpāramitā, namun yang tampak dalam 

pengamatannya hanyalah panca-skandha yang bersifat sunya (kosong) dari svabhava (keberadaan). 

Wahai Sariputra, wujud adalah kekosongan, kekosongan adalah wujud; kekosongan tak lain dari 

wujud, wujud tak lain dari kekosongan; wujud apa pun itu kekosongan, kekosongan apa pun itu 

wujud. Begitu juga sensasi, pembedaan, aktivitas-aktivitas mental yang lain, dan kesadaran. 

Wahai Sariputra, semua Dharma bersifat kosong; tidak ada yang muncul dan tidak ada yang lenyap; 

tidak bernoda dan tidak murni; tidak ada yang kurang dan tidak yang lengkap. 

Oleh karena itu, Sariputra, dalam kekosongan tidak ada wujud, tidak ada sensasi, tidak ada 

pembedaan, tidak ada aktivitas-aktivitas mental yang lain, tidak ada kesadaran; Tidak ada mata, tidak 

ada telinga, tidak ada hidung, tidak ada lidah, tidak ada badan, tidak ada unsur kesadaran; Tidak ada 

wujud, tidak ada suara, tidak ada bebauan, tidak ada rasa, tidak ada objek sentuhan, dan tidak ada 

Dharma; Tidak ada indra penglihatan dan sebagainya, termasuk tidak ada unsur kesadaran; Tidak 

ada salah pengertian, tidak ada berakhirnya salah pengertian, dan sebagainya, termasuk tidak ada 

penuaan dan kematian, tidak ada berakhirnya penuaan dan kematian. Tidak ada duhkha, tidak ada 



Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 6 

 

sebab duhkha, tidak ada berakhirnya duhkha, tidak ada jalan untuk mengakhiri duhkha; Tidak ada 

pengertian, tidak ada yang dicapai, dan tiada yang tidak dicapai. 

Maka Sariputra, karena tidak ada yang ingin dicapai, dengan mengandalkan Prajñāpāramitā, 

Bodhisattva bebas dari segala gangguan pikiran. Karena bebas dari segala gangguan pikiran, mereka 

tidak gentar. Dan dengan mengatasi penyebab halangan-halangan, pada akhirnya mereka mencapai 

Nirvana. 

Semua Buddha di tiga masa, mencapai tingkat yang tak terbandingkan, Penggugahan agung yang 

lengkap dan sempurna, dengan mengandalkan Prajñāpāramitā. 

Maka ketahuilah Prajñāpāramitā adalah mantra agung, mantra pengetahuan agung, mantra yang 

tertinggi, mantra yang tak terbandingkan, yang secara tuntas mengatasi semua duhkha. Mantra 

yang harus dimengerti sebagai kebenaran sejati, yang tidak mungkin palsu. Dengan Prajñāpāramitā, 

diutarakanlah mantra ini: 

Tadyatha Gate Gate Paragate Parasamgate Bodhi Svaha 

Demikianlah Prajñāpāramitā Hrdaya Sūtra. 

 

Pada beberapa bagian dari Sūtra ini, digunakan bentuk logika negasi dengan menggunakan 

kata “tidak” untuk mengantarkan pada pemahaman terdalam tentang kekosongan. 

Penggunaan logika negasi tersebut dimulai dari bait “Oleh karena itu, Sariputra, dalam 

kekosongan tidak ada wujud, tidak ada sensasi, tidak ada pembedaan, dan seterusnya.” Logika 

negasi ini dapat dipahami sebagai sebuah upaya untuk mengatasi logika dualistik yang 

memiliki kecenderungan untuk mendikotomi berbagai jenis pengetahuan yang mungkin 

dapat dipahami oleh akal secara kognitif. Kemelekatan pada konsep-konsep dalam sudut 

pandang Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra adalah hambatan yang dapat menghalangi proses 

pencapaian pengetahuan tertinggi (Nirvana). Pada bagian yang lain terdapat logika 

keterbalikan yang dalam logika formal sering disebut sebagai logika yang tidak dapat 

disimpulkan dan tidak menghasilkan apapun karena sifatnya yang kontradiktif. Nirvana 

hanya akan dapat dicapai jika dan hanya jika seseorang dapat mengatasi dualitas dan 

diskriminasi-diskriminasi yang diciptakan oleh pikiran. “Wujud adalah kekosongan” dan 

“kekosongan adalah wujud,” kedua hal tersebut secara logis tidak mungkin ada dalam satu 

waktu yang sama, namun bagi seseorang yang dapat memahami makna terdalam dari 

logika kontradiktif tersebut akan menemukan bahwa secara esensial tidak ada apapun, 

yang ada hanya kekosongan. Oleh sebab itu, segala bentuk yang ada dalam realitas ini pada 

dasarnya adalah “bentuk-bentuk kekosongan” yang akan membantu untuk secara 

sempurna memahami konsep-konsep dasar Buddhisme seperti pancaskandha (Pāli: 

pañcakkhanda), pratῑtyasamutpāda (Pāli: paṭiccasamuppāda), dan Empat Kebenaran Mulia (Pāli: 

Cattari Ariya Saccāni), melalui logika keterbalikan yang disajikan dalam Sūtra Hati atau 

Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra (Attwood, 2017: 53). 



Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 7 

 

Kemelekatan pada konsep adalah halangan dalam pencapaian pencerahan, sekalipun pada 

ketiadaan itu sendiri. Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra memang mengajarkan tentang ketiadaan 

atau Sunyata, tetapi ketiadaan ini bukanlah suatu hal yang dapat dicapai hanya dengan 

pemahaman. Ketiadaan yang sesungguhnya harus dialami oleh diri sendiri sebagai suatu 

pengalaman yang utuh. Dalam Aṣṭasāhasrikā Prajñāpāramitā Sūtra, dijelaskan bahwa orang-

orang yang tidak bijaksana dan masih terbelenggu biasanya akan terjebak pada ide tentang 

keberadaan (existence) dan ketidakberadaan (non-existence). Ini akan membuat mereka selalu 

hilir mudik di dalam saṃsāra. Dharma sejati bukanlah konsep tetapi kenyataan yang 

seutuhnya dari realitas ini. Hal tersebut serupa dengan apa yang dipahami dalam tradisi 

Theravada, bahwa seseorang yang telah mencapai tingkat kesucian Arahat/Arahanta dan 

telah mengenyam magga dan phala, maka orang tersebut akan terbebas dan tidak akan 

kembali lagi ke dalam realitas yang diciptakan oleh nafsu (taṅhā), yang didorong oleh 

kekotoran batin (kilesa). Keadaan mental seorang Arahat ini sepenuhnya telah terbebas dari 

segala konsep dan emosi yang menjadi penghalang bagi tercapainya pencerahan. Seorang 

Arahat sepenuhnya sudah sangat mahir dalam memahami realitas ini sebagaimana adanya, 

bahwa segala bentukan itu senantiasa berubah dan tidak kekal. Segala bentukan selalu 

senantiasa muncul dan menghilang tanpa ada yang dapat menghentikannya (Streng, 1982: 

91-92). Hal inilah yang dipahami dalam Buddhisme Mahāyana dan tercatat dalam Prajñā 

Pāramitā Hṛdaya Sūtra sebagai kekosongan (Sunyata). 

Dari penjelasan di atas, secara sederhana logika kebalikan yang digunakan di dalam Prajñā 

Pāramitā Hṛdaya Sūtra, bertujuan untuk melepaskan segala betuk keterikatan terhadap 

konsep-konsep kognitif yang muncul dari penilaian terhadap serangkaian pengalaman 

dalam keseharian. Kemelekatan pada konsep-konsep tersebut seringkali menghalangi 

pengalaman yang sedang dialami karena diri terbiasa melekati asum-asumi yang muncul 

di dalam pikiran. Metode logika ini juga diadopsi oleh Nishida Kitarō untuk menjelaskan 

epistemologinya tentang pengalaman murni (junsui keiken) sebagai metode untuk mencapai 

kebenaran hakiki mengenai realitas.  

2. Nishida Kitarō, Logika Kontradiksi Diri Absolut, dan Zettai Mu 

Nishida Kitarō adalah seorang filsuf Jepang modern yang merupakan pendiri dari suatu 

gerakan filsafat yang dikenal sebagai Kyoto School (Mahzab Kyoto) pada periode Meiji (1868-

1912). Pada rentan periode Meiji, Jepang sedang mengalami proses modernisasi agar dapat 

sejajar dengan negara-negara super power pada saat itu, yaitu Amerika Serikat, Inggris, Uni 

Soviet, dan Jerman. Pada periode tersebut ada banyak sekali intelektual muda Jepang yang 

dikirim ke luar negeri demi mendapatkan sebanyak mungkin pengetahuan. Asimilasi 

pengetahuan khususnya dari Eropa dan Amerika adalah hal yang niscaya dilakukan demi 



Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 8 

 

menguasai teknologi terbaru saat itu. Bersamaan dengan proses tersebut Jepang juga 

melakukan redefinisi terhadap pengetahuan yang mereka miliki dengan tujuan untuk 

menghadapi tantangan modernisasi dan imperialisme. Nishida yang hidup dalam iklim 

intelektual yang demikian juga mengambil peran dalam proses tersebut. Selain belajar 

sastra Tiongkok klasik pada jenjang pendidikan menengah atas, Nishida juga mempelajari 

berbagai bahasa asing lain dan berbagai filsafat Eropa di Universitas Kekaisaran Tokyo. 

Dalam karir akademiknya Nishida juga memperlihatkan bahwa corak filsafatnya juga 

mencerminkan karakteristik “logika Timur” dengan “kategorisasi Barat.” Inilah yang 

kemudian menjadi semangat budaya baru di Jepang dan menjadi semangat dari periode 

Meiji, yaitu “semangat yang berjiwa Jepang dengan kecerdasan Barat” (wakon yōsai) (Koft, 

2009: 358). 

Pada permulaan karirnya, Nishida dalam beberapa catatan dan surat, menyampaikan 

bahwa dirinya sangat tertarik untuk mendalami makna dari pengalaman. Ketertarikan ini 

kemudian dikembangkan menjadi suatu pandangan filosofis tentang pengalaman yang 

disebut sebagai junsui keiken atau pengalaman murni. Pandangan Nishida tentang 

pengalaman murni ini mendapat pengaruh yang kuat dari Buddhisme, khususnya dari 

tradisi Zen yang merupakan salah satu sub-aliran Mahāyana. Pengaruh tersebut dapat 

dilihat dari bagaimana Nishida menempatkan konsep pengalaman murninya secara ketat 

dengan cara memisahkan pegalaman dari berbagai dikotomi dan abstraksi logis. 

Skematisasi Barat diinternalisasi oleh Nishida dengan memasukkan analisis William James 

ke dalam filsafatnya guna memperjelas bagaimana pengalaman itu terjadi. Sepanjang 

karirnya, Nishida menginternalisasi berbagai macam konstruksi filsafat Buddhis dan 

menjadikan teks kanon untuk menunjukkan berbagai macam inkonsistensi dalam filsafat 

Barat, khususnya dalam tradisi filsafat Eropa. Pada permulaannya Nishida menjadikan 

filsafatnya sebagai sebuah respon terhadap neo-Kantianisme dan belakangan menjadi suatu 

formulasi filosofis yang digunakan untuk menumbangkan konstruksi filsafat dualistik yang 

menjadi paradigma utama dalam diskusi filsafat Barat pada saat itu. Paradigma filsafat 

yang dibangun oleh Nishida adalah paradigma filsafat non-dualistik. Demi merealisasi 

terbentuknya paradigma filsafat yang demikian, Nishida menciptakan suatu gagasan 

logika tentang “kontradiksi identitas diri absolut” (zettai mujunteki jiko dōitsu) yang secara 

sederhana dapat dipahami sebagai logika kontradiksi diri absolut. Nishida beranggapan 

bahwa paradigma non-dualistik hanya dapat ditemukan dalam formulasi Buddhisme 

tradisional. Dari sini jelas bahwa dalam berfilsafat, Nishida melakukan suatu komparasi 

antara Buddhisme khususnya tradisi Zen dengan pandangan filosofisnya sendiri (Fattah & 

Tangrestu, 2024: 72-73). 



Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 9 

 

Nishida secara terbuka menolak segala macam pandangan metafisik yang dualistik dan 

pluralistik mengenai realitas ini. Bagi Nishida, realitas ini adalah suatu kesatuan dan tidak 

mungkin ada suatu hal yang berada di luar realitas ini. Keberagaman yang muncul di dalam 

realitas ini merupakan abstraksi terbatas dari bahasa karena keterbatasan subjek dalam 

melihat keseluruhan abstraksi universal dari alam semesta ini. Nishida berargumen bahwa 

individu harus ditempatkan secara ontologis terlebih dahulu sebelum diabstraksi untuk 

diketahui segala macam kualitas partikularnya. Penempatan individu secara ontologis ini 

berimplikasi pada suatu konsep spasial yang disebut sebagai basho atau “tempat.” Konsep 

tempat ini lebih lanjut dipahami sebagai suatu tempat bagi ketiadaan (zettai mu) 

(Matsumoto, 1974: 69-70). 

Ekspresi bahasa dalam kalimat sering dipandang sebagai sebuah upaya dari subjek kepada 

objek, tetapi di saat yang bersamaan juga merupakan suatu tindakan yang memungkinkan 

subjek untuk diidentifikasi sebagai objek, saat ada subjek lain yang hadir. Hal ini 

merupakan suatu bentuk sederhana untuk memahami ketiadaan dalam kontradiksi diri 

absolut. Secara ontologis, individu adalah kontradiktif di dalam dirinya sendiri, namun 

pada sisi yang lain juga kontradiktif dengan keberadaan individu lainnya. Meski begitu 

oposisi tersebut tidaklah dipandang sebagai suatu oposisi yang permanen, tetapi sebagai 

wilayah oposisi yang sifatnya temporal karena sifatnya yang dinamis. Suatu hal yang 

objektif pada dasarnya tidak pernah muncul dari yang subjektif, sebaliknya, suatu hal yang 

subjektif pada dasarnya tidak pernah muncul dari yang objektif, kedua hal tersebut pada 

hakikatnya bersifat temporal dan “kosong.” Interupsi yang terjadi di antara keduanya 

merupakan suatu hal yang natural, hal itu adalah identitas diri yang terbentuk dari berbagai 

kontradiksi yang ada dan kontradiksi tersebut adalah kontradiksi yang bersifat absolut 

(Kitarō, 2012: 146-147). 

Pada dasarnya individu-individu selalu dimediasi pada tatanan terkecil oleh berbagai 

faktor esensial. Para individu tersebut menempatkan kesadaran mereka untuk hidup 

berdampingan sebagai saudara dalam suatu esensi yang sama. Saat individu-individu 

tersebut kehilangan ketunggalannya, selanjutnya mereka tidak dapat lagi berdiri sebagai 

individu. Segala bentuk dan pandangan yang dianggap sebagai hakikat dari keberadaan 

kemudian dihilangkan, karena segala bentuk pandangan dan anggapan yang meyakini 

tentang adanya esensi merupakan suatu pandangan yang tidak sesuai dengan realitas, hal 

inilah yang disebut oleh Nishida sebagai tempat bagi ketiadaan. Pandangan tentang 

ketiadaan milik Nishida ini sangat dipengaruhi oleh teologi negatif yang ada dalam 

struktur filosofis Buddhisme Zen yang berpandangan bahwa ketiadaan adalah landasan 

bagi kemunculan segala bentuk eksistensi (Matsumoto, 1974: 70). 



Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 10 

 

Tidak dapat dipungkiri bahwa selain mendapat pengaruh Buddhisme yang kuat, Nishida 

juga mendapat pengaruh dari tradisi pemikiran filsafat Barat, terutama Hegel, Kant, serta 

Heidegger, tetapi pada perkembangannya justru berpotensi menciptakan suatu sistem 

filsafat baru yang justru mengkritik tradisi filsafat Barat. Selain mendapat pengaruh dari 

tradisi filsafat Barat Modern, Filsafat Nishida juga mendapat pengaruh dari tradisi filsafat 

Yunani Klasik. Corak filsafat Yunani Klasik dalam Filsafat Nishida terkait dengan konsep 

chōra yang secara lengkap ada di dalam karya Plato berjudul Timaeus. Selain dipengaruhi 

oleh pandangan Plato, filsafat Nishida juga dipengaruhi oleh pandangan Parmenides 

tentang kesatuan. Pengaruh Plato dan Parmenides ini kemudian dielaborasikan dengan 

beberapa konsep dasar dalam doktrin Buddhisme Zen dan menjadi fondasi bagi metafisika 

ketiadaan mutlak (zettai mu) yang dikembangkan oleh Nishida. Pandangan metafisika 

seperti inilah yang sangat sulit dipahami oleh tradisi filsafat Barat (Gilbert, 2023: 2-3). 

Logika kontradiksi diri absolut adalah logika yang digunakan oleh Nishida untuk 

menjelaskan ketiadaan mutlak. Pemahaman mengenai ketiadaan absolut itu bertitik tolak 

dari sebuah metafisika non-dikotomis antara subjek dan objek. Hubungan subjek-objek 

adalah suatu kesatuan yang utuh dalam tatanan realitas atau kosmos. Hal itu berimplikasi 

pada faktisitas bahwa tidak ada hal lain yang berada di luar realitas itu sendiri. Realitas ini 

adalah faktisitas yang apa adanya. Secara sederhana, pemahaman terhadap ketiadaan 

mutlak dapat dilakukan dengan membuat suatu negasi. Nishida menjelaskan bahwa negasi 

adalah metode yang memungkinkan bagi seseorang untuk memahami hakikat alam 

semeseta ini, yaitu ketiadaan. Nishida menjelaskan bahwa “realitas ini adalah negasi yang 

tersusun dari serangkaian negasi” dengan kata lain adalah “sebuah negasi dari negasi yang 

dinegasikan.” Dalam struktur matematis, sebuah negasi yang dinegasikan tentu akan 

kembali pada bentuk afirmatif, jika dinegasikan lagi akan selalu kembali pada titik awalnya. 

Hal ini membuktikan bahwa pada hakikatnya tidak terjadi apa-apa. Semua hal yang 

dialami saat ini adalah temporer dan bergerak menuju titik awal. Kesadaran ini muncul dari 

ketiadaan dan akan berakhir pada ketiadaan. Realitas ini pun sama, dimulai dari ketiadaan 

dan akan kembali pada ketiadaan. Ketiadaan adalah keadaan “pra-ada” sekaligus “post-

ada.” Dalam realitas manusia, kehidupan dimulai dari ketiadaan ke keberadaan. 

Keberadaan substansial manusia tidaklah menjadi akhir, keberadaan tersebut terus 

bergerak dalam proses alamiahnya, yaitu lahir, tumbuh, menjadi dewasa, menua, dan 

akhirnya mati. Kematian adalah fase terakhir dari “ada” yang semula “tidak ada” dan 

kembali kepada “tidak ada.” Kronologinya dimulai dari ketiadaan (pra-ada), keberadaan, 

dan kembali pada ketiadaan (post-ada). Proses tersebut terjadi berulang-ulang kali pada 

setiap jenis keberadaan (Heisig et al., 2011: 63). 



Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 11 

 

Ketiadaan mutlak (zettai mu) bagi Nishida adalah suatu hal yang niscaya karena tidak 

mungkin ada keberadaan yang tidak dilandasi oleh ketiadaan. Konsep Nishida tentang 

ketiadaan tersebut selanjutnya dikembangkan menjadi sebuah logika ruang yang disebut 

sebagai basho. Logika tersebut menjelaskan bahwa ketiadaan tidak bertepi adalah tempat 

tertinggi bagi segala yang ada. Keberadaan selalu dimulai dari ketiadaan dan bergerak 

menuju ketiadaan itu sendiri. Kosmos pun bergerak dengan cara yang demikian, setelah 

terjadi ledakan besar (big bang) dan alam semesta ini terbentuk, alam bergerak dengan 

sendirinya dengan cara yang alami, dari ketiadaan menuju ketiadaan. Fusi nuklir pada 

bintang-bintang yang ada tidaklah abadi, fusi nuklir tersebut memiliki batasan, ketika 

energi yang dimiliki fusi tersebut habis maka bintang-bintang tersebut akan mati dan jatuh 

ke dalam gravitasinya sendiri dan jika masanya cukup, sangat mungkin menjadi black hole. 

Planet-planet yang ada di sekitar bintang tersebut juga akan hancur dan jika ada kehidupan 

di dalamnya, kehidupan itu juga pasti akan punah seketika. Jika semua bintang di alam 

semesta ini kehabisan fusi nuklir, alam semesta pasti akan kosong. Berdasarkan fakta 

tersebut, Nishida menjelaskan bahwa ketiadaan (zettai mu) adalah landasan bagi “yang ada” 

dan merupakan suatu hubungan koeksistensi yang harmonis dalam proses dialektis 

panjang yang sadar pada dirinya sendiri (Kitarō, 1990: xxiii). 

3. Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut 

Logika kontradiksi diri absolut (gutaiteki ronri) adalah turunan integral dari konsep Nishida 

tentang realitas diri atau identitas diri. Logika ini memiliki peran sentral dalam dimensi 

filsafat manusia yang dikembangkan oleh Nishida. Logika ini secara struktural mendapat 

pengaruh Buddhisme Zen yang kuat. Logika ini berdasarkan pada pencerapan 

pengetahuan yang didapatkan dari realitas yang kemudian dijadikan “ekspresi diri atas 

realitas” atau dapat juga dikatakan sebagai “logika konkrit” yang tidak kosong tetapi juga 

tidak berisi apapun. Hal tersebut adalah sesuatu yang pasti ada dan dialami dalam realitas. 

Logika kontradiksi diri absolut dibangun di atas rangkaian diskriminasi logis. Nishida 

membagi diskriminasi tersebut ke dalam tiga jenis kriteria yang berbeda, di antaranya 

(Kozyra, 2008: 74-75): 

Pengecualian irasional (higōriteki mufunbetsu): Pengecualian karena dinyatakan tidak logis. 

Saat ditemukan sebuah pernyataan irasional maka pernyataan tersebut dapat diabaikan 

karena tidak dapat dijastifikasi benar ataupun salah secara logis. Pada dasarnya pernyataan 

irasional tidak dapat diikat atau dijastifikasi dengan hukum-hukum logika, oleh sebabnya 

pernyataan tersebut dapat diabaikan tanpa lebih lanjut dianalisis secara logis. 

Pengecualian rasional (gōriteki mufunbetsu): Logika yang sesuai dengan prinsip logika 

formal non-kontradiksi (“A” adalah bukan “non-A”). Logika ini adalah logika yang sejalan 



Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 12 

 

dengan pandangan logis Quentin Meillassoux dan Immanuel Kant. Harus dipahami bahwa 

dalam merujuk logika formal, Nishida menggunakan beberapa istilah seperti “logika yang 

diabstraksi” (taishōteki ronri) dan “logika abstrak” (chūshōteki ronri). Logika formal dianggap 

sebagai standar penilaian benar afirmatif dan negatif. Oleh karena itu, logika formal juga 

sering disebut sebagai “logika dua nilai.” 

Pengecualian tanpa pengecualian (mufunbetsu no funbetsu), yang sesuai dengan prinsip 

bahwa kebenaran dapat dicapai melalui afirmasi sekaligus negasi dalam waktu yang 

bersamaan. Oleh sebabnya, logika ini sering disebut sebagai logika satu nilai. Nilai tersebut 

adalah nilai dari identitas diri yang saling bertentangan. 

Inti dari logika kontradiksi diri absolut Nishida ada pada jenis logika ketiga, yaitu 

pengecualian tanpa pengecualian (mufunbetsu no funbetsu). Prinsip logika formal non-

kontradiksi (“A” adalah bukan “non-A”) yang diadopsi oleh Nishida hanyalah satu aspek 

dari logika kontradiksi diri absolut (“A” adalah bukan “non-A” dan “A” adalah “non-A”). 

Hal inilah yang menjadi alasan mengapa logika formal non-kontradiksi masih diperlukan 

dalam penjelasan logika kontradiksi diri absolut. Hal tersebut karena logika kontradiksi diri 

absolut bukanlah logika yang berlawanan dengan logika formal yang rasionalistik karena 

sejatinya logika kontradiksi diri absolut merupakan kritik atau kelanjutan dari logika-logika 

formal yang ada, salah satunya logika non-kontradiksi. Logika formal yang diadopsi oleh 

Nishida, bukanlah logika yang sepenuhnya salah, selama logika tersebut digunakan untuk 

melihat seluruh bagian dari determinasi diri dalam realitas. Delusi mungkin saja muncul 

ketika seseorang melekat pada logika objektivikasi atau logika formal sehingga tidak 

mampu secara tepat memahami keseluruhan struktur dari kontradiksi diri absolut (Fattah 

& Tangrestu, 2024: 89). 

Dalam Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra terdapat beberapa bait yang secara logis, memiliki 

struktur yang sama dengan model logika pengecualian tanpa pengecualian (mufunbetsu no 

funbetsu) yang menjadi ladasan bagi logika kontradiksi diri absolut Nishida, bait-bait 

tersebut, di antaranya: 

Iha, Śāriputra, rūpaṁ śūnyatā, śūnyataiva rūpaṁ; rūpāṁ na pṛthak śūnyatā, śunyatāyā na pṛthag 

rūpaṁ; yad rūpaṁ, sā śūnyatā; ya śūnyatā, tad rūpaṁ; evam eva vedanā-saṁjñā-saṁskāra-

vijñānaṁ. 

Iha, Śāriputra, sarva-dharmāḥ śūnyatā-lakṣaṇā, anutpannā, aniruddhā; amalā, avimalā; anūnā, 

aparipūrṇāḥ. 

 

Artinya: 



Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 13 

 

Wahai Sariputra, wujud adalah kekosongan, kekosongan adalah wujud; kekosongan tak lain dari 

wujud, wujud tak lain dari kekosongan; wujud apapun itu kekosongan, kekosongan apapun itu 

wujud. Begitu juga sensasi, pembedaan, aktivitas-aktivitas mental yang lain, dan kesadaran. 

Wahai Sariputra, semua Dharma bersifat kosong; tidak ada yang muncul dan tidak ada yang lenyap; 

tidak bernoda dan tidak murni; tidak ada yang kurang dan tidak yang lengkap. 

 

Dua bait kutipan dari Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra di atas ini sangat sejalan dengan logika 

pengecualian tanpa pengecualian (mufunbetsu no funbetsu) yang menjadi prinsip dasar dari 

logika kontradiksi diri absolut. Nishida menjelaskan bahwa logika yang berisi afirmasi 

sekaligus negasi pada aspek dan waktu yang sama dapat dipahami sebagai sebuah “sudut 

pandang tanpa sudut pandang” (tachiba naki tachiba). Kondisi ini disebutkan oleh Nishida 

sebagai logika paradoks atau paralogisme (hairi no ri). Logika paradoks inilah yang 

dikembangkan oleh Nishida sebagai logika kontradiksi diri absolut. Logika paradoks 

adalah logika yang tidak dapat dinyatakan benar dalam struktur logika Barat, oleh sebab 

itu prinsip ini seringkali dibatasi atau bahkan ditolak dalam logika formal karena dinilai 

sebagai logika yang absurd. Sebaliknya, Nishida justru berpendapat bahwa logika paradoks 

adalah suatu solusi bagi logika itu sendiri demi menjawab kebingungan yang muncul dari 

filsafat dan ilmu. Logika kontradiksi diri absolut dapat dipahami sebagai logika non-

kontradiksi, hal itu karena jika dunia ini hanya dipahami melalui satu sudut pandang atau 

perspektif saja, maka mustahil untuk dapat melihat dunia ini secara utuh. Identitas diri atau 

identitas dari segala hal yang ada di dalam realitas ini merupakan satu kesatuan yang utuh 

dari hal-hal yang saling bertentangan. Oleh sebab itu, logika ini merupakan suatu jastifikasi 

atas ketiadaan mutlak (zettai mu) yang menjadi basis ontologi dalam filsafat Nishida. Dalam 

bait kedua dari kutipan di atas yang merupakan salah satu bait dalam Prajñā Pāramitā 

Hṛdaya Sūtra, dijelaskan bahwa Dharma sebagai kebenaran yang hakiki, sejatinya bersifat 

kosong atau Sunyata (Fattah & Tangrestu, 2024: 89-90). 

Dunia ini pada dasarnya berdiri di atas satu kesatuan hukum. Tsujimura Shigekazu, melihat 

bahwa logika paradoks yang ada dalam Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra merupakan sebuah 

kesatuan yang tidak dapat dilihat secara parsial. Dunia yang berada dalam kesatuan 

hukum, haruslah dilihat sebagai suatu kesatuan sistem yang totalitas. Kekosongan dan 

realitas adalah satu kesatuan yang bertolak belakang namun menjadi fondasi bagi segala 

yang ada. Kekosongan adalah keseluruhan dari dharma, keberadaan semacam itu 

menunjukkan ada suatu kontradiksi diri. Jika kekosongan bersifat sementara, maka tidak 

dapat dipungkiri apa yang sedang terjadi pastilah hal yang nyata, dan jika hakikat seperti 

itu disebut sebagai kenyataan dari apa yang sedang terjadi, maka tidak mungkin nyata 

karena sementara. Pemahaman terhadap kekosongan haruslah dibarengi dengan hal yang 



Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 14 

 

bertentangan di sisi yang lain. Tsujimura memberikan sebuah catatan tentang Prajñā 

Pāramitā Hṛdaya Sūtra, bahwa penulis Sūtra ini tidak memberikan distingsi yang 

membedakan ketiadaan dan kekosongan. Bagi Tsujimura, ketiadaan dan kekosongan 

adalah dua hal yang berbeda dan haruslah didefinisikan dengan jelas, karena Prajñā 

Pāramitā Hṛdaya Sūtra menyatakan kekosongan sebagai kondisi negatif yang justru 

mengacu pada ketiadaan. Hal ini justru akan merujuk pada pandangan yang salah tentang 

ajaran Buddhisme secara esensial, karena Buddha tidak pernah mengajarkan ajaran tentang 

ketiadaan, tetapi yang diajarkan adalah tentang kekosongan pada level esensi tanpa 

menihilisasi keberadaan dan realitas yang di alami (辻村繁一, 1976: 709-712). 

Hakuin, seorang Zen Master memberikan suatu komentar terkait dengan Prajñā Pāramitā 

Hṛdaya Sūtra, bahwa kontradiksi yang ada dalam Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra adalah 

sebuah keadaan batin yang disebut sebagai “non-dualisme absolut” yang melihat dunia ini 

secara seimbang dan bebas dari segala macam bentuk diskriminasi. Meski begitu Hakuin 

juga memberi sebuah pernyataan bahwa, jika pandangan non-dualisme tersebut 

dimutlakkan dan dijadikan sebagai sebuah pandangan dasar untuk mendiskriminasi 

pandangan lain, maka pandangan tersebut harus dihancurkan. Pandangan salah yang 

menjadikan pandangan non-diskriminasi untuk mendiskriminasi pandangan lain, 

dikatakan oleh Hakuin sebagai “kematian Zen.” Pandangan ini berdasarkan pada 

pandangan Guru dari Hakuin sendiri, yaitu Shōju-rojin (Nishimura, 1962: 195-193). Hal ini 

dapat dipahami bahwa kekosongan dalam Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra adalah sebuah 

kondisi yang lepas dari semua bentuk diskriminasi yang merupakan hasil dari buah-buah 

pikiran. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan penjelasan di atas, dapat disimpulkan bahwa logika kontradiksi diri absolut 

memiliki korelasi dan struktur yang sama dengan model logika yang ada dalam Prajñā 

Pāramitā Hṛdaya Sūtra. Telah dikonfirmasi bahwa model logika dalam Prajñā Pāramitā 

Hṛdaya Sūtra adalah logika negasi yang berupaya untuk mengatasi logika dualistik. Upaya 

ini dilakukan untuk menghapus segala halangan-halangan yang menghambat proses 

pencerahan, salah satunya adalah kemelekatan terhadap konsep-konsep. Nirvana hanya 

dapat dicapai jika seseorang dapat mengatasi dualitas dan segala macam diskriminasi yang 

diciptakan oleh pikiran. Secara metafisik, Nishida dalam logika kontradiksi diri absolut 

(zettai mujunteki jiko dōitsu), juga secara terbuka menolak segala pandangan logis yang 

bersifat dualistik, bahkan pluralistik. Bagi Nishida, realitas ini merupakan suatu kesatuan 

yang sistematis. Tidak mungkin ada hal yang berada di luar realitas ini, oleh sebabnya 

realitas tidak mungkin untuk dibagi-bagi dan dipisahkan dari kesatuannya. Logika 



Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 15 

 

keterbalikan dalam Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra mengantarkan Sunyata, sedangkan logika 

kontradiksi diri absolut Nishida Kitarō, mengantarkan pada zettai mu. Baik Sunyata dan 

zettai mu, secara terminologis berarti kekosongan. Inilah mengapa dikatakan bahawa logika 

kontradiksi diri absolut milik Nishida Kitarō dan logika keterbalikan dalam Prajñā Pāramitā 

Hṛdaya Sūtra sangat identik. 

Logika kontradiksi diri absolut yang dijelaskan oleh Nishida secara formulatif dipahami 

sebagai logika pengecualian tanpa pengecualian (mufunbetsu no funbetsu). Logika tersebut 

adalah logika dengan prinsip non-kontradiktif dengan mengadopsi serangkaian logika 

formal seperti “A” adalah “non-A” dan negasinya, yaitu “A” adalah bukan “non-A.” Logika 

yang diadopsi oleh Nishida tersebut bukanlah logika yang sepenuhnya dinyatakan salah, 

karena prinsip-prinsip logika formal non-kontradiksi masih diperlukan sebagai penjelasan 

logika kontradiksi diri absolut. Negasi-negasi yang ada di dalam Prajñā Pāramitā Hṛdaya 

Sūtra yang mengarah pada Sunyata atau kekosongan, dalam kerangkan logika Nishida, 

dipahami sebagai sebuah “sudut pandang tanpa sudut pandang” (tachiba naki tachiba), 

logika ini juga dapat dipahami sebagai logika paradoks atau paralogisme (hairi no ri). Logika 

paradoks inilah yang menjadi inti dan cikal bakal dari logika kontradiksi diri absolut yang 

dikembangkan oleh Nishida Kitarō. 

Hal penting yang perlu diperhatikan lebih jauh tentang diskursus ini adalah kritik yang 

datang dari Tsujimura Shigekazu terhadap naskah Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra. Tsujimura 

melihat bahwa naskah Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra tidak memberikan distingsi yang jelas 

mengenai makna ketiadaan dan kekosongan yang diterjemahkan di dalam teks tersebut. 

Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra menyatakan kekosongan sebagai kondisi negatif yang justru 

mengacu pada ketiadaan. Menurut Tsujimura, hal ini justru akan merujuk pada pandangan 

yang salah berkaitan dengan doktrin Buddhisme, karena Buddhisme tidak mengajarkan 

mengenai doktrin ketiadaan, tetapi mengajarkan tentang kekosongan pada level esensi. 

Hakuin, seorang Zen master memberikan suatu penegasan bahwa kontradiksi dalam Prajñā 

Pāramitā Hṛdaya Sūtra adalah sebuah gambaran keadaan batin yang disebut sebagai “non-

dualisme absolut,” yang melihat dunia ini secara seimbang dan tanpa diskriminasi. Shōju-

rojin memberi peringatan, bahwa orang yang belum mencapai pencerahan masih bisa 

terjebak dalam pandangan salah tentang pandangan tanpa diskriminasi ini, ketika 

menjadikan pandangan non-diskriminasi ini untuk mendiskriminasi pandangan yang lain. 

Kekosongan yang dijelaskan dalam Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dan logika kontradiksi diri 

absolut Nishida Kitarō adalah sebuah kondisi yang lepas dari semua diskriminasi yang 

merupakan hasil dari buah-buah pikiran. 

 



Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 16 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ānandajoti, B. (2013). Prajñāpāramitā-Hṛdayam: The Heart of the Perfection of Wisdom. Ancient 

Buddhist Texts. https://ancient-buddhist-texts.net/Texts-and-Translations/Short-

Pieces-in-Sanskrit/Prajnaparamita-Hrdaya.htm 

Attwood, J. (2017). Form is (Not) Emptiness: The Enigma at the Heart of the Heart Sutra. 

Journal of the Oxford Centre for Buddhist Studies, 13(Buddhist Philosophy), 52–80. 

https://philpapers.org/rec/ATTFIN 

Bakker, A., & Zubair, A. C. (1990). Metodologi Penelitian Filsafat. Kanisius. 

Fattah, G. N., & Tangrestu, V. (2024). Ketiadaan Mutlak dalam Buddhisme Zen Perspektif 

Pemikiran Nishida Kitarō dan Korelasinya dengan Realitas. Media Jurnal Filsafat Dan 

Teologi, 5, 1(Filsafat), 71–92. https://doi.org/https://doi.org/10.53396/media.v5i1.267 

Gilbert, B. (2023). Recollecting Plato in Nishida. The Journal of East Asian Philosophy, 1, 1(East 

Asian Philosophy), 1–20. https://doi.org/https://doi.org/10.1007/s43493-023-00030-7 

Heisig, J. W., Kasulis, T. P., & Maraldo, J. C. (2011). Japanese Philosophy: A Sourcebook. 

University of Hawai’i Press. 

Karim, M. S. A. (2018). Kritik Atas Korelasionisme (Analisa Pemikiran Materialisme 

Spekulatif Quentin Meillassoux). JAQFI: Jurnal Aqidah Dan Filsafat Islam, 3, 1(Filsafat), 

1–12. https://doi.org/https://doi.org/10.15575/jaqfi.v3i1.9547 

Kitarō, N. (1990). An Inquiry into the Good (M. Abe (ed.); English). Yale University Press. 

Kitarō, N. (2012). Ontology of Production: Three Essays (W. Haver (ed.); English). Duke 

University Press. 

Koft, G. (2009). Nishida’s Conception of Person. In Buddhist Philosophy: Essential Readings 

(pp. 358–369). terebess.hu. https://terebess.hu/zen/mesterek/nishida.pdf 

Kozyra, A. (2008). Nishida Kitarō’s Logic of Absolutely Contradictory Self-Identity and the 

Problem of Orthodoxy in the Zen Tradition. International Research Centre for Japanese 

Studies, National Institute for the Humanities, 20, 1(Philosophy), 69–110. 

Lu, L.-T. (2022). Five Skandhas, Prajnaparamita Heart Sutra, and Business Management. 

International Journal of Management Studies and Social Science Research, 4, 1(Social 

Science), 21–27. 

Matsumoto, M. (1974). The Absolute, Relatives and Nothingness. Revue Internationale de 

Philosophie, 28(Philosophy), 68–81. 

Nishimura, E. (1962). On Hakuin’s “Commentary and Poems on the Prajñā-Pāramitā-

Hṛdaya-Sūtra.” 禅学研究, 1, 1(Studies in Zen Buddhism), 200–193. 

https://buddhism.lib.ntu.edu.tw/en/journal/journaldetail.jsp?seq=1674&comefrom=bo

okdetail 

Nyoto. (2016). Penjelasan Ajaran dalam Prajna Paramita Hdraya Sutra (Sin Cing). OSF, 



Dimensi Prajñā Pāramitā Hṛdaya Sūtra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitarō - Galuh Nur 

Fattah 

 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025  | 17 

 

1(Buddhisme), 1–10. https://doi.org/https://doi.org/10.31219/osf.io/34qdg 

Streng, F. J. (1982). Realization of Param Bhūtakoti (Ultimate Reality-Limit) in the 

“Aṣṭasāhasrikā Prajñāpāramitā Sūtra.” Philosophy East and West, 32, 1(Buddhist 

Philosophy), 91–98. 

Tadisa, P. S. (2010). Penjelasan Singkat Prajna Paramita Hrdaya Sutra. Majalah Harmoni, 1. 

https://www.majalahharmoni.com/daftar-isi-majalah/edisi-16/prajna-paramita-

hrdaya-sutra/ 

辻村繁一. (1976). 般若心経の表現稚拙と仏教. 印度學佛教學研究, 24, 2(Buddhist 

Philosophy), 709–712. https://doi.org/https://doi.org/10.4259/ibk.24.709 

 
 

 


