STAB NEGERI RADEN WIJAYA
WONOGIRI - JAWA TENGAH

DIMENSI PRAJNA PARAMITA HRDAYA SUTRA DALAM LOGIKA
KONTRADIKSI DIRI ABSOLUT NISHIDA KITARO

Galuh Nur Fattah
STAB Negeri Raden Wijaya Wonogiri
galuhnurfattah@radenwijava.ac.id

Article History:
Accepted : 19 Mei 2025 Published : 30 Juni 2025
Revisedisi : 21 Juni 2025 Doi: 10.53565/patisambhida.v6i1.1205

Abstrak

Artikel penelitian ini menjelasakan mengenai keterhubungan dan kesamaan mengenai struktur
logika di dalam Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dan logika kontradiksi diri absolut Nishida Kitaro.
Secara esensial Prajiia Paramita Hrdaya Sitra mengajarkan mengenai kekosongan atau Sunyata.
Kekosongan dalam logika kontradiksi diri absolut disebut sebagai zettai mu. Dalam Prajfia Paramita
Hrdaya Siitra, ajaran mengenai kekosongan itu dijelaskan melalui suatu skema logika negasi atau
dapat dikatakan sebagai logika keterbalikan. Di sisi lain logika kontradiksi diri absolut Nishida
Kitaro, juga menunjukan hal yang sama, hal itu dapat dilihat dari skema logika yang didefinisikan
sebagai logika pengecualian tanpa pengecualian (mufunbetsu no funbetsu) atau dapat juga dipahami
sebagai suatu sudut pandang tanpa sudut pandang (tachiba naki tachibai). Logika tersebut dapat
dipahami sebagai logika paradoks atau paralogisme (hairi no ri). Konsep Sunyata dalam Prajria
Paramita Hrdaya Sutra pada dasarnya adalah sebuah kondisi batin yang mengantarkan pada Nirvana,
sedangkan, zettai mu dalam logika kontradiksi diri absolut Nishida Kitard, mengantarkan pada
pemahaman tertinggi tanpa suatu diskriminasi apapun. Secara keseluruhan dapat disimpulkan
bahwa dalam logika kontradiksi diri absolut terdapat dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Siitra yang
identik, namun bertolak dari kritik yang diberikan oleh Hakuin dan Tsujimura, hal inti dalam Siitra
tersebut yaitu kekosongan perlu didefinisikan kembali dengan baik dan dipahami makna
sebenarnya.

Kata Kunci: Prajiia Paramita Hrdaya Sutra, Logika Kontradiksi Diri Absolut, Nishida Kitaro, Zettai
Mu, Sunyata.

Abstract
This research article explains the connections and similarities regarding the logical structure in the Prajiia
Paramita Hrdaya Sititra and Nishida Kitaro's logic of absolute self-contradiction. Essentially the Prajiid
Paramita Hrdaya Sitra teaches about nothingness or Sunyata. Nothingness in logic of absolute self-
contradiction is called zettai mu. In Prajia Paramitd Hrdaya Siitra, the teaching about nothingness is
explained through a logic scheme of negation or can be said to be the logic of inversion. On the other hand,
Nishida Kitaro's logic of absolute self-contradiction also shows the same thing, it can be seen as a logical
scheme which is defined as the logic of exception without exception (mufunbetsu no funbetsu) or can also be
understood as a point of view without point of view (tachiba naki tachibai) . This logic can be understood as

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 1


mailto:galuhnurfattah@radenwijaya.ac.id

Dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitaro - Galuh Nur
Fattah

paradoxical logic or paralogism (hairi no ri). The concept of Sunyata in the Prajiia Paramita Hrdaya Siitra is
basically a mental state that leads to Nirvana, whereas, zettai mu in Nishida Kitaro's logic of absolute self-
contradiction, leads to the highest understanding without any discrimination. Overall it can be concluded that
in the logic of absolute self-contradiction there are identical dimensions of the Prajiia Paramita Hrdaya Siitra,
but based on the criticism given by Hakuin and Tsujimura, the core thing in the Siitra , namely nothingness,
needs to be redefined properly and its true meaning understood.

Keywords: Prajiia Paramita Hrdaya Siitra, Logic of Absolute Self-Contradiction, Nishida Kitaro, Zettai Mu,
Sunyata.

PENDAHULUAN

Prajna Paramita Hrdaya Siitra adalah sebuah teks penting dalam Buddhisme Mahayana yang
dianggap sebagai inti dari Maha Prajiia Siitra. Dalam transliterasi Mandarin, Sitra ini ditulis
dalam dua ratus enam puluh aksara Hanzi. Dalam istilah populer, Siitra ini sering disebut
sebagai Sutra Hati yang dalam Buddhisme Mahayana berkedudukan sangat penting karena
berisi kebijaksanaan tertinggi. Dharma tertinggi tentang kebijaksanaan sempurna dalam
pandangan Mahayana, di ajarkan oleh Buddha selama dua puluh dua tahun dan terangkum
dalam kumpulan Siitra yang dikenal sebagai Maha Prajiia Siitra dan tersusun dalam enam
ratus jilid. Sutra Hati atau Prajaa Paramita Hrdaya Sitra diterjemahkan dari bahasa
Sansekerta ke bahasa Mandarin dalam empat belas versi, yang secara esensial memiliki inti
ajaran yang sama. Buddhisme Mahayana dalam transmisi Tiongkok menggunakan
terjemahan Bhiksu Xuanzhang karena dinilai lebih efektif dibandingkan dengan
penerjemahan lain yang pernah dilakukan. Penerjemahan Sitra Hati ke dalam bahasa
Mandarin paling awal diketahui dilakukan oleh Kumarajiva sekitar 1500 tahun yang lalu.
Menurut Kumarajiva, Sittra Hati yang merupakan sari dari Maha Prajiia Paramita merupakan
Siutra yang dibawakan sendiri oleh Buddha. Pemilihan kata yang dipilih secara seksama

dilakukan dengan tujuan agar Siitra ini menjadi mudah untuk dipahami (Tadisa, 2010:1).

Inti ajaran dari Prajiia Paramita Hrdaya Siitra menjelaskan mengenai Sunyata sebagai hakikat
terdalam dari realitas ini. Diriwayatkan bahwa Ariya Bodhisattva Avalokitasvara
memberikan penjelasan mengenai Sunyata ini kepada Ariya Sariputra. Dijelaskan dalam
Siutra ini bahwa lima agregat (Skt: Paricaskandha; Pali: Paficakkhanda) pada hakikatnya
kosong dan tidak memiliki inti karena selalu berubah. Kelima agregat tersebut adalah tubuh
jasmani (riipa), perasaan (vedana), persepsi (samjna), formasi batin (samskara), dan kesadaran
(vijnana). Kualitas dari kelima agregat tersebut tidak pernah tetap, oleh sebab itu tidak
mungkin ditemukan jiwa, roh, atau apapun yang diidentifikasikan sebagai inti dari
keberadaan diri. Dalam pandangan Buddhisme Mahayana faktisitas ketiadaan tersebut
dikatakan sebagai Sunyata. Doktrin Sunyata, dalam sejarahnya dipelopori oleh gerakan

tilsafat Madyamika yang diinisiasi oleh Nagarjuna dan Ariya Deva pada abad Pertama

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 2



Dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitaro - Galuh Nur
Fattah

Masehi. Jika Buddhisme Theravada menganut Tilakkhana (Skt: Tri Laksana), yaitu
Ketidakkekalan (Pali: Aniccd), Penderitaan (Pali: Dukkhad), dan Bukan/Tanpa Diri/Jiwa
(Anatta) sebagai doktrin metafisikanya, namun dalam filsafat Madyamika yang
menekankan pada konsep kekosongan, Tiga Kualitas Universal itu distrukturalisasi
menjadi Ketidakkekalan (Skt: Amitya), Bukan/Tanpa Diri/Jiwa (Skt: Anatman), dan
Kekosongan (Skt: Sunyata). Untuk memahami hal tersebut aliran Madyamika
berpandangan bahwa seseorang harus melihat segala sesuatu sebagaimana adanya.
Dengan memahami dengan baik apa itu Sunyata seseorang akan memahami Nirvana (Pali:

Nibbana) dengan sempurna (Nyoto, 2016: 3-6).

Hal yang menarik dari Siitra Hati atau Prajiia Paramita Hrdaya Siitra adalah struktur logika
yang digunakan dalam menjelaskan bagaimana Sunyata dapat dipahami dan Nirvana dapat
dicapai sepenuhnya. Logika tersebut adalah logika keterbalikan atau logika kontradiktif.
Dalam logika formal yang dikembangkan dalam struktur logika Barat, prinsip logika
kontradiksi atau keterbalikan dipandangan sebagai suatu kemustahilan dan menyalahi
kaidah berpikir yang benar. Quentin Meillassoux, seorang materialis berpendapat bahwa
benda-benda pada dasarnya ada pada dirinya sendiri dan mustahil kontradiktif (non-
kontradiksi). Meillassoux, menjelaskan bahwa kebenaran logis adalah kebenaran yang
persis seperti apa yang dijelaskan Immanuel Kant dalam tesisnya mengenai noumena. Bagi
Meillassoux, membicarakan entitas kontradiktif artinya tidak membicarakan apapun. Oleh
sebab itu, bagi sebagian besar materialis modern, prinsip logika kontradiktif itu adalah
kemustahilan (Karim, 2018: 7). Hal yang dipandang dalam logika Barat sebagai suatu
kemustahilan, justru dalam Buddhisme Mahayana seperti yang tersirat dalam Prajria
Paramita Hrdaya Siitra merupakan logika yang diperlukan untuk mencapai pencerahan

tertinggi, yaitu Nirvana.

Logika keterbalikan atau kontradiksi sebagai jalan mencapai pencerahan dan pengetahuan
tertinggi tentang kekosongan (Sunyata) ini, secara struktrual dijelaskan oleh seorang filsuf
Jepang Modern bernama Nishida Kitaro. Logika keterbalikan ini disebut sebagai logika
kontradiksi diri absolut (gutaiteki ronri). Logika ini adalah pemahaman diri berdasarkan
realitas. Logika ini mengandaikan suatu kondisi yang tidak kosong dan tidak berisi dalam
satu kesatuan ruang dan waktu. Peneliti melihat bahwa terdapat dimensi yang sama
dengan struktur logika yang ada dalam Prajiia Paramita Hrdaya Siitra dalam menjelaskan
mengenai pencapaian pencerahan melalui pemahaman terhadap Sunyata. Penelitian ini
bertujuan untuk membuktikan apakah terdapat kesamaan dan korelasi antara Prajiia
Paramita Hrdaya Sitra dan logika kontradiksi diri absolut milik Nishida Nishida Kitaro
(Fattah & Tangrestu, 2024: 88).

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 3



Dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitaro - Galuh Nur
Fattah

METODE

Artikel penelitian ini dikerjakan secara kualitatif dengan menggunakan metode
hermeneutika filosofis milik Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair. Penelitian ini dapat
dikategorikan sebagai penelitian komparasi campuran dengan menggunakan teks
keagamaan dan konstruksi pemikiran tokoh tertentu. Oleh sebab itu dapat katakana bahwa
penelitian ini dapat dikatakan sebagai integrasi antara penelitian historis terkait teks atau
naskah dan penelitian historis tentang tokoh dan pemikirannya (Bakker & Zubair, 1990: 67).
Penelitian ini dikerjakan dengan melakukan analisis komparatif antara konsep logika
keterbalikan dalam naskah Prajiia Paramita Hrdaya Stitra dan konsep logika kontradiksi diri
absolut milik Nishida Kitaro. Analisis dalam penelitian ini dilakukan dalam empat tahap,
yaitu: (1) Deskriptif, yaitu memberikan deskripsi mengenai konsep logika keterbalikan
dalam naskah Prajiia Paramita Hrdaya Stitra dan konsep logika kontradiksi diri absolut milik
Nishida Kitaro; (2) Interpretasi, melakukan analisis terhadap konsep logika keterbalikan
dalam naskah Prajiia Paramita Hrdaya Siitra dan konsep logika kontradiksi diri absolut milik
Nishida Kitaro; (3) Holistika, membuat suatu penjelasan skematik mengenai konsep logika
keterbalikan dalam naskah Prajfia Paramita Hrdaya Siitra dan konsep logika kontradiksi diri
absolut milik Nishida Kitaro; (4) Heuristika, mengupayakan suatu temuan baru yang
otentik dari hasil analisis komparatif antara konsep logika keterbalikan dalam naskah
Prajia Paramita Hrdaya Siitra dan konsep logika kontradiksi diri absolut milik Nishida

Kitaro.

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Prajiia Paramita Hrdaya Siitra, Logika Keterbalikan, dan Sunyata

Prajiia Paramita Hrdaya Siitra adalah salah satu Siitra penting dalam tradisi Mahayana, Siitra
ini pada permulaannya tersebar luas setelah diterjemahkan untuk pertama kalinya ke
dalam bahasa Mandarin oleh Kumarajiva di antara abad kelima atau keenam dan
penerjemahannya disempurnakan kemudian oleh Bhiksu Xuanzhang. Penyebaran Siitra ini
semakin meluas bersamaan dengan berkembangnya Buddhisme Mahayana yang tidak
hanya berkembang di Tiongkok saja, tetapi juga berkembang pesat di Korea dan Jepang. Di
Jepang keberadaan Siitra ini paling tua tertulis dalam catatan lontar dan disimpan di
Museum Nasional Tokyo (Lu, 2022: 23).

Sutra Hati atau Prajiia Paramita Hrdaya Siitra, memiliki konstruksi logika yang unik karena
menggunakan logika kontradiksi sebagai landasan epistemologi bagi tercapainya
pencerahan. Untuk dapat memahami bagaimana kontrusksi logika tersebut, berikut teks

Prajia Paramita Hrdaya Siitra dalam bahasa Sansekerta beserta artinya (Anandajoti, 2013: 1):

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 4



Dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitaro - Galuh Nur
Fattah

Arya-Avalokitesvaro Bodhisattvo, gambhiram prajiiaparamita caryam caramano

vyavalokayati sma panca-skandhams tams ca svabhavasiinyan pasyati sma.

Tha, Sariputra, ripam $inyatd, $inyataiva ripamy; ripan na prthak $inyata, $unyatdya na prthag
rijpam; yad ripam, sa sunyatd; ya sunyata, tad ripam; evam eva vedand-samjna-samskara-
vijiianam.

Tha, §driputm, sarva-dharmah sinyata-laksanda, anutpanna, aniruddha; amald, avimald; aniing,
aparipirnah.

Tasmiac §driputm, Sunyatayam, na rilpam, na vedand, na samjiia, na samskarah, na vijianam;

na caksuh-srotra-ghrana-jihva-kaya-manamsi; na ripa-sabda-gandha-rasa-sprastavya-dharmah;

na caksur-dhatur yavan na manovijiiana-dhatuh; na avidya, na avidya-ksayo yavan na jara-
maranam, na jard-marana-ksayo;

na duhkha-samudaya-nirodha-marga; na jaianam, na praptir na apraptih.

Tasmac Sariputra, apraptitvad Bodhisattvasya; Prajiidparamitam asritya, viharaty acittavaranah,
cittavarana-nastitvad atrastro, viparyasa-atikranto, nistha-Nirvana-praptah.

Tryadhva-vyavasthitah sarva-Buddhah; Prajiiaparamitam asritya
anuttaram Samyaksambodhim abhisambuddhah.

mantrah,

sarva duhkha prasamanah, satyam, amithyatvat.
Prajiiaparamitayam ukto mantrah tad-yatha:

gate, gate, paragate, parasamgate, Bodhi, svaha. ..

Iti Prajiaparamita-Hrdayam Samaptam

Artinya:

Om sujud kepada Ariya Bhagavati Prajiiaparamita...

Saat itu, Ariya Avalokiteshvara sedang menyelami Prajiaparamita, namun yang tampak dalam
pengamatannya hanyalah panca-skandha yang bersifat sunya (kosong) dari svabhava (keberadaan).

Wahai Sariputra, wujud adalah kekosongan, kekosongan adalah wujud; kekosongan tak lain dari
wujud, wujud tak lain dari kekosongan; wujud apa pun itu kekosongan, kekosongan apa pun itu
wujud. Begitu juga sensasi, pembedaan, aktivitas-aktivitas mental yang lain, dan kesadaran.

Wahai Sariputra, semua Dharma bersifat kosong; tidak ada yang muncul dan tidak ada yang lenyap;
tidak bernoda dan tidak murni; tidak ada yang kurang dan tidak yang lengkap.

Oleh karena itu, Sariputra, dalam kekosongan tidak ada wujud, tidak ada sensasi, tidak ada
pembedaan, tidak ada aktivitas-aktivitas mental yang lain, tidak ada kesadaran; Tidak ada mata, tidak
ada telinga, tidak ada hidung, tidak ada lidah, tidak ada badan, tidak ada unsur kesadaran; Tidak ada
wujud, tidak ada suara, tidak ada bebauan, tidak ada rasa, tidak ada objek sentuhan, dan tidak ada
Dharma; Tidak ada indra penglihatan dan sebagainya, termasuk tidak ada unsur kesadaran; Tidak
ada salah pengertian, tidak ada berakhirnya salah pengertian, dan sebagainya, termasuk tidak ada
penuaan dan kematian, tidak ada berakhirnya penuaan dan kematian. Tidak ada duhkha, tidak ada

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 5



Dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitaro - Galuh Nur
Fattah

sebab duhkha, tidak ada berakhirnya duhkha, tidak ada jalan untuk mengakhiri duhkha; Tidak ada
pengertian, tidak ada yang dicapai, dan tiada yang tidak dicapai.

Maka Sariputra, karena tidak ada yang ingin dicapai, dengan mengandalkan Prajriaparamita,
Bodhisattva bebas dari segala gangguan pikiran. Karena bebas dari segala gangguan pikiran, mereka
tidak gentar. Dan dengan mengatasi penyebab halangan-halangan, pada akhirnya mereka mencapai
Nirvana.

Semua Buddha di tiga masa, mencapai tingkat yang tak terbandingkan, Penggugahan agung yang
lengkap dan sempurna, dengan mengandalkan Prajnaparamita.

Maka ketahuilah Prajfiaparamita adalah mantra aqung, mantra pengetahuan agung, mantra yang
tertinggi, mantra yang tak terbandingkan, yang secara tuntas mengatasi semua duhkha. Mantra
yang harus dimengerti sebagai kebenaran sejati, yang tidak mungkin palsu. Dengan Prajiiaparamita,
diutarakanlah mantra ini:

Tadyatha Gate Gate Paragate Parasamgate Bodhi Svaha

Demikianlah Prajnaparamita Hrdaya Siitra.

Pada beberapa bagian dari Siitra ini, digunakan bentuk logika negasi dengan menggunakan
kata “tidak” untuk mengantarkan pada pemahaman terdalam tentang kekosongan.
Penggunaan logika negasi tersebut dimulai dari bait “Oleh karena itu, Sariputra, dalam
kekosongan tidak ada wujud, tidak ada sensasi, tidak ada pembedaan, dan seterusnya.” Logika
negasi ini dapat dipahami sebagai sebuah upaya untuk mengatasi logika dualistik yang
memiliki kecenderungan untuk mendikotomi berbagai jenis pengetahuan yang mungkin
dapat dipahami oleh akal secara kognitif. Kemelekatan pada konsep-konsep dalam sudut
pandang Prajiia Paramita Hrdaya Sitra adalah hambatan yang dapat menghalangi proses
pencapaian pengetahuan tertinggi (Nirvana). Pada bagian yang lain terdapat logika
keterbalikan yang dalam logika formal sering disebut sebagai logika yang tidak dapat
disimpulkan dan tidak menghasilkan apapun karena sifatnya yang kontradiktif. Nirvana
hanya akan dapat dicapai jika dan hanya jika seseorang dapat mengatasi dualitas dan
diskriminasi-diskriminasi yang diciptakan oleh pikiran. “Wujud adalah kekosongan” dan
“kekosongan adalah wujud,” kedua hal tersebut secara logis tidak mungkin ada dalam satu
waktu yang sama, namun bagi seseorang yang dapat memahami makna terdalam dari
logika kontradiktif tersebut akan menemukan bahwa secara esensial tidak ada apapun,
yang ada hanya kekosongan. Oleh sebab itu, segala bentuk yang ada dalam realitas ini pada
dasarnya adalah “bentuk-bentuk kekosongan” yang akan membantu untuk secara
sempurna memahami konsep-konsep dasar Buddhisme seperti pancaskandha (Pali:
paiicakkhanda), pratityasamutpada (Pali: paticcasamuppada), dan Empat Kebenaran Mulia (Pali:
Cattari Ariya Saccani), melalui logika keterbalikan yang disajikan dalam Sitra Hati atau
Prajiia Paramita Hrdaya Sutra (Attwood, 2017: 53).

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 6



Dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitaro - Galuh Nur
Fattah

Kemelekatan pada konsep adalah halangan dalam pencapaian pencerahan, sekalipun pada
ketiadaan itu sendiri. Prajiia Paramita Hrdaya Siitra memang mengajarkan tentang ketiadaan
atau Sunyata, tetapi ketiadaan ini bukanlah suatu hal yang dapat dicapai hanya dengan
pemahaman. Ketiadaan yang sesungguhnya harus dialami oleh diri sendiri sebagai suatu
pengalaman yang utuh. Dalam Astasahasrika Prajiiaparamita Siitra, dijelaskan bahwa orang-
orang yang tidak bijaksana dan masih terbelenggu biasanya akan terjebak pada ide tentang
keberadaan (existence) dan ketidakberadaan (non-existence). Ini akan membuat mereka selalu
hilir mudik di dalam samsara. Dharma sejati bukanlah konsep tetapi kenyataan yang
seutuhnya dari realitas ini. Hal tersebut serupa dengan apa yang dipahami dalam tradisi
Theravada, bahwa seseorang yang telah mencapai tingkat kesucian Arahat/Arahanta dan
telah mengenyam magga dan phala, maka orang tersebut akan terbebas dan tidak akan
kembali lagi ke dalam realitas yang diciptakan oleh nafsu (tanha), yang didorong oleh
kekotoran batin (kilesa). Keadaan mental seorang Arahat ini sepenuhnya telah terbebas dari
segala konsep dan emosi yang menjadi penghalang bagi tercapainya pencerahan. Seorang
Arahat sepenuhnya sudah sangat mahir dalam memahami realitas ini sebagaimana adanya,
bahwa segala bentukan itu senantiasa berubah dan tidak kekal. Segala bentukan selalu
senantiasa muncul dan menghilang tanpa ada yang dapat menghentikannya (Streng, 1982:
91-92). Hal inilah yang dipahami dalam Buddhisme Mahayana dan tercatat dalam Prajiia

Paramita Hrdaya Siitra sebagai kekosongan (Sunyata).

Dari penjelasan di atas, secara sederhana logika kebalikan yang digunakan di dalam Prajiia
Paramita Hrdaya Siitra, bertujuan untuk melepaskan segala betuk keterikatan terhadap
konsep-konsep kognitif yang muncul dari penilaian terhadap serangkaian pengalaman
dalam keseharian. Kemelekatan pada konsep-konsep tersebut seringkali menghalangi
pengalaman yang sedang dialami karena diri terbiasa melekati asum-asumi yang muncul
di dalam pikiran. Metode logika ini juga diadopsi oleh Nishida Kitaro untuk menjelaskan
epistemologinya tentang pengalaman murni (junsui keiken) sebagai metode untuk mencapai

kebenaran hakiki mengenai realitas.

2. Nishida Kitaro, Logika Kontradiksi Diri Absolut, dan Zettai Mu

Nishida Kitaro adalah seorang filsuf Jepang modern yang merupakan pendiri dari suatu
gerakan filsafat yang dikenal sebagai Kyoto School (Mahzab Kyoto) pada periode Meiji (1868-
1912). Pada rentan periode Meiji, Jepang sedang mengalami proses modernisasi agar dapat
sejajar dengan negara-negara super power pada saat itu, yaitu Amerika Serikat, Inggris, Uni
Soviet, dan Jerman. Pada periode tersebut ada banyak sekali intelektual muda Jepang yang
dikirim ke luar negeri demi mendapatkan sebanyak mungkin pengetahuan. Asimilasi

pengetahuan khususnya dari Eropa dan Amerika adalah hal yang niscaya dilakukan demi

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 7



Dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitaro - Galuh Nur
Fattah

menguasai teknologi terbaru saat itu. Bersamaan dengan proses tersebut Jepang juga
melakukan redefinisi terhadap pengetahuan yang mereka miliki dengan tujuan untuk
menghadapi tantangan modernisasi dan imperialisme. Nishida yang hidup dalam iklim
intelektual yang demikian juga mengambil peran dalam proses tersebut. Selain belajar
sastra Tiongkok klasik pada jenjang pendidikan menengah atas, Nishida juga mempelajari
berbagai bahasa asing lain dan berbagai filsafat Eropa di Universitas Kekaisaran Tokyo.
Dalam karir akademiknya Nishida juga memperlihatkan bahwa corak filsafatnya juga
mencerminkan karakteristik “logika Timur” dengan “kategorisasi Barat.” Inilah yang
kemudian menjadi semangat budaya baru di Jepang dan menjadi semangat dari periode
Meiji, yaitu “semangat yang berjiwa Jepang dengan kecerdasan Barat” (wakon yosai) (Koft,
2009: 358).

Pada permulaan karirnya, Nishida dalam beberapa catatan dan surat, menyampaikan
bahwa dirinya sangat tertarik untuk mendalami makna dari pengalaman. Ketertarikan ini
kemudian dikembangkan menjadi suatu pandangan filosofis tentang pengalaman yang
disebut sebagai junsui keiken atau pengalaman murni. Pandangan Nishida tentang
pengalaman murni ini mendapat pengaruh yang kuat dari Buddhisme, khususnya dari
tradisi Zen yang merupakan salah satu sub-aliran Mahayana. Pengaruh tersebut dapat
dilihat dari bagaimana Nishida menempatkan konsep pengalaman murninya secara ketat
dengan cara memisahkan pegalaman dari berbagai dikotomi dan abstraksi logis.
Skematisasi Barat diinternalisasi oleh Nishida dengan memasukkan analisis William James
ke dalam filsafatnya guna memperjelas bagaimana pengalaman itu terjadi. Sepanjang
karirnya, Nishida menginternalisasi berbagai macam konstruksi filsafat Buddhis dan
menjadikan teks kanon untuk menunjukkan berbagai macam inkonsistensi dalam filsafat
Barat, khususnya dalam tradisi filsafat Eropa. Pada permulaannya Nishida menjadikan
tilsafatnya sebagai sebuah respon terhadap neo-Kantianisme dan belakangan menjadi suatu
formulasi filosofis yang digunakan untuk menumbangkan konstruksi filsafat dualistik yang
menjadi paradigma utama dalam diskusi filsafat Barat pada saat itu. Paradigma filsafat
yang dibangun oleh Nishida adalah paradigma filsafat non-dualistik. Demi merealisasi
terbentuknya paradigma filsafat yang demikian, Nishida menciptakan suatu gagasan
logika tentang “kontradiksi identitas diri absolut” (zettai mujunteki jiko doitsu) yang secara
sederhana dapat dipahami sebagai logika kontradiksi diri absolut. Nishida beranggapan
bahwa paradigma non-dualistik hanya dapat ditemukan dalam formulasi Buddhisme
tradisional. Dari sini jelas bahwa dalam berfilsafat, Nishida melakukan suatu komparasi
antara Buddhisme khususnya tradisi Zen dengan pandangan filosofisnya sendiri (Fattah &
Tangrestu, 2024: 72-73).

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 8



Dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitaro - Galuh Nur
Fattah

Nishida secara terbuka menolak segala macam pandangan metafisik yang dualistik dan
pluralistik mengenai realitas ini. Bagi Nishida, realitas ini adalah suatu kesatuan dan tidak
mungkin ada suatu hal yang berada di luar realitas ini. Keberagaman yang muncul di dalam
realitas ini merupakan abstraksi terbatas dari bahasa karena keterbatasan subjek dalam
melihat keseluruhan abstraksi universal dari alam semesta ini. Nishida berargumen bahwa
individu harus ditempatkan secara ontologis terlebih dahulu sebelum diabstraksi untuk
diketahui segala macam kualitas partikularnya. Penempatan individu secara ontologis ini
berimplikasi pada suatu konsep spasial yang disebut sebagai basho atau “tempat.” Konsep
tempat ini lebih lanjut dipahami sebagai suatu tempat bagi ketiadaan (zettai mu)
(Matsumoto, 1974: 69-70).

Ekspresi bahasa dalam kalimat sering dipandang sebagai sebuah upaya dari subjek kepada
objek, tetapi di saat yang bersamaan juga merupakan suatu tindakan yang memungkinkan
subjek untuk diidentifikasi sebagai objek, saat ada subjek lain yang hadir. Hal ini
merupakan suatu bentuk sederhana untuk memahami ketiadaan dalam kontradiksi diri
absolut. Secara ontologis, individu adalah kontradiktif di dalam dirinya sendiri, namun
pada sisi yang lain juga kontradiktif dengan keberadaan individu lainnya. Meski begitu
oposisi tersebut tidaklah dipandang sebagai suatu oposisi yang permanen, tetapi sebagai
wilayah oposisi yang sifatnya temporal karena sifatnya yang dinamis. Suatu hal yang
objektif pada dasarnya tidak pernah muncul dari yang subjektif, sebaliknya, suatu hal yang
subjektif pada dasarnya tidak pernah muncul dari yang objektif, kedua hal tersebut pada
hakikatnya bersifat temporal dan “kosong.” Interupsi yang terjadi di antara keduanya
merupakan suatu hal yang natural, hal itu adalah identitas diri yang terbentuk dari berbagai
kontradiksi yang ada dan kontradiksi tersebut adalah kontradiksi yang bersifat absolut
(Kitaro, 2012: 146-147).

Pada dasarnya individu-individu selalu dimediasi pada tatanan terkecil oleh berbagai
faktor esensial. Para individu tersebut menempatkan kesadaran mereka untuk hidup
berdampingan sebagai saudara dalam suatu esensi yang sama. Saat individu-individu
tersebut kehilangan ketunggalannya, selanjutnya mereka tidak dapat lagi berdiri sebagai
individu. Segala bentuk dan pandangan yang dianggap sebagai hakikat dari keberadaan
kemudian dihilangkan, karena segala bentuk pandangan dan anggapan yang meyakini
tentang adanya esensi merupakan suatu pandangan yang tidak sesuai dengan realitas, hal
inilah yang disebut oleh Nishida sebagai tempat bagi ketiadaan. Pandangan tentang
ketiadaan milik Nishida ini sangat dipengaruhi oleh teologi negatif yang ada dalam
struktur filosofis Buddhisme Zen yang berpandangan bahwa ketiadaan adalah landasan

bagi kemunculan segala bentuk eksistensi (Matsumoto, 1974: 70).

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 9



Dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitaro - Galuh Nur
Fattah

Tidak dapat dipungkiri bahwa selain mendapat pengaruh Buddhisme yang kuat, Nishida
juga mendapat pengaruh dari tradisi pemikiran filsafat Barat, terutama Hegel, Kant, serta
Heidegger, tetapi pada perkembangannya justru berpotensi menciptakan suatu sistem
filsafat baru yang justru mengkritik tradisi filsafat Barat. Selain mendapat pengaruh dari
tradisi filsafat Barat Modern, Filsafat Nishida juga mendapat pengaruh dari tradisi filsafat
Yunani Klasik. Corak filsafat Yunani Klasik dalam Filsafat Nishida terkait dengan konsep
chora yang secara lengkap ada di dalam karya Plato berjudul Timaeus. Selain dipengaruhi
oleh pandangan Plato, filsafat Nishida juga dipengaruhi oleh pandangan Parmenides
tentang kesatuan. Pengaruh Plato dan Parmenides ini kemudian dielaborasikan dengan
beberapa konsep dasar dalam doktrin Buddhisme Zen dan menjadi fondasi bagi metafisika
ketiadaan mutlak (zettai mu) yang dikembangkan oleh Nishida. Pandangan metafisika
seperti inilah yang sangat sulit dipahami oleh tradisi filsafat Barat (Gilbert, 2023: 2-3).

Logika kontradiksi diri absolut adalah logika yang digunakan oleh Nishida untuk
menjelaskan ketiadaan mutlak. Pemahaman mengenai ketiadaan absolut itu bertitik tolak
dari sebuah metafisika non-dikotomis antara subjek dan objek. Hubungan subjek-objek
adalah suatu kesatuan yang utuh dalam tatanan realitas atau kosmos. Hal itu berimplikasi
pada faktisitas bahwa tidak ada hal lain yang berada di luar realitas itu sendiri. Realitas ini
adalah faktisitas yang apa adanya. Secara sederhana, pemahaman terhadap ketiadaan
mutlak dapat dilakukan dengan membuat suatu negasi. Nishida menjelaskan bahwa negasi
adalah metode yang memungkinkan bagi seseorang untuk memahami hakikat alam
semeseta ini, yaitu ketiadaan. Nishida menjelaskan bahwa “realitas ini adalah negasi yang
tersusun dari serangkaian negasi” dengan kata lain adalah “sebuah negasi dari negasi yang
dinegasikan.” Dalam struktur matematis, sebuah negasi yang dinegasikan tentu akan
kembali pada bentuk afirmatif, jika dinegasikan lagi akan selalu kembali pada titik awalnya.
Hal ini membuktikan bahwa pada hakikatnya tidak terjadi apa-apa. Semua hal yang
dialami saat ini adalah temporer dan bergerak menuju titik awal. Kesadaran ini muncul dari
ketiadaan dan akan berakhir pada ketiadaan. Realitas ini pun sama, dimulai dari ketiadaan
dan akan kembali pada ketiadaan. Ketiadaan adalah keadaan “pra-ada” sekaligus “post-

7

ada.” Dalam realitas manusia, kehidupan dimulai dari ketiadaan ke keberadaan.
Keberadaan substansial manusia tidaklah menjadi akhir, keberadaan tersebut terus
bergerak dalam proses alamiahnya, yaitu lahir, tumbuh, menjadi dewasa, menua, dan
akhirnya mati. Kematian adalah fase terakhir dari “ada” yang semula “tidak ada” dan
kembali kepada “tidak ada.” Kronologinya dimulai dari ketiadaan (pra-ada), keberadaan,
dan kembali pada ketiadaan (post-ada). Proses tersebut terjadi berulang-ulang kali pada

setiap jenis keberadaan (Heisig et al., 2011: 63).

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 10



Dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitaro - Galuh Nur
Fattah

Ketiadaan mutlak (zettai mu) bagi Nishida adalah suatu hal yang niscaya karena tidak
mungkin ada keberadaan yang tidak dilandasi oleh ketiadaan. Konsep Nishida tentang
ketiadaan tersebut selanjutnya dikembangkan menjadi sebuah logika ruang yang disebut
sebagai basho. Logika tersebut menjelaskan bahwa ketiadaan tidak bertepi adalah tempat
tertinggi bagi segala yang ada. Keberadaan selalu dimulai dari ketiadaan dan bergerak
menuju ketiadaan itu sendiri. Kosmos pun bergerak dengan cara yang demikian, setelah
terjadi ledakan besar (big bang) dan alam semesta ini terbentuk, alam bergerak dengan
sendirinya dengan cara yang alami, dari ketiadaan menuju ketiadaan. Fusi nuklir pada
bintang-bintang yang ada tidaklah abadi, fusi nuklir tersebut memiliki batasan, ketika
energi yang dimiliki fusi tersebut habis maka bintang-bintang tersebut akan mati dan jatuh
ke dalam gravitasinya sendiri dan jika masanya cukup, sangat mungkin menjadi black hole.
Planet-planet yang ada di sekitar bintang tersebut juga akan hancur dan jika ada kehidupan
di dalamnya, kehidupan itu juga pasti akan punah seketika. Jika semua bintang di alam
semesta ini kehabisan fusi nuklir, alam semesta pasti akan kosong. Berdasarkan fakta
tersebut, Nishida menjelaskan bahwa ketiadaan (zettai mu) adalah landasan bagi “yang ada”
dan merupakan suatu hubungan koeksistensi yang harmonis dalam proses dialektis
panjang yang sadar pada dirinya sendiri (Kitaro, 1990: xxiii).

3. Prajiia Paramita Hrdaya Siitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut

Logika kontradiksi diri absolut (gutaiteki ronri) adalah turunan integral dari konsep Nishida
tentang realitas diri atau identitas diri. Logika ini memiliki peran sentral dalam dimensi
tilsafat manusia yang dikembangkan oleh Nishida. Logika ini secara struktural mendapat
pengaruh Buddhisme Zen yang kuat. Logika ini berdasarkan pada pencerapan
pengetahuan yang didapatkan dari realitas yang kemudian dijadikan “ekspresi diri atas
realitas” atau dapat juga dikatakan sebagai “logika konkrit” yang tidak kosong tetapi juga
tidak berisi apapun. Hal tersebut adalah sesuatu yang pasti ada dan dialami dalam realitas.
Logika kontradiksi diri absolut dibangun di atas rangkaian diskriminasi logis. Nishida
membagi diskriminasi tersebut ke dalam tiga jenis kriteria yang berbeda, di antaranya
(Kozyra, 2008: 74-75):

Pengecualian irasional (higoriteki mufunbetsu): Pengecualian karena dinyatakan tidak logis.
Saat ditemukan sebuah pernyataan irasional maka pernyataan tersebut dapat diabaikan
karena tidak dapat dijastifikasi benar ataupun salah secara logis. Pada dasarnya pernyataan
irasional tidak dapat diikat atau dijastifikasi dengan hukum-hukum logika, oleh sebabnya

pernyataan tersebut dapat diabaikan tanpa lebih lanjut dianalisis secara logis.

Pengecualian rasional (goriteki mufunbetsu): Logika yang sesuai dengan prinsip logika

formal non-kontradiksi (“A” adalah bukan “non-A”). Logika ini adalah logika yang sejalan

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 11



Dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitaro - Galuh Nur
Fattah

dengan pandangan logis Quentin Meillassoux dan Immanuel Kant. Harus dipahami bahwa
dalam merujuk logika formal, Nishida menggunakan beberapa istilah seperti “logika yang
diabstraksi” (taishoteki ronri) dan “logika abstrak” (chiishoteki ronri). Logika formal dianggap
sebagai standar penilaian benar afirmatif dan negatif. Oleh karena itu, logika formal juga

sering disebut sebagai “logika dua nilai.”

Pengecualian tanpa pengecualian (mufunbetsu no funbetsu), yang sesuai dengan prinsip
bahwa kebenaran dapat dicapai melalui afirmasi sekaligus negasi dalam waktu yang
bersamaan. Oleh sebabnya, logika ini sering disebut sebagai logika satu nilai. Nilai tersebut

adalah nilai dari identitas diri yang saling bertentangan.

Inti dari logika kontradiksi diri absolut Nishida ada pada jenis logika ketiga, yaitu
pengecualian tanpa pengecualian (mufunbetsu no funbetsu). Prinsip logika formal non-
kontradiksi (“A” adalah bukan “non-A”") yang diadopsi oleh Nishida hanyalah satu aspek
dari logika kontradiksi diri absolut (“A” adalah bukan “non-A” dan “A” adalah “non-A").
Hal inilah yang menjadi alasan mengapa logika formal non-kontradiksi masih diperlukan
dalam penjelasan logika kontradiksi diri absolut. Hal tersebut karena logika kontradiksi diri
absolut bukanlah logika yang berlawanan dengan logika formal yang rasionalistik karena
sejatinya logika kontradiksi diri absolut merupakan kritik atau kelanjutan dari logika-logika
formal yang ada, salah satunya logika non-kontradiksi. Logika formal yang diadopsi oleh
Nishida, bukanlah logika yang sepenuhnya salah, selama logika tersebut digunakan untuk
melihat seluruh bagian dari determinasi diri dalam realitas. Delusi mungkin saja muncul
ketika seseorang melekat pada logika objektivikasi atau logika formal sehingga tidak
mampu secara tepat memahami keseluruhan struktur dari kontradiksi diri absolut (Fattah
& Tangrestu, 2024: 89).

Dalam Prajiia Paramita Hrdaya Siitra terdapat beberapa bait yang secara logis, memiliki
struktur yang sama dengan model logika pengecualian tanpa pengecualian (mufunbetsu no
funbetsu) yang menjadi ladasan bagi logika kontradiksi diri absolut Nishida, bait-bait
tersebut, di antaranya:

Tha, Sariputra, ritpam $unyata, Siinyataiva riipar; riipam na prthak iinyata, sunyataya na prthag
ripam; yad riupam, sa Sinyatd; ya sunyatd, tad ripam; evam eva vedand-samjrnid-samskara-
vijianam.

Tha, gdriputra, sarva-dharmah sinyata-laksana, anutpannd, aniruddha; amala, avimala; aninag,
aparipirnah.

Artinya:

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 12



Dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitaro - Galuh Nur
Fattah

Wahai Sariputra, wujud adalah kekosongan, kekosongan adalah wujud; kekosongan tak lain dari
wujud, wujud tak lain dari kekosongan; wujud apapun itu kekosongan, kekosongan apapun itu
wujud. Begitu juga sensasi, pembedaan, aktivitas-aktivitas mental yang lain, dan kesadaran.

Wahai Sariputra, semua Dharma bersifat kosong; tidak ada yang muncul dan tidak ada yang lenyap;
tidak bernoda dan tidak murni; tidak ada yang kurang dan tidak yang lengkap.

Dua bait kutipan dari Prajiia Paramita Hrdaya Siitra di atas ini sangat sejalan dengan logika
pengecualian tanpa pengecualian (mufunbetsu no funbetsu) yang menjadi prinsip dasar dari
logika kontradiksi diri absolut. Nishida menjelaskan bahwa logika yang berisi afirmasi
sekaligus negasi pada aspek dan waktu yang sama dapat dipahami sebagai sebuah “sudut
pandang tanpa sudut pandang” (tachiba naki tachiba). Kondisi ini disebutkan oleh Nishida
sebagai logika paradoks atau paralogisme (hairi no ri). Logika paradoks inilah yang
dikembangkan oleh Nishida sebagai logika kontradiksi diri absolut. Logika paradoks
adalah logika yang tidak dapat dinyatakan benar dalam struktur logika Barat, oleh sebab
itu prinsip ini seringkali dibatasi atau bahkan ditolak dalam logika formal karena dinilai
sebagai logika yang absurd. Sebaliknya, Nishida justru berpendapat bahwa logika paradoks
adalah suatu solusi bagi logika itu sendiri demi menjawab kebingungan yang muncul dari
filsafat dan ilmu. Logika kontradiksi diri absolut dapat dipahami sebagai logika non-
kontradiksi, hal itu karena jika dunia ini hanya dipahami melalui satu sudut pandang atau
perspektif saja, maka mustahil untuk dapat melihat dunia ini secara utuh. Identitas diri atau
identitas dari segala hal yang ada di dalam realitas ini merupakan satu kesatuan yang utuh
dari hal-hal yang saling bertentangan. Oleh sebab itu, logika ini merupakan suatu jastifikasi
atas ketiadaan mutlak (zettai mu) yang menjadi basis ontologi dalam filsafat Nishida. Dalam
bait kedua dari kutipan di atas yang merupakan salah satu bait dalam Prajiia Paramita
Hrdaya Sitra, dijelaskan bahwa Dharma sebagai kebenaran yang hakiki, sejatinya bersifat
kosong atau Sunyata (Fattah & Tangrestu, 2024: 89-90).

Dunia ini pada dasarnya berdiri di atas satu kesatuan hukum. Tsujimura Shigekazu, melihat
bahwa logika paradoks yang ada dalam Prajiia Paramita Hrdaya Siitra merupakan sebuah
kesatuan yang tidak dapat dilihat secara parsial. Dunia yang berada dalam kesatuan
hukum, haruslah dilihat sebagai suatu kesatuan sistem yang totalitas. Kekosongan dan
realitas adalah satu kesatuan yang bertolak belakang namun menjadi fondasi bagi segala
yang ada. Kekosongan adalah keseluruhan dari dharma, keberadaan semacam itu
menunjukkan ada suatu kontradiksi diri. Jika kekosongan bersifat sementara, maka tidak
dapat dipungkiri apa yang sedang terjadi pastilah hal yang nyata, dan jika hakikat seperti
itu disebut sebagai kenyataan dari apa yang sedang terjadi, maka tidak mungkin nyata

karena sementara. Pemahaman terhadap kekosongan haruslah dibarengi dengan hal yang

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 13



Dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitaro - Galuh Nur
Fattah

bertentangan di sisi yang lain. Tsujimura memberikan sebuah catatan tentang Prajia
Paramita Hrdaya Sitra, bahwa penulis Sitra ini tidak memberikan distingsi yang
membedakan ketiadaan dan kekosongan. Bagi Tsujimura, ketiadaan dan kekosongan
adalah dua hal yang berbeda dan haruslah didefinisikan dengan jelas, karena Prajiia
Paramita Hrdaya Siitra menyatakan kekosongan sebagai kondisi negatif yang justru
mengacu pada ketiadaan. Hal ini justru akan merujuk pada pandangan yang salah tentang
ajaran Buddhisme secara esensial, karena Buddha tidak pernah mengajarkan ajaran tentang
ketiadaan, tetapi yang diajarkan adalah tentang kekosongan pada level esensi tanpa
menihilisasi keberadaan dan realitas yang di alami (G #1%—, 1976: 709-712).

Hakuin, seorang Zen Master memberikan suatu komentar terkait dengan Prajiia Paramita
Hrdaya Siitra, bahwa kontradiksi yang ada dalam Prajia Paramita Hrdaya Sitra adalah
sebuah keadaan batin yang disebut sebagai “non-dualisme absolut” yang melihat dunia ini
secara seimbang dan bebas dari segala macam bentuk diskriminasi. Meski begitu Hakuin
juga memberi sebuah pernyataan bahwa, jika pandangan non-dualisme tersebut
dimutlakkan dan dijadikan sebagai sebuah pandangan dasar untuk mendiskriminasi
pandangan lain, maka pandangan tersebut harus dihancurkan. Pandangan salah yang
menjadikan pandangan non-diskriminasi untuk mendiskriminasi pandangan lain,
dikatakan oleh Hakuin sebagai “kematian Zen.” Pandangan ini berdasarkan pada
pandangan Guru dari Hakuin sendiri, yaitu Shoju-rojin (Nishimura, 1962: 195-193). Hal ini
dapat dipahami bahwa kekosongan dalam Prajiia Paramita Hrdaya Sitra adalah sebuah
kondisi yang lepas dari semua bentuk diskriminasi yang merupakan hasil dari buah-buah

pikiran.

KESIMPULAN
Berdasarkan penjelasan di atas, dapat disimpulkan bahwa logika kontradiksi diri absolut

memiliki korelasi dan struktur yang sama dengan model logika yang ada dalam Prajiia
Paramita Hrdaya Siitra. Telah dikonfirmasi bahwa model logika dalam Prajiia Paramita
Hrdaya Siitra adalah logika negasi yang berupaya untuk mengatasi logika dualistik. Upaya
ini dilakukan untuk menghapus segala halangan-halangan yang menghambat proses
pencerahan, salah satunya adalah kemelekatan terhadap konsep-konsep. Nirvana hanya
dapat dicapai jika seseorang dapat mengatasi dualitas dan segala macam diskriminasi yang
diciptakan oleh pikiran. Secara metafisik, Nishida dalam logika kontradiksi diri absolut
(zettai mujunteki jiko doitsu), juga secara terbuka menolak segala pandangan logis yang
bersifat dualistik, bahkan pluralistik. Bagi Nishida, realitas ini merupakan suatu kesatuan
yang sistematis. Tidak mungkin ada hal yang berada di luar realitas ini, oleh sebabnya

realitas tidak mungkin untuk dibagi-bagi dan dipisahkan dari kesatuannya. Logika

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 14



Dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitaro - Galuh Nur
Fattah

keterbalikan dalam Prajnia Paramita Hrdaya Siitra mengantarkan Sunyata, sedangkan logika
kontradiksi diri absolut Nishida Kitaro, mengantarkan pada zettai mu. Baik Sunyata dan
zettai mu, secara terminologis berarti kekosongan. Inilah mengapa dikatakan bahawa logika
kontradiksi diri absolut milik Nishida Kitaro dan logika keterbalikan dalam Prajria Paramita
Hrdaya Siitra sangat identik.

Logika kontradiksi diri absolut yang dijelaskan oleh Nishida secara formulatif dipahami
sebagai logika pengecualian tanpa pengecualian (mufunbetsu no funbetsu). Logika tersebut
adalah logika dengan prinsip non-kontradiktif dengan mengadopsi serangkaian logika
formal seperti “A” adalah “non-A” dan negasinya, yaitu “A” adalah bukan “non-A.” Logika
yang diadopsi oleh Nishida tersebut bukanlah logika yang sepenuhnya dinyatakan salah,
karena prinsip-prinsip logika formal non-kontradiksi masih diperlukan sebagai penjelasan
logika kontradiksi diri absolut. Negasi-negasi yang ada di dalam Prajiia Paramita Hrdaya
Sutra yang mengarah pada Sunyata atau kekosongan, dalam kerangkan logika Nishida,
dipahami sebagai sebuah “sudut pandang tanpa sudut pandang” (tachiba naki tachiba),
logika ini juga dapat dipahami sebagai logika paradoks atau paralogisme (hairi no ri). Logika
paradoks inilah yang menjadi inti dan cikal bakal dari logika kontradiksi diri absolut yang
dikembangkan oleh Nishida Kitaro.

Hal penting yang perlu diperhatikan lebih jauh tentang diskursus ini adalah kritik yang
datang dari Tsujimura Shigekazu terhadap naskah Prajiia Paramita Hrdaya Siitra. Tsujimura
melihat bahwa naskah Prajiia Paramita Hrdaya Siitra tidak memberikan distingsi yang jelas
mengenai makna ketiadaan dan kekosongan yang diterjemahkan di dalam teks tersebut.
Prajiia Paramita Hrdaya Siitra menyatakan kekosongan sebagai kondisi negatif yang justru
mengacu pada ketiadaan. Menurut Tsujimura, hal ini justru akan merujuk pada pandangan
yang salah berkaitan dengan doktrin Buddhisme, karena Buddhisme tidak mengajarkan
mengenai doktrin ketiadaan, tetapi mengajarkan tentang kekosongan pada level esensi.
Hakuin, seorang Zen master memberikan suatu penegasan bahwa kontradiksi dalam Prajiia
Paramita Hrdaya Sutra adalah sebuah gambaran keadaan batin yang disebut sebagai “non-
dualisme absolut,” yang melihat dunia ini secara seimbang dan tanpa diskriminasi. Shoju-
rojin memberi peringatan, bahwa orang yang belum mencapai pencerahan masih bisa
terjebak dalam pandangan salah tentang pandangan tanpa diskriminasi ini, ketika
menjadikan pandangan non-diskriminasi ini untuk mendiskriminasi pandangan yang lain.
Kekosongan yang dijelaskan dalam Prajiia Paramita Hrdaya Stitra dan logika kontradiksi diri
absolut Nishida Kitaro adalah sebuah kondisi yang lepas dari semua diskriminasi yang

merupakan hasil dari buah-buah pikiran.

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 15



Dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitaro - Galuh Nur
Fattah

DAFTAR PUSTAKA

Anandajoti, B. (2013). Prajiiaparamita-Hrdayam: The Heart of the Perfection of Wisdom. Ancient
Buddhist  Texts. https://ancient-buddhist-texts.net/Texts-and-Translations/Short-
Pieces-in-Sanskrit/Prajnaparamita-Hrdaya.htm

Attwood, J. (2017). Form is (Not) Emptiness: The Enigma at the Heart of the Heart Sutra.
Journal of the Oxford Centre for Buddhist Studies, 13(Buddhist Philosophy), 52-80.
https://philpapers.org/rec/ ATTFIN

Bakker, A., & Zubair, A. C. (1990). Metodologi Penelitian Filsafat. Kanisius.

Fattah, G. N., & Tangrestu, V. (2024). Ketiadaan Mutlak dalam Buddhisme Zen Perspektif
Pemikiran Nishida Kitaro dan Korelasinya dengan Realitas. Media Jurnal Filsafat Dan
Teologi, 5, 1(Filsafat), 71-92. https://doi.org/https://doi.org/10.53396/media.v5i1.267

Gilbert, B. (2023). Recollecting Plato in Nishida. The Journal of East Asian Philosophy, 1, 1(East
Asian Philosophy), 1-20. https://doi.org/https://doi.org/10.1007/s43493-023-00030-7

Heisig, J. W., Kasulis, T. P., & Maraldo, J. C. (2011). Japanese Philosophy: A Sourcebook.
University of Hawai’i Press.

Karim, M. S. A. (2018). Kritik Atas Korelasionisme (Analisa Pemikiran Materialisme
Spekulatif Quentin Meillassoux). JAQFI: Jurnal Aqidah Dan Filsafat Islam, 3, 1(Filsafat),
1-12. https://doi.org/https://doi.org/10.15575/jaqfi.v3i1.9547

Kitaro, N. (1990). An Inquiry into the Good (M. Abe (ed.); English). Yale University Press.

Kitaro, N. (2012). Ontology of Production: Three Essays (W. Haver (ed.); English). Duke
University Press.

Koft, G. (2009). Nishida’s Conception of Person. In Buddhist Philosophy: Essential Readings
(pp- 358-369). terebess.hu. https://terebess.hu/zen/mesterek/nishida.pdf

Kozyra, A. (2008). Nishida Kitaro’s Logic of Absolutely Contradictory Self-Identity and the
Problem of Orthodoxy in the Zen Tradition. International Research Centre for Japanese
Studies, National Institute for the Humanities, 20, 1(Philosophy), 69-110.

Lu, L.-T. (2022). Five Skandhas, Prajnaparamita Heart Sutra, and Business Management.
International Journal of Management Studies and Social Science Research, 4, 1(Social
Science), 21-27.

Matsumoto, M. (1974). The Absolute, Relatives and Nothingness. Revue Internationale de
Philosophie, 28(Philosophy), 68-81.

Nishimura, E. (1962). On Hakuin’s “Commentary and Poems on the Prajha-Paramita-
Hrdaya-Sutra.”  ##%#f%, 1, 1(Studies in Zen Buddhism), 200-193.
https://buddhism.lib.ntu.edu.tw/en/journal/journaldetail.jsp?seq=1674&comefrom=bo
okdetail

Nyoto. (2016). Penjelasan Ajaran dalam Prajna Paramita Hdraya Sutra (Sin Cing). OSF,

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 16



Dimensi Prajiia Paramita Hrdaya Sitra dalam Logika Kontradiksi Diri Absolut Nishida Kitaro - Galuh Nur
Fattah

1(Buddhisme), 1-10. https://doi.org/https://doi.org/10.31219/0sf.io/34qdg

Streng, F. J. (1982). Realization of Param Bhutakoti (Ultimate Reality-Limit) in the
“Astasahasrika Prajnaparamita Sutra.” Philosophy East and West, 32, 1(Buddhist
Philosophy), 91-98.

Tadisa, P. S. (2010). Penjelasan Singkat Prajna Paramita Hrdaya Sutra. Majalah Harmoni, 1.
https://www.majalahharmoni.com/daftar-isi-majalah/edisi-16/prajna-paramita-
hrdaya-sutra/

TME—. (1976). MBEBOBORBEMHE K. NES2HBHBME, 24, 2(Buddhist
Philosophy), 709-712. https://doi.org/https://doi.org/10.4259/ibk.24.709

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 6 No. 1, Juni 2025 | 17



