
Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 43 

 

 
 

 

TINJAUAN ETIKA DEONTOLOGI IMMANUEL KANT TERHADAP 

PRAKTIK DĀNA DALAM BUDDHISME: SEBUAH KAJIAN 
FILOSOFIS ATAS TEKS DĀNAMAHAPPHALA SUTTA 

 

Galuh Nur Fattah 

Asisten Peneliti Program Magister ilmu Filsafat Universitas Gadjah Mada 

galuh.nur.f@mail.ugm.ac.id 
 

Article History:  

Accepted : 12 April 2024 

Revisedisi  : 14 Juni 2024 

Published : 30 Juni 2024  

Doi: 10.53565/patisambhida.v5i1.1189  

 

Abstrak 

Artikel penelitian ini memberikan penjelasan mendalam mengenai makna praktik dāna dalam 

Buddhisme yang ditinjau berdasarkan teori etika deontologi Immanuel Kant, dengan fokus pada 

teks Dānamahapphala Sutta (AN 7.52) sebagai sumber dan objek analisis filosofisnya. Diketahui 

bahwa tindakan etis atau moral dalam etika Kant dibagi menjadi dua klasifikasi, yaitu tindakan 

yang bersifat imperatif hipotetis dan tindakan yang bersifat imperatif kategoris. Tindakan yang 

bersifat imperatif hipotetis dalam etika Kant dipandang sebagai tindakan yang tidak memenuhi 

syarat sebagai tindakan yang baik karena berfokus pada imbalan yang mungkin diterima, 

sebaliknya tindakan yang bersifat imperatif kategoris dipandang sebagai tindakan yang ideal untuk 

dikatakan baik karena dilakukan tanpa syarat dan hanya berbasis pada kewajiban semata. Dalam 

analisis etika Kant tersebut, ditemukan bahwa praktik dāna tidak dapat secara otomatis dikatakan 

sebagai tindakan yang bersifat imperatif kategoris. Jika praktik dāna tersebut dilakukan atas 

motivasi untuk mendapatkan imbalan tertentu yang secara kualitas dalam Buddhisme dapat 

diklasifikasikan sebagai hina dāna dan majjhima dāna maka dalam sudut pandang etika Kant, praktik 

dāna tersebut dapat dikategorikan sebagai imperatif hipotetis dan bukan merupakan tindakan yang 

secara deontologis baik. Sedangkan jika praktik tersebut dilakukan tanpa suatu motif apapun dan 

semata-mata dilakukan karena praktik itu baik seperti yang Buddha jelasakan pada bagian akhir 

Dānamahapphala Sutta (AN 7.52) dan dapat diklasifikasikan sebagai panita dāna, maka praktik dāna 

tersebut dapat dikategorikan sebagai imperatif kategoris yang secara deontologis baik. 

Kata Kunci: Praktik Dāna, Etika Deontologi, Immanuel Kant, Dānamahapphala Sutta. 

  

Abstract 

This research article provides an in-depth explanation of the meaning of dāna practice in Buddhism based on 

Immanuel Kant's theory of deontological ethics, focusing on the text of Dānamahapphala Sutta (AN 7.52) as 

the source and object of philosophical analysis. It is known that ethical or moral actions in Kant's ethics are 

divided into two classifications, namely hypothetical imperative and categorical imperative. Hypothetical 

imperative in Kant's ethics are seen as actions that do not qualify as good actions because they focus on the 

rewards that might be received, whereas categorical imperative are seen as ideal actions and to be good because 

they are done unconditionally and only based on obligation. In Kant's ethical analysis, it is found that the 

practice of dāna cannot automatically be said to be a categorical imperative action. If the practice of dāna is 

done for the motivation of getting certain rewards which in Buddhism can be classified as hina dāna and 

mailto:galuh.nur.f@mail.ugm.ac.id


Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 44 

 

majjhima dāna then in Kant's ethical point of view, the practice of dāna can be categorized as a hypothetical 

imperative and is not a deontologically good action. On the other hand, if the practice is done without any 

motive and solely because it is good as the Buddha explained at the end of the Dānamahapphala Sutta (AN 

7.52) and can be classified as panita dāna, then the dāna practice can be categorized as a categorical imperative 

that is deontologically good. 

Keywords: Dāna Practice, Deontological Ethics, Immanuel Kant, Dānamahapphala Sutta. 

 

PENDAHULUAN 

Dalam berbagai tradisi spiritual atau keagamaan, terdapat suatu praktik memberi yang 

dapat dipahami sebagai suatu komitmen sosial terhadap sesama dalam praktik beragama. 

Terdapat perbedaan penyebutan dan penggunaan terminologi di tiap-tiap tradisi spiritual 

dan sistem keagamaan yang ada dalam menyebut praktik memberi tersebut. Selain 

memiliki perbedaan penggunakaan terminilogi, praktik memberi di dalam tiap-tiap agama 

juga memiliki perbedaan modus doktrin atau teologis yang berbeda. Misalnya di dalam 

tradisi Islam, praktik memberi yang sering disebut sebagai sedekah atau shadaqoh memiliki 

makna teologis yang berumuara pada ridha atau restu dari Tuhan (Allah SWT). Dalam 

pandangan Islam praktik sedekah berarti mendermakan atau menyumbangkan harta-

benda di jalan Tuhan. Secara singkat dapat dipahami bahwa Islam memandang sedekah 

sebagai suatu perbuatan baik yang dilakukan oleh seseorang kepada orang lain secara 

spontan dan sukarela tanpa batas waktu dan jumlah tertentu dan semata-mata dilakukan 

karena ridha Tuhan (Paslah et al., 2021). 

Di dalam tradisi Kristen praktik memberi ini juga didasarkan pada eksistensi Tuhan sebagai 

aspek ultim dari seluruh doktrin teologi Kristen. Dalam pandangan Kristen sesorang yang 

mengaku sebagai anak Tuhan, sudah sepatutnya hidup mengikuti teladan Yesus yang lahir 

ke dunia ini untuk memberikan segenap hidup dan nyawa-Nya demi menebus dosa 

seluruh manusia di bumi, selain itu Yesus pun mengajarkan bahwa tindakan memberi 

adalah suatu tindakan yang mulia dan menjadi salah satu hukum utama dalam teologi 

Kristen. Oleh sebab itu, dalam pandangan Kristen praktik sedekah atau memberi dipahami 

sebagai suatu tindakan mulia yang sangat pragmatis guna menaati apa yang dicontohkan 

oleh Tuhan dan diwartakan di dalam Injil. Dalam teologi Kristen, seorang anak Tuhan 

haruslah menjadi berkat bagi sesama (Kurniawan & Nayoan, 2022). 

Dari dua tradisi agama Ibrahim (Abrahamic Religion) yang telah dijelaskan di atas, terdapat 

perbedaan dan juga kesamaan di antara keduanya. Di dalam tradisi Islam, dipahami bahwa 

praktik memberi atau sedekah, sangat menekankan pada pemahaman bahwa sedekah 

berfungsi sebagai penyucian jiwa dari sifat serakah (kikir) karena ditentukan oleh 

kemurahan hati dan kegembiraan ketika mengeluarkan harta semata karena Tuhan (Allah 

SWT). Secara komunal praktik ini juga didorong oleh keinginan untuk mengembangkan 

kasih sayang atau rasa persaudaraan sesama umat Islam (kemaslahatan umat). Pada 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 45 

 

tatanan yang transenden, praktik sedekah dalam Islam juga dipahami sebagai 

pengaktualisasian akhlak Tuhan ke dalam diri. Hal ini didasarkan pada pemahaman bahwa 

Tuhan memiliki segala sifat-sifat pemurah yang mulia, seperti sifat Maha Pengasih, Maha 

Penyayang, dan Maha Pemberi. Rasa kemanusiaan yang dapat muncul dari praktik 

sedekah tersebut, di antaranya rasa cinta kasih. Sedekah dapat memunculkan rasa cinta 

kasih orang-orang yang tidak berdaya (miskin) kepada orang-orang kaya. Dalam sudut 

pandangan ritus keagamaan, sedekah juga diyakini dapat mensucikan harta dari 

bercampurnya harta milik sendiri dan hak milik orang lain. Dengan melakukan sedekah 

seorang muslim meyakini bahwa harta yang didapatkan dan dimilikinya akan membawa 

pada keberkahan (Paslah et al., 2021). 

Tidak seperti konsep Islam yang berpraktik sedekah demi kemaslahatan umat dan 

persaudaraan sesama muslim. Sedekah dalam teologi Kristen, lebih diwarnai oleh sebuah 

modus logis tentang subjek yang diberi. Hal itu didasarkan pada suatu kutipan ayat yang 

berbunyi: 

“Selalu ada dari mereka yang menjual harta miliknya, lalu membagi-bagikannya kepada siapapun 

sesuai dengan keperluannya masing-masing” (Kis. 2:45).  

Kutipan ayat tersebut memiliki makna bahwa tiap-tiap orang Kristen yang mampu secara 

finansial hanya akan memberikan sesuatu apabila memang ada orang Kristen lain yang 

benar-benar membutuhkan bantuan. Hal tersebut bermakna bahwa suatu pemberian akan 

benar-benar menjadi berkat ketika diberikan kepada orang-orang yang tepat. Pemberian 

materi yang diberikan kepada orang-orang yang memiliki karakter buruk tidak akan 

menjadikannya berkat karena akan memperburuk karakter mereka. Agama Kristen 

memandang bahwa dalam praktik memberi diperlukan suatu kebijaksanaan. Dari titik ini, 

dapat dipahami bahwa dalam pandangan Kristen, praktik memberi harus didasarkan pada 

syarat yang cukup, dan hal itu pada dasarnya adalah suatu hal yang dituntunkan oleh Roh 

Kudus (bagian dari Trinitas Ketuhanan Kristen) (Kurniawan & Nayoan, 2022). 

Praktik memberi dari dua tradisi agama teistik, yaitu Islam dan Kristen di atas memberikan 

gambaran yang jelas bahwa praktik memberi dalam kedua tradisi tersebut bersumber atau 

bermuara pada Tuhan. Praktik memberi haruslah berdasar pada modus ketuhanan, baik 

praktik yang berdasar pada sifat dan perilaku Tuhan atau praktik yang didasarkan pada 

perintah Tuhan secara langsung. Dari apa yang telah dikutip dan dijelaskan di atas, 

terdapat satu kecenderungan meskipun ini hanya sebuah pernyataan hipotesis, bahwa 

praktik memberi di dalam kedua agama di atas menekankan keutamaan bagi kaum mereka 

sendiri, dalam artian penganut dalam satu agama yang sama. Perbedaan yang paling 

terlihat dari kedua agama tersebut dalam melakukan praktik memberi adalah pada modus 

tindakan. Dalam tradisi Islam modus utamanya adalah untuk meluruhkan seluruh sifat 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 46 

 

kikir dan untuk mensucikan harta pribadi, sedangkan di dalam tradisi Kristen, praktik 

memberi dilakukan atas dasar untuk menghadirkan Tuhan di tengah-tengah manusia agar 

berkat Tuhan bagi sesama dapat direalisasikan. 

Jika agama teistik melakukan tindakan berdasarkan kedudukan Tuhan dan selalu 

dikembalikan pada Tuhan, lalu bagaimana dengan agama non-teistik seperti agama 

Buddha atau Buddhisme dalam melakukan praktik memberi? Tentunya akan sangat aneh 

jika agama non-teistik akan mencari sosok Tuhan dalam modus tindakan moralnya. Sebagai 

tradisi spiritual yang non-teistik, Buddhisme sama sekali tidak menggunakan status 

ontologi Tuhan sebagai basis dari seluruh tindakan moralnya. Secara metafisik, Buddhisme 

berpegang sepenuhnya pada suatu kaidah kausalistik untuk menjelaskan segala fenomena 

yang terjadi di alam semesta ini. Kaidah kausalistik itu disebut sebagai hukum karma (Pāli: 

kamma). Menurut hukum karma, apa yang terjadi pada saat ini adalah konsekuensi logis 

dari apa yang telah diperbuat di waktu yang lalu. Hal ini juga berpengaruh pada modus 

tindakan etik atau moral di dalamnya. Buddhisme memandang bahwa sebuah tindakan 

moral tertentu adalah sebuah sebab bagi suatu keadaan di waktu yang lain. Meski 

terkadang konsekuensi yang diupayakan memiliki kesan pada hal-hal yang bajik atau baik, 

namun pada akhirnya modus itu hanya pendukung bagi seseorang untuk mendapatkan 

suasana batin yang tenang dan selanjutnya dapat lebih mudah merealisasikan pencerahan 

atau Nibbāna (Fattah & Utomo, 2023). 

Praktik memberi dalam kerangka hukum karma tentu akan berimplikasi pada 

terbentuknya karma baik. Karma baik yang diciptakan ini pada dasarnya bukan suatu 

bentuk dari suatu motivasi kehausan atas ganjaran apa yang mungkin didapatkan oleh 

seseorang, namun lebih pada mengkondisikan batin agar lepas dari segala bentuk nafsu 

keserakahan (lobha). Praktik memberi dalam Buddhisme adalah upaya yang tulus tanpa 

modus atau ekspektasi apapun atas hasil yang mungkin didapat, dimensi dan nuansa ini 

sangat mirip dengan suatu tindakan tanpa syarat dalam etika deontologi Immanuel Kant 

yang disebut sebagai imperatif kategoris. Secara definitif, imperatif kategoris dapat 

dipahami sebagai tindakan tanpa syarat (Gusmian, 2014). Untuk memastikan apakah 

praktik memberi dalam Buddhisme atau sering disebut dāna,  memenuhi syarat sebagai 

tindakan moral (moral act) yang tanpa syarat (imperatif kategoris) maka artikel penelitian 

ini bertujuan untuk mengelaborasi dan membuktikan hipotesis tersebut dengan melakukan 

kajian filosofis mendalam terhadap Teks Dānamahapphala Sutta (AN 7.52). 

 

METODE 

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif dengan menggunakan metode hermeneutika 

filsosofis Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair. Penelitian ini dapat dikategorikan 

sebagai penelitian historis factual terkait teks atau naskah dengan metode pengumpulan 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 47 

 

data berupa studi pustaka terhadap teks-teks keagamaan, yang dalam penelitian ini 

berfokus pada teks  Dānamahapphala Sutta (AN 7.52) (Bakker & Zubair, 1990: 67). Analisis 

dalam penelitian ini dilakukan dalam empat tahap, yaitu: 1) Deskriptif, yaitu memberi 

deskripsi mengenai apa itu etika deontologi Immanuel Kant, praktik dāna dalam 

Buddhisme, dan apa isi dari Dānamahapphala Sutta (AN 7.52); 2) Interpretasi, melakukan 

analisis terhadap praktik dāna dalam Buddhisme berdasarkan teks Dānamahapphala Sutta 

(AN 7.52) untuk kemudian ditinjau secara filosofis dari sudut pandang etika deontologi 

Immanuel Kant; 3) Holistika, membuat suatu penjelasan skematik mengenai praktik dāna 

dalam Buddhisme berdasarkan teks Dānamahapphala Sutta (AN 7.52) yang ditinjau dari etika 

deontologi Immanuel Kant; 4) Heuristika, mengupayakan suatu temuan baru yang otentik 

dari tema dan judul penelitian/artikel penelitian ini. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Immanuel Kant, Imperatif Kategoris, dan Etika Deontologi 

Immanuel Kant adalah seorang filsuf yang lahir pada 22 April 1724 di Königsberg, Prussia 

Timur (sekarang Jerman). Dia adalah anak keempat dari sebuah keluarga miskin di tempat 

asalnya tersebut. Orang tua Kant adalah seorang pengrajin pelana kuda dan penganut 

Pietisme yang taat. Saat berusia delapan tahun, Kant mendapat pendidikan awalnya di 

sebuah sekolah yang bernuansakan Pietisme yang kuat, yaitu di Collegium Fridericianum. 

Pada sekolah tersebut Kant muda mendapatkan pendidikan yang penuh disiplin. Pada 

masa pendidikan awal tersebut, Kant mendalami bahasa Latin, karena bahasa Latin adalah 

bahasa yang digunakan oleh banyak orang terpelajar dan ilmuwan pada masa itu (Gaarder, 

1997). 

Saat beranjak dewasa, Kant pernah menjadi guru pribadi untuk beberapa keluarga kaya di 

Königsberg untuk membiayai studinya karena keterbatasan biaya. Kant berteman baik 

dengan Martin Knutzen dan seorang professor matematika dan logika di Universitas 

tempatnya belajar. Pada dasarnya Kant memiliki minat yang besar pada displin ilmu alam, 

seperti fisika, astronomi, dan matematika. Kegiatannya yang cukup aktif di perpustakaan 

pribadi professornya tersebut menjadi pendorong mengapa Kant sangat tertarik dengan 

ilmu-ilmu alam dengan berbagai masalah yang ada di dalamnya (Gusmian, 2014). 

Kant mendapatkan gelar Doktor pada tahun 1755 dengan disertasi berjudul Meditationum 

Quarundum de Igne Succinta Delineation (Pengembaraan Singkat dari Sejumlah Pemikiran 

Mengenai Api). Setelah menjadi seorang Doktor Kant bekerja sebagai seorang dosen di 

Königsberg. Mata kuliah yang diampu oleh Kant, berfokus pada bidang metafisika, 

geografi, filsafat, teologi, astronomi, mineralogi, pedagogi, fisika, matematika, dan logika. 

Berkat keahliannya dalam berorasi, membuat para pendengarnya tergerak dalam berpikir 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 48 

 

dan membuat ide-ide baru. Berkat ketajaman pikirannya dalam menguraikan isi kuliahnya 

juga, membuat Kant dijuluki sebagai der schöne Magister (Guru yang cakap) (Tjahjadi, 1991). 

Kant menjalani kehidupan tanpa menikah sepanjang hidupnya dan hidup dengan sangat 

tertib dan terkesan monoton. Kant memiliki aktivitas yang terjadwal dengan sangat rapi. 

Konon, karena memiliki kehidupan yang sangat terjadwal dan sangat rapi, penduduk 

Königsberg tahu bahwa pada jam setengah empat sore, Kant pasti akan lewat dengan 

menggunakan tongkat dan jas kelabu miliknya. Di balik kehidupannya yang sangat teratur, 

Kant memiliki pemikiran yang sangat revolusioner pada zamannya. Kant dikenal sebagai 

filsuf paling produktif pada zaman ketika dia hidup. Kant meninggal pada tanggal 12 

Februari 1804 karena faktor usia, di usia delapan puluh tahun. Pada tahun-tahun menjelang 

dia wafat, Kant masih sempat menulis catatan mengenai sistem filsafat yang 

dikembangkannya. Semua catatan itu kemudian dikumpulkan dan dibukukan oleh Erich 

Adickes dengan judul Kants Opus Postumum (Karya Anumerta Kant) di tahun 1920 

(Tjahjadi, 1991: 27-28). Kant memiliki dua hal yang paling dikaguminya selama hidup, yaitu 

berbagai misteri tentang alam semesta ini (fisika) dan segala misteri yang terselubung di 

dalam pribadi manusia (etika). Inilah mengapa Kant pernah membuat sebuah pernyataan, 

yaitu “der bestirne Himmel über mir und das moralische Gesetz in mir” yang artinya “Langit 

berbintang di atasku, dan hukum moral di batinku” (Gusmian, 2014). 

Dalam bidang etika, Kant memiliki tiga buku penting, yaitu Grundlegung zur Metaphysik der 

Sitten (Dasar-Dasar Metafisika Kesusilaan: 1785), Kritik der Praktischen Vernunft (Kritik atas 

Akal Budi Praktis: 1788), dan De Metaphysik der Sitten (Metafisika Kesusilaan: 1797) 

(Edward, 1972: 206). Pada dasarnya karya-karya Kant, dikelompokan ke dalam dua bagian, 

yaitu (1) pra-kritis; dan (2) kritis. Periode pra-kritis terjadi antara tahun 1746-1770, ketika 

Kant aktif menulis tentang berbagai masalah dari berbagai bidang ilmu alam. Setelah itu 

selama sebelas tahun tidak ada karya Kant muncul, saat itulah Kant berubah menuju 

periode atau tahap kritis (Suseno, 1997). 

Pemikiran etika Kant bertolak pada pendekatan filsuf-filsuf sebelumnya, Kant menolak 

kecenderungan etika sebelumnya yang berpusat pada pencarian akan kebahagiaan. Bagi 

Kant, kebahagian bukanlah hal penentu dalam moralitas manusia, melainkan pada 

pencarian mengenai apa yang membuat manusia menjadi baik. Hal ini menjadi dasar 

pertanyaan etika Kant, yaitu tentang “apakah ada suatu tindakan etik yang baik pada 

dirinya sendiri?” Perwujudan dari tindakan yang baik pada dirinya sendiri ini bukanlah 

benda atau keadaan di dunia, sifat, atau kualitas manusia. Menurut Kant, terdapat satu 

kenyataan baik yang tidak terbatas, yaitu “baik pada dirinya sendiri,” yaitu kehendak yang 

baik. Ini adalah fondasi pemikiran etika Kant, bahwa kehendak itu baru dikatakan baik 

apabila mau memenuhi kewajibannya. Seseorang bersedia melakukan suatu hal karena hal 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 49 

 

itu memang harus dilakukan. Hal itu dilakukan tanpa memperhitungkan rasa senang atau 

tidak senang terhadap perbuatan tersebut. Kant melihat bahwa kewajiban adalah apriori 

karena berasal dari akal budi praktis yang murni. Apapun yang menjadi kewajiban tidak 

akan pernah ditentukan dan ditemukan dari realitas empiris, seperti suatu tujuan, nilai, 

kebutuhan dan lain sebagainya (Gusmian, 2014). 

Etika Kant pada dasarnya secara radikal berbicara mengenai kewajiban. Pijakan etika Kant 

tidak berdasar pada tindakan yang hanya sekedar kewajiban, tetapi bahwa tindakan yang 

dilakukan semata-mata demi kewajiban itu sendiri. Secara tegas, Kant membedakan antara 

bertindak sesuai dengan kewajiban dan bertindak semata-mata demi kewajiban itu sendiri. 

Pembedaan ini diperjelas dengan beberapa contoh sebagai berikut: Pertama, seorang penjual 

beras yang menjual beras dengan harga yang tidak berlebihan kepada pembeli dalam 

jumlah kecil. Tindakan ini tentu sesuai dengan kewajiban untuk bersikap dengan jujur, 

tetapi tindakan itu belum tentu menunjukkan apapun mengenai suatu tindakan yang dapat 

dikatakan bermoral. Bisa saja penjual beras tersebut melakukan hal itu agar disenangi oleh 

langganannya dengan tujuan agar dagangannya semakin laris dikarenakan dirinya 

memiliki kebaikan dan kejujuran hati. Dalam etika Kant, hal tersebut tidak dapat dikatakan 

sebagai suatu tindakan yang bermoral. Kedua, orang yang hendak mempertahankan 

hidupnya. Pada dasarnya mempertahankan hidup adalah kewajiban setiap orang. Tiap-tiap 

orang pastinya memiliki kecenderungan untuk mepertahankan hidupnya. Jika seseorang 

mepertahankan hidup, hanya didasarkan pada kecenderungan belaka, maka tindakan itu 

tidak memiliki nilai moral apapun. Namun jika tindakan tersebut dilakukan karena 

kesadaran bahwa mempertahankan hidup adalah sebuah kewajiban, maka tindakan 

tersebut dapat dikatakan sebagai tindakan bermoral. Kewajiban adalah instrument yang 

memberi nilai moral pada suatu tindakan (Lega, 2014). 

Pertanyaan yang kemudian muncul terkait dengan kewajiban adalah bagaimana cara 

mengetahui sesuatu yang menjadi kewajiban moral? Apa yang menjadi kriterianya? Kant 

menjelaskan bahwa suatu tindakan menjadi wajib dan tidaknya, di dasarkan pada patokan-

patokan yang disebut sebagai maxime yang merupakan “prinsip yang menjadi penentu dari 

sebuah tindakan”. Maxime bukanlah berbagai macam pertimbangan. Maxime adalah 

seperangkat sikap dasar yang memberi arah bersama dengan berbagai maksud dan 

tindakan konkrit. Misal, orang yang selalu mendahulukan kepentingan orang lain, atau 

sebaliknya hanya peduli pada kepentingan pribadinya dengan mengorbankan orang lain. 

Oleh sebab itu maxime itu dapat menentukan apakah suatu tindak itu baik atau tidak baik. 

Suatu tindakan itu, baik atau tidaknya ditentukan oleh maxime yang melandasinya. Untuk 

menentukan suatu kehendak agar sesuai dengan kewajiban, Kant menekankan bahwa 

apabila suatu tindakan didasarkan pada maxime-maxime yang dapat berlaku secara 

universal, artinya dapat dikehendaki agar berlaku bukan hanya bagi diri sendiri, tetapi juga 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 50 

 

bagi siapapun. Dengan demikian, maxime dapat dinyatakan bermoral jika dapat 

diberlakukan secara universal (Edward, 1972). 

Tindakan moral yang didasarkan pada maxime yang universal ini, kemudian dikembangkan 

oleh Kant dan dirumuskan sebagai imperatif kategoris. Dalam etika Kant, tindakan moral 

dibedakan menjadi dua jenis imperatif, yaitu imperatif hipotetis dan imperatif kategoris. 

Imperatif hipotetis adalah sebuah tindakan yang didasarkan pada suatu modus atau 

perintah bahwa suatu tindakan adalah sebuah alat untuk mencapai sesuatu. Misalnya, 

“saya ingin kaya, maka saya harus bekerja”. Tindakan ini mengandaikan suatu modus 

kausal demi mendapatkan sesuatu. Di sisi lain, imperatif kategoris adalah modus atau 

perintah yang tidak mempertanyakan “untuk apa?” Tindakan moral yang dikategorikan 

sebagai imperatif kategoris adalah tindakan yang didasarkan pada kewajiban tanpa syarat 

dan bersifat universal. Tindakan ini juga tidak mengharapkan suatu tujuan atau timbal 

balik tertentu untuk dicapai. Imperatif kategoris mewajibkan suatu tindakan moral begitu 

saja, tanpa ada satu syarat apapun di dalamnya. Misalnya, barang apapun yang dipinjam, 

harus dikembalikan. Kewajiban ini berlaku begitu saja, tanpa syarat. Sangat jelas bahwa 

konsekuensi perbuatan atau apapun yang dihasilkan oleh perbuatan, tidak berperan sama 

sekali dalam menentukan kualitas moralnya (Hadiwijono, 1998). 

Tentang imperatif hipotetis, dalam praktiknya dapat sangat problematis dan juga asertoris. 

Tindakan dengan tujuan mungkin saja bukan merupakan kehendak yang sebenarnya 

karena subjek yang masih dalam keadaan bingung akan membuat modus dari perintah 

imperatif hipotetis menjadi sangat problematis. Misalnya, ketika masih kecil, seseorang 

tentu belum benar-benar tahu dan paham secara pasti mengenai apa yang benar-benar 

menjadi tujuan hidupnya. Di sisi lain, fasilitas dan sarana untuk mencapai tujuan tertentu 

pasti akan disediakan atau difasilitasi oleh orang tua, namun tujuan akhir dari tujuan hidup 

tersebut tentu tetap menjadi kemungkinan dan belum tentu tetap dan akan tercapai sesuai 

dengan rencana awal. Ini akan menjadi pertentangan jika tujuan awalnya berubah atau hasil 

yang dicapai berbeda dengan apa yang direncanakan di awal (Kant, 1964). Kemudian 

Imperatif hipotetsi asertoris adalah sebuah modus atau perintah demi tercapainya suatu 

tujuan yang hampir dimiliki oleh setiap orang, dan tujuan tersebut adalah kebahagiaan. 

Kebahagiaan dipandang sebagai suatu hal yang niscaya dan didambakan oleh semua 

orang. Permasalahannya di sini adalah apa yang menjadi pasti untuk mencapai 

kebahagiaan seringkali berbeda antara satu orang dengan yang lain. Pada dasarnya setiap 

orang melakukan tindakan yang berbeda-beda dalam mencapai tujuannya, namun semua 

itu dilakukan demi menjamin kebahagiaan masing-masing (Lega, 2014). 

Tentang imperatif kategoris mengandaikan suatu perintah objektif yang mutlak dan perlu 

pada dirinya sendiri, yang terlepas dari segala bentuk tujuan dari perintah objektif itu. Kant 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 51 

 

menyebut imperatif kategoris sebagai prinsip apodiktis praktis karena prinsip tersebut 

menyatakan sebuah tindakan mutlak secara objektif tanpa mengacu pada suatu tujuan 

tertentu. Imperatif kategoris merupakan sebuah perintah moral yang bersifat mutlak dan 

tindakan yang diwajibkan adalah suatu tindakan yang baik secara moral di dalam dirinya 

sendiri. Prinsip objektivitas dalam imperatif kategoris tidak memiliki suatu syarat. Prinsip 

tersebut akan sepenuhnya ditaati oleh semua manusia yang merupakan makhluk berakal-

budi dan merupakan agen moral. Sekalipun dalam praktiknya sangat mungkin terjadi 

pengingkaran, namun nurani akan merasakan bahwa tindakan itu tidak sesuai dengan 

kewajiban moral (Lega, 2014). 

Imperatif kategoris Kant, memiliki dasar yang kuat pada pengakuan akan keluhuran nilai 

manusia. Nilai kemanusiaan adalah tujuan dalam dirinya sendiri. Kant menempatkan nilai 

manusia sebagai entitas yang memiliki nilai berbeda dengan barang. Kant mengakui 

keluhuran nilai yang dimiliki manusia. Karena distingsi tersebut, Kant membedakan secara 

tegas antara sarana dan tujuan. Tentang tujuan, Kant membedakan tujuan menjadi dua jenis 

tujuan, yaitu tujuan subjektif dan tujuan objektif. Tujuan subjektif adalah semata-mata 

tujuan yang ditentukan oleh hasrat pribadi semata saja. Hasrat manusia pada dasarnya 

berasal dari impulsi. Impulsi membuat tujuan dari tindakan menjadi tidak stabil dan 

senantiasa berubah. Oleh sebab itu nilai dari tindakan tersebut menjadi relatif. Imperatif 

hipotetis ini didasarkan pada tujuan subjektif. Di sisi yang lain tujuan objektif adalah tujuan 

yang ditentukan oleh kehendak objektif. Tujuan objektif bersifat mutlak dan universal. 

Imperatif kategoris didasarkan pada jenis tindakan objektif ini. Hukum moral yang 

dipegang oleh Kant sepenuhnya berpegang pada kaidah-kaidah imperatif kategoris ini. 

Bagi Kant, manusia sebagai subjek moral memiliki nilai dan tujuan di dalam dirinya sendiri. 

Pandangan Kant tentang manusia ini dipertegas dengan membedakan benda dan persona. 

Makhluk-makhluk rasional disebut oleh Kant sebaai persona-persona, karena kodratnya 

sudah memiliki nilai di dalam dirinya sendiri. Benda-benda adalah suatu hal yang bernilai 

relatif, karena berfungsi sebagai sarana. Sedangkan manusia sebagai persona yang memiliki 

akal budi bukanlah sarana. Oleh sebab itu menjadi tidak etis jika satu persona menjadikan 

persona lain sebagai sarana (Kant, 1964). 

Imperatif kategoris Kant yang mendasarkan suatu tindakan etis pada kewajiban sebagai 

tujuan, menjadi inti bagi suatu teori etika yang dikenal sebagai etika deontologi. Etika 

deontologi adalah teori etika yang melepaskan sama sekali moralitas dengan konsekuensi 

perbuatan, dan teori etika ini bertentangan dengan etika utilitarianisme yang 

menggantungkan moralitasnya pada konsekuensi dari perbuatan. Deontologi menjelaskan 

bahwa kriteria baik suatu tindakan moral, ada pada kewajiban di dalam perintahnya dan 

kriteria buruk berada pada larangan dari tindakan moral itu sendiri dan bukan dari yang 

lain. Dapat dipahami bahwa perbuatan baik dari segi hukum, belum tentu perbuatan itu 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 52 

 

baik secara etis. Apa yang dinyatakan baik secara hukum hanyalah apa yang sesuai dengan 

kaidah-kaidah legal yang telah ditetapkan, sedangkan baik secara moral atau etis, hal itu 

belumlah cukup memadai. Dari sudut pandang deontologi, suatu perbuatan baru dapat 

dikatakan baik, jika dilakukan karena kewajiban, karena tindakan moral itu baik di dalam 

dirinya sendiri dan harus dilakukan tanpa ada syarat apapun. Kepatuhan hukum hanya 

menekankan pada kepatuhan belaka, sedangkan moralitas etis didasarkan pada kesadaran 

dan pemahaman bahwa hal yang dilakukan itu baik (Gusmian, 2014). Secara garis besar 

deontologi adalah aliran etika yang berorientasi pada nilai baik yang intrinsik, ketimbang 

pada konsekuensi apa yang akan didapatkan dari suatu tindakan etis tertentu. Di dalam 

artikel ini, akan diuji apakah praktik dāna dalam Buddhisme dapat dikatakan sebuah 

tindakan yang secara deontologis, etis atau tidak etis dengan melakukan penelusuran 

mendalam terhadap teks Dānamahapphala Sutta (AN 7.52). 

2. Praktik Dāna sebagai Praktik Memberi dalam Buddhisme 

Dalam tradisi Buddhis, praktik dāna adalah landasan yang paling dasar. Praktik dāna 

memiliki peran yang sangat penting karena menempati posisi pertama dalam sepuluh 

kualitas kesempurnaan (pāramῑ) dan tiga landasan perbuatan berjasa (puññakiriyavatthu). 

Dari sini, dapat pahami bahwa praktik ini merupakan aspek paling fundamental dalam 

menyempurnakan pāramῑ. Tiga perbuatan berjasa mencakup, praktik memberi (dāna), 

moralitas (sῑla), pengembangan batin (bhāvanā). Oleh sebabnya praktik dāna memiliki posisi 

sangat penting dan mendasar dalam Buddhisme. Alasan mengapa praktik dāna menempati 

posisi pertama karena praktik ini adalah praktik yang paling mudah dilakukan dan 

memberikan “hasil” yang paling kecil. Oleh sebab itu, bagi seorang Buddhis tidak 

selayaknya untuk cepat merasa puas ketika melakukan praktik ini, perlu ada upaya 

mempertahankannya dan jika mungkin lebih ditingkatkan lagi, karena praktik ini berguna 

sebagai landasan untuk praktik yang lebih tinggi lagi, yaitu praktik moral dan meditasi. 

Secara terminologis, kata dāna berasal dari bahasa Pali yang artinya adalah sedekah, amal, 

pemberian, atau hadiah. Praktik dāna disebut sebagai berdāna (Sikkhananda, 2010). 

Makna praktik dāna adalah pelepasan atau penyerahan. Secara fungsional praktik ini 

bertujuan untuk mengikis atau menaklukan keserakahan, dengan terkikisnya keserakahan 

maka praktik ini secara perlahan akan merealisasikan ketidakmelekatan. Dalam analisis 

Abhidhamma, kehendak atau keinginan (cetana) mencapai javana citta, kehendak tersebut 

akan bermanifestasi sebagai karma. Praktik dāna pada dasarnya akan disertai oleh 

setidaknya dua akar (hetu) yang baik, yaitu tanpa kesarakahan (alobha) dan tanpa kebencian 

(adosa). Kedua akar tersebut selanjutnya akan termanifestasi dalam kehendak dan menjadi 

karma baik yang akan membuahkan hasil yang baik juga. Dalam Buddhisme, karma baik 

adalah harta terbaik, karena akan selalu terbawa di dalam kesadaran si pemberi. Harta ini 

tidak dapat dicuri, dirampok, atau rusak. Harta ini juga akan selalu terbawa di dalam 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 53 

 

kelahiran-kelahiran selanjutnya, sejauh pemberi masih mengarungi lautan samsara ini 

(Kuṇdalābhivaṁsa, 1998). 

Praktik dāna memiliki banyak manfaat, di antaranya: Membuat seseorang panjang umur, 

memiliki kecantikan, kebahagiaan, kekuatan, dan kebijaksanaan. Hal ini karena praktik 

dāna memungkinkan penderma untuk menolong orang lain atau makhluk lain dalam 

menyokong tubuh mereka melalui pemberian makanan, menjaga kualitas tubuh mereka 

dengan pemberian makanan dan obat-obatan, membuat mereka ikut berbahagia, dan 

memberikan kekuatan mereka untuk belajar demi tercapainya kebijaksanaan tertinggi. 

Orang yang melakukan praktik dāna juga akan dikagumi oleh banyak orang dan didekati 

oleh para bijaksanawan, reputasinya dan kebaikannya akan tersebar luas, dan ketika 

kematian datang akan terlahir di alam dewa yang penuh kebahagian. Kalaupun seseorang 

yang memiliki banyak karma baik dari praktik dāna terlahir di alam manusia, maka dia 

memiliki peluang yang besar untuk terlahir di keluarga kaya. Berpraktik dāna juga akan 

mengikis sifat kikir secara perlahan, mempererat persahabatan, dan bagi mereka yang 

berumah tangga akan berjodoh dengan keluarga yang penuh kasih dan pengertian. Bagi 

perjalanan menuju pembebasan, praktik ini akan menjadi landasan bagi tercapainya Magga, 

Phala, dan Nibbāna (Sikkhananda, 2010). 

Praktik dāna memang disebutkan sebagai praktik yang membuah hasil yang kecil dan perlu 

keberlanjutan dalam pelaksanaanya, namun meski merupakan praktik yang paling kecil 

meberikan hasil, nyatanya banyak orang yang kesulitan dalam mempraktikannya. Alasan 

mengapa praktik dāna sulit dilakukan oleh sebagian besar orang, karena kehendak 

melakukan dāna sering tertekan oleh keserakahan (lobha). Rasa kemelekatan pada 

kepemilikan dan rasa takut akan kekurangan ketika memberi pada yang lain adalah salah 

satu alasan mengapa seseorang tertahan untuk dapat berpraktik dāna. Ada beberapa cara 

yang dapat dilakukan seseorang ketika dikuasi oleh suasana batin yang memberatkan 

seseorang dalam berpraktik dāna, salah satunya adalah dengan melakukan perenungan, 

berikut jenis perenungan yang dapat dilakukan (Sikkhananda, 2010):  

(1) Dahulu, saya pasti terlahir sebagai orang yang kikir. Saya harus mengurangi 

kecenderungan itu atau bahkan menghilangkan kekikiran ini. Mulai saat ini saya akan berlatih 

untuk melakukan dāna, demi lenyapnya kekikiran saya. (2) Pada kehidupan ini, saya dilahirkan 

di dalam keluarga yang berkekurangan, hal ini pasti karena saya tidak suka melakukan dāna di 

kehidupan sebelumnya. Saya tidak mau seperti itu lagi, oleh sebab itu sejak saat ini saya akan 

mulai berlatih untuk berpraktik dāna. 

Praktik dāna diklasifikasikan menjadi beberapa kategori, mulai dari kelompok Dhamma 

(Vinaya, Sutta, dan Abhidhamma); berdasarkan objek pemberiannya; berdasarkan cara dan 

waktu, dan lain sebagainya. Jika dikategorikan dalam kelompok dhamma, berdasarkan 

Vinaya, dāna dibagi menjadi empat jenis, yaitu dāna jubah (cῑvara dāna), dāna makanan 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 54 

 

(piṇḍapāta dāna), dāna tempat tinggal (senāsana dāna), dan dāna obat-obatan (bhesajja 

dāna). kemudian berdasarkan Sutta, dāna dibagi menjadi sepuluh jenis, yaitu dāna 

makanan (anna dāna), dāna minuman (pāna dāna), dāna jubah atau pakaian (vattha dāna), 

dāna sandal atau alat transportasi (yāna dāna), dāna bunga (māla dāna), dāna wewangian 

(gandha dāna), dāna salep atau balsam (vilepana dāna), dāna ranjang atau perlengkapan 

(seyyā dāna), dāna tempat tinggal (āvāsa dāna), dāna cahaya (padῑpeyya dāna). Terakhir, 

berdasarkan Abhidhamma, dāna dibagi menjadi enam jenis, yaitu rüpa dāna (harus 

dipahami sebagai pemberian yang didasarkan pada objek bentuk yang disukai), sadda dāna 

(harus dipahami sebagai suara atau bunyi yang disukai), gandha dāna (harus dipahami 

sebagai pemberian aroma yang disukai), rasa dāna (harus dimengerti sebagai pemberian 

rasa pengecapan lidah yang lezat), phoṭṭhabba dāna (harus dimengerti sebagai pemberian 

kualitas kontak fisik, sepeti kelembutan dan keempukkan), dan dhamma dāna (harus 

dipahami sebagai pemberian di luar lima indra yang telah disebutkan sebelumnya, 

misalnya kebebasan dan perawatan) (Bodhi, 1992). 

Berdasarkan objek yang diberikan, dāna dibagi menjadi tiga jenis dāna, yaitu amisa dāna (dāna 

objek materi), abhaya dāna (dāna objek jasa berupa rasa aman), dhamma dāna (dāna berupa 

pengetahuan/kebijaksanaan tentang kebenaran. Danā yang terakhir diyakini sebagai dāna 

terbaik yang dapat diberikan dibandingkan semua jenis dāna yan telah dijelaskan 

sebelumnya. Terkait dengan Dhamma dāna, dikatakan sebagai pemberian terbaik, karena 

memberi atau mengajarkan Dhamma berarti memberi Nibbāna pada orang atau makhluk 

lain. Dikatakan juga bahwa dāna terbaik bagi orang tua adalah dengan mengajarkan 

Dhamma kepada mereka, karena mereka memiliki kesempatan untuk merealisasikan Empat 

Kesunyataan Mulia. Untuk dāna objek materi atau amisa dāna dibagi menjadi dua jenis, yaitu 

internal dan eksternal. Dāna objek materi internal menyangkut anggota tubuh, seperti mata, 

ginjal, darah, plasma, dan lain sebagainya. Sedangkan dāna objek materi eksternal berupa 

benda-benda selain anggota tubuh, seperti makanan, minuman, dan lain sebagainya. Dalam 

sudut pandang Dhamma, dāna objek materi internal dianggap lebih baik dari dāna objek 

materi ekternal. Kualitas dāna, dibagi menjadi tiga jenis kualitas dāna, yaitu hina dāna, 

majjhima dāna, dan panita dāna. Dāna yang dilakukan demi tujuan rendah diklasifikasikan 

sebagai hina dāna, misal melakukan praktik dāna demi mendapat popularitas atau untuk 

dipuji orang lain, maka dāna tersebut diklasifikasikan sebagai hina dāna. Jika praktik dāna 

dilakukan dengan harapan demi lahir di alam surga atau dewa maka praktik dāna tersebut 

diklasifikasikan sebagai majjhima dāna. Kemudian terakhir jika praktik dāna dilakukan 

dengan tujuan demi tercapainya pencerahan, maka praktik dāna tersebut akan 

diklasifikasikan ke dalam praktik dāna yang paling tinggi, yang disebut sebagai panita dāna 

(Sikkhananda, 2010). 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 55 

 

Pada dasarnya praktik dāna adalah suatu praktik yang luhur, namun praktik ini bisa saja 

salah dipahami dan justru menjadi tindakan yang tidak baik. Praktik dāna yang tidak baik 

didasarkan pada objek pemberian yang salah. Pemberian yang salah tersebut diantaranya, 

majja dāna (memberikan pemberian berupa minuman yang memabukkan, seperti alkohol 

dan lain sebagainya), itthi dāna (memberikan wanita untuk kepuasan seksual), citta kamā 

dāna (memberikan gambar, lukisan, atau film porno), sattha dāna (memberika senjata), visa 

dāna (memberikan racun), memberikan hewan untuk dikurbankan atau dibunuh, sogokan 

atau gratifikasi, dan memberikan dāna berupa uang langsung kepada bhikkhu tanpa melalui 

kappiyakāraka (umat awam yang bertugas membantu bhikkhu). Untuk yang terakhir ini harus 

diperhatikan karena banyak salah berpraktik dāna yang justru menghasilkan karma buruk 

(Sikkhananda, 2010). Dari sebagian penjelasan dasar mengenai praktik dāna di atas, terkesan 

bahwa dalam analisis deontologi Immanuel Kant, praktik ini cenderung pada imperatif 

hipotetis ketimbang imperatif kategoris karena mengandaikan adanya sesuatu yang akan 

didapatkan setelah praktik tersebut dilakukan. Pertanyaanya, apakah benar demikian? 

Peneliti justru menemukan hal yang sebaliknya jika faktor atau modus utama dari praktik 

dāna, yaitu cetana (kehendak) dan pañña (kebijaksanaan) diuraikan dengan lebih jeli dan 

terperinci, lalu kemudian dianalisis dengan menggunakan sudut pandang etika deontologi 

Immanuel Kant, maka makna sebenarnya dari praktik dāna dapat digali dan dipahami 

secara benar. Peneliti akan fokus pada teks Dānamahapphala Sutta (AN 7.52), karena teks ini 

memuat penjelasan mendalam Buddha tentang apa sebenarnya makna dari praktik dāna. 

3. Praktik Dāna dalam Dānamahapphala Sutta Ditinjau dari  

 Etika Deontologi Immanuel Kant 

Penjelasan detail tentang praktik dāna pada sub di atas, memberikan setidaknya dua tujuan 

atau modus bagi seseorang yang mempraktikannya. Pertama, secara kausalitas atau dalam 

perspektif hukum karma, praktik ini memiliki tujuan yang menimbun sebanyak-banyaknya 

kebajikan atau kebaikan demi buah karma baik atau akibat baik pada waktu yang akan 

datang atau kehidupan selanjutnya. Dengan kata lain secara metafisik, praktik ini 

merupakan bekal bagi seseorang dalam mengarungi samsara atau siklus kelahiran dan 

kematian, hingga pencerahan sempurna atau Nibbāna dapat direalisasikan. Kedua, praktik 

ini adalah sebuah latihan dengan tujuan tidak langsung yaitu peluruhan terhadap sifat kikir 

atau ketamakan. Dua tujuan ini adalah modus etis yang mendasari dilakukannya praktik 

dāna. Jika modus pertama, yaitu modus yang menginginkan suatu hal yang akan didapat 

di kemudian hari, maka dalam sudut pandang etika Immanuel Kant, praktik dāna dalam 

Buddhisme ini dapat dikategorikan sebagai tindakan moral yang sifatnya imperatif 

hipotetis, dengan kata lain praktik ini tidak cukup untuk dikatakan sebagai tindakan yang 

bermoral. Tetapi jika modus kedua, yaitu sebuah modus tindakan yang didasarkan pada 

tujuan tidak langsung dan dipandang sebagai kewajiban bagi diri sendiri untuk 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 56 

 

mengurangi atau mengikis ketamakan dan sifat kikir, maka praktik ini dapat dikategorikan 

sebagai tindakan moral yang bersifat imperatif kategoris, dengan kata lain praktik ini 

memiliki cukup alasan untuk dikatakan sebagai tindakan yang bermoral dan secara 

deontologis baik (Abidin, 2008). 

Artikel ini memiliki tujuan untuk menguji atau membuktikan apakah praktik dāna dalam 

Buddhisme, layak dikategorikan sebagai sebuah tindakan moral yang bersifat imperatif 

kategoris. Untuk membuktikannya, tentu tidaklah cukup hanya menggunakan sumber 

sekunder sebagaimana yang telah di uraikan di atas. Perlu adanya upaya untuk menguji 

praktik ini berdasarkan penjelasan yang pernah Buddha sampaikan secara langsung dan 

tercatat di dalam Sutta Pitaka sebagai sumber primer dari khotbah-khotbah atau diskursus-

diskursus yang pernah Buddha sampaikan secara langsung. Peneliti di sini menilai bahwa 

Sutta yang memberikan penjelasan mendalam dan komprehensif mengenai makna dari 

praktik dāna dalam Buddhisme adalah Dānamahapphala Sutta (AN 7.52) yang berisi diskusi 

antara Buddha dan Y.A. Sariputta bersama dengan para umat awam dari Campā pada hari 

uposatha. Pada bagian awal Sutta tersebut Y.A. Sariputta bertanya pada Buddha dan 

terjadilah dialog sebagai berikut: 

“Mungkinkah, Bhante, bahwa suatu pemberian yang diberikan oleh seseorang di sini tidak 

berbuah dan tidak bermanfaat besar? Dan mungkinkah bahwa suatu pemberian yang diberikan 

oleh seseorang di sini berbuah dan bermanfaat besar?” 

“Mungkin saja, Sāriputta, bahwa suatu pemberian yang diberikan oleh seseorang di sini tidak 

berbuah dan tidak bermanfaat besar. Dan mungkin saja suatu pemberian yang diberikan oleh 

seseorang di sini berbuah dan bermanfaat besar.” 

“Bhante, mengapa satu pemberian tidak berbuah dan tidak bermanfaat besar sedangkan yang 

lainnya berbuah dan bermanfaat besar?” 

“Di sini, Sāriputta, seseorang memberikan suatu pemberian dengan pengharapan, dengan 

pikiran melekat, mengharapkan imbalan; ia memberikan suatu pemberian, [dengan berpikir]: 

‘Setelah meninggal dunia, aku akan memanfaatkannya.’ Ia memberikan pemberian itu kepada 

seorang petapa atau brahmana: makanan dan minuman; pakaian dan kendaraan; kalung bunga; 

wangi-wangian, dan salep; tempat tidur, tempat tinggal, dan penerangan. Bagaimana 

menurutmu, Sāriputta? Mungkinkah seseorang memberikan pemberian demikian?” 

“Mungkin saja, Bhante.” 

“Dalam kasus itu, Sāriputta, ia memberikan suatu pemberian dengan pengharapan, dengan 

pikiran melekat, mengharapkan imbalan; ia memberikan suatu pemberian, [dengan berpikir]: 

‘Setelah meninggal dunia, aku akan memanfaatkannya.’ Setelah memberikan pemberian 

demikian, dengan hancurnya jasmani, setelah kematian; ia terlahir kembali dalam kumpulan 

para dewa [yang diperintah oleh] empat raja dewa. Setelah habisnya kamma, kekuatan batin, 

keagungan, dan kekuasaan itu, ia kembali pada kondisi makhluk ini.” 

Jawaban Buddha atas pertanyaan Y.A. Sariputta di atas memberikan penjelasan mendalam 

bahwa sebuah pemberian atau dalam konteks ini adalah praktik dāna, bisa saja tidak 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 57 

 

memberikan hasil atau manfaat yang besar (manfaat sesungguhnya), jika praktik itu 

didasarkan pada pikiran atau batin yang masih melekat pada harapan, pada imbalan 

mengenai apa yang akan didapatkan oleh orang tersebut. Dalam kosmologi Buddhis, 

praktik demikian tentu saja tetap akan mengahasilkan buah yang baik. Setelah kematian, 

seseorang bisa saja terlahir di alam Surga Cātummahārājika, namun setelah karma, kekuatan 

batin, keagungan, kekuasaan yang di miliki di alam surga tersebut habis, orang-orang yang 

berpraktik dengan niat atau motivasi untuk mendapatkan imbalan tersebut akan kembali 

pada kondisinya semula. Praktik dāna yang didasarkan pada niat atau motivasi tersebut 

tetaplah praktik yang berguna, tetapi belum sepenuhnya baik. Dalam tinjauan etika 

Immanuel Kant, kecenderungan praktik dāna yang demikian dapat dikategorikan sebagai 

tindakan moral yang bersifat imperatif hipotetis yang sama sekali tidak etis. Keinginan 

untuk mendapatkan imbalan dari suatu tindakan tertentu adalah pola pikir yang sangat 

mudah ditemukan pada sebagian besar orang (Lega, 2014). Kecenderungan umum ini pun 

dalam Buddhisme bukanlah kesadaran yang diperlukan bagi tercapainya kesucian dan 

pencerahan sempurna. Orang-orang yang memahami hukum karma, tetapi lobha, dosa, dan 

moha-nya masih tebal, memiliki kecenderungan untuk memanfaatkan hukum karma untuk 

melayani taṇhā mereka. Dalam Sutta yang lain pun, dapat ditemukan kecenderungan-

kecenderungan tersebut misalnya pada bagian awal dalam Dῑghajāṇu Sutta (AN 8.54) yang 

berbunyi: 

Pada suatu ketika Sang Bhagavā sedang menetap di antara penduduk Koliya di dekat 

pemukiman Koliya bernama Kakkarapatta. Di sana pemuda Koliya Dīghajāṇu mendatangi 

Sang Bhagavā, bersujud kepada Beliau, duduk di satu sisi, dan berkata kepada Beliau: 

“Bhante, kami adalah para umat awam yang menikmati kenikmatan-kenikmatan indria, 

menetap di rumah yang penuh dengan anak-anak. Kami menggunakan kayu cendana dari Kāsi; 

kami memakai kalung bunga, wewangian, dan salep; kami menerima emas dan perak. Sudilah 

Sang Bhagavā mengajarkan Dhamma kepada kami dalam suatu cara yang dapat mengarah 

pada kesejahteraan dan kebahagiaan kami dalam kehidupan ini dan kehidupan mendatang.” 

Dalam kutipan di atas Dīghajāṇu, seorang perumah tangga atau umat awam bertanya 

kepada Buddha, saat Buddha sedang berada di Koliya. Dīghajāṇu bertanya tentang apa 

yang harus dilakukan oleh seorang perumah tangga agar segala kebahagiaan dan 

kesejahteraan dapat dipertahankan di kehidupan saat ini dan di kehidupan yang akan 

datang. Pertanyaan Dīghajāṇu tersebut, jika dianalisis sangat jelas diajukan dengan 

motivasi untuk mempertahankan segala kebaikan dan kesejahteraan yang saat itu telah 

dicapai oleh Dīghajāṇu bersama dengan penduduk Koliya yang lain dan ini masih berakar 

pada anusaya kilesa (kotoran bantin halus), berupa lobha mula citta atau suatu kesadaran yang 

diwarnai oleh keserakahan meskipun sedikit. Meski pertanyaan Dīghajāṇu tersebut masih 

diwarnai dengan anusaya kilesa dan bukan pertanyaan tentang cara melepaskan diri samsara, 

Buddha dengan kebijaksanaanya masih berkenan dan tetap membabarkan Dhamma kepada 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 58 

 

mereka terkait aspirasi mereka tentang bagaimana cara mendapatkan kebahagiaan dan 

kesejahteraan di saat ini dan di masa depan dengan cara yang baik dan benar sesuai 

Dhamma, yang secara lengkap tercatat dalam bagian selanjutnya dari Dīghajāṇu Sutta (AN 

8.54). 

Jika seseorang masih melakukan dāna dengan motivasi yang sama seperti motivasi yang 

dimiliki oleh Dīghajāṇu, maka dalam tinjauan etika Immanuel Kant, tindakan tersebut 

masih dikategorikan sebagai tindakan moral yang bersifat imperatif hipotetis. Makna 

sebenarnya dari praktik dāna dalam Buddhisme terdapat dalam lanjutan khotbah Buddha 

kepada Y.A. Sariputta bersama dengan para umat awam dari Campā di dalam 

Dānamahapphala Sutta (AN 7.52) yang berbunyi: 

“Dalam kasus itu, Sāriputta, ia tidak memberikan suatu pemberian dengan pengharapan, tidak 

dengan pikiran melekat, tidak mengharapkan imbalan; ia tidak memberikan suatu pemberian, 

[dengan berpikir]: ‘Setelah meninggal dunia, aku akan memanfaatkannya.’ Ia tidak 

memberikan suatu pemberian, [dengan berpikir]: ‘Memberi adalah baik.’ Ia tidak memberikan 

suatu pemberian, [dengan berpikir]: ‘Memberi dipraktikkan sebelum ayah dan kakekku; aku 

tidak boleh meninggalkan kebiasaan masa lalu ini.’ Ia tidak memberikan suatu pemberian, 

[dengan berpikir]: ‘Aku memasak; orang-orang ini tidak memasak. Tidaklah benar bahwa aku 

yang memasak tidak memberi kepada mereka yang tidak memasak.’ Ia tidak memberikan suatu 

pemberian, [dengan berpikir]: ‘Seperti halnya para bijaksana di masa lampau … mengadakan 

pengorbanan besar itu, demikian pula aku akan memberikan suatu pemberian.’ Ia tidak 

memberikan suatu pemberian, [dengan berpikir]: ‘Ketika aku sedang memberikan suatu 

pemberian pikiranku menjadi tenang, dan sukacita dan kegembiraan muncul.’ Melainkan ia 

memberikan suatu pemberian, [dengan berpikir]: ‘Ini adalah suatu hiasan pikiran, suatu 

perlengkapan pikiran.’ Setelah memberikan pemberian demikian, dengan hancurnya jasmani, 

setelah kematian, ia terlahir kembali di tengah-tengah para dewa kumpulan Brahmā. Setelah 

habisnya kamma, kekuatan batin, keagungan, dan kekuasaan itu, ia tidak kembali pada kondisi 

makhluk ini. 

Dalam kutipan akhir dari Dānamahapphala Sutta tersebut, Buddha menjelaskan bahwa suatu 

pemberian haruslah dilakukan dengan semestinya, karena itu memang harus dilakukan 

bukan karena alasan-alasan tertentu, bukan karena imbalan, atau bukan hanya karena 

tradisi. Semua hal yang disebutkan di dalam Dānamahapphala Sutta itu dilakukan karena hal 

itu memang baik untuk dilakukan, dan ketika seseorang yang melakukan praktik dengan 

motivasi demikian justru akan mendapat hasil yang lebih besar dengan sendirinya tanpa 

harus diharap-harapkan. Inilah praktik dāna yang memiliki kualitas untuk membuat 

seseorang menjadi suci. Dalam sudut pandang etika Immanuel Kant, apa yang dijelaskan 

oleh Buddha pada bagian akhir Dānamahapphala Sutta tersebut merupakan sebuah tindakan 

moral yang memenuhi syarat untuk dikatakan sebagai tindakan moral yang bersifat 

imperatif kategoris, karena didasarkan pada kewajiban tanpa syarat dan hal itu baik dengan 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 59 

 

sendirinya. Hal itu baik bagi diri yang melakukan praktik dāna dan juga baik bagi yang 

menerima dāna. Oleh sebab itu praktik dāna yang didasarkan pada praktik dāna yang 

diajarkan Buddha dalam Dānamahapphala Sutta adalah praktik yang secara imperatif 

kategoris atau deontologis baik (Gusmian, 2014). 

Faktor yang membedakan kualitas praktik dāna adalah cetana (kehendak) dan pañña 

(kebijaksanaan). Cetana adalah faktor atau modus yang melatarbelakangi suatu praktik dāna 

apakah suatu praktik dāna menjadi praktik yang bersifat imperatif hipotetis atau imperatif 

kategoris. Cetana ini diklasifikasikan menjadi tiga menurut waktunya, yaitu pubba cetana 

(kehendak sebelum melakukan dāna), muñca cetana (kehendak saat melakukan dāna), dan 

apara cetana (kehendakan setelah melakukan dāna). Jika cetana yang melatarbelakangi 

praktik dāna adalah cetana yang dilatarbelakangi keinginan atau niat yang rendah, seperti 

keinginan untuk dipuji atau demi mendapatkan kelahiran di alam surga, maka praktik dāna 

tersebut hanya akan menjadi praktik dāna yang dikategorikan sebagai hina dāna (dāna 

dengan hasil kecil) atau maksimal menjadi majjhima dāna (dāna dengan hasil menengah) 

yang dalam sudut pandang etika Immanuel Kant dikategorikan sebagai tindakan moral 

yang bersifat imperatif hipotetis karena masih mengharapkan hasil dan dalam pandangan 

Buddhisme, keinginan tersebut masih sangat dipenuhi oleh kilesa. Praktik dāna akan 

menjadi praktik yang sangat luhur atau baik, jika dan hanya jika dilatarbelakangi oleh cetana 

atau niat yang tanpa pamrih, tanpa menginginkan sesuatu yang lain dan hanya dilakukan 

karena praktik tersebut adalah tindakan yang baik di dalam dirinya sendiri. Praktik dāna 

yang demikian dalam Buddhisme dikategorikan sebagai panita dāna (dāna dengan hasil 

tertinggi) dan dalam tinjauan etika Immanuel Kant dikategorikan sebagai tindakan moral 

yang bersifat imperatif kategoris. Praktik dāna yang dilatarbelakangi oleh cetana yang tanpa 

pamrih, menjadi panita dāna, dan dikategorikan sebagai tindakan moral yang bersifat 

imperatif kategoris ini selalu muncul bersamaan dengan pañña atau kebijaksanaan sebagai 

kualitasnya, sehingga praktik dāna yang demikian akan secara maksimal mengikis dan 

menekan lobha dan dosa; serta kemudian akan merealisasikan kualitas batin yang alobha dan 

adosa (Sikkhananda, 2010). 

 

KESIMPULAN 

Secara filosofis, praktik memberi atau dāna dalam Buddhisme, merupakan praktik yang 

memiliki tujuan untuk menyempurnakan pāramῑ (kesempurnaan praktik). Praktik ini 

merupakan salah satu praktik penting dan mendasar. Praktik ini adalah sebuah landasan 

bagi praktik yang lebih tinggi lagi, yaitu sῑla (moralitas) dan bhāvanā (pengembangan batin). 

Jika tidak memiliki kualitas yang baik dalam dāna, seseorang akan mengalami lebih banyak 

rintangan dalam mempraktikan sῑla dan bhāvanā, dibandingkan dengan mereka yang 

terbiasa dalam berpraktik dāna. Makna terdalam dari prakti dāna adalah pelepasan, praktik 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 60 

 

ini secara fungsional bertujuan untuk mengikis atau menaklukan keserakahan. Dengan 

terkikisnya keserakahan, maka akan terealisasi batin yang terbebas dari segala bentuk 

kemelekatan. Secara metafisik praktik dāna dilakukan di dalam instrumen hukum karma, 

sehingga dengan sendirinya praktik ini akam memberikan konsekuensi-konsekuensi 

tertentu bagi siapapun yang mempraktikkannya. Hal ini berimplikasi pada modus-modus 

yang muncul pada tiap-tiap orang yang berpraktik dāna. Dengan mengetahui bahwa 

praktik dāna ini dilingkupi oleh hukum karma, orang-orang yang batinnya masih dikuasai 

oleh anusaya kilesa (kekotoran batin halus), berupa anusaya lobha (keserakahan halus) 

biasanya akan melakukan praktik dāna dengan harapan-harapan tertentu, misalnya ingin 

mendapatkan harta yang lebih banyak lagi atau keinginan untuk terlahir di surga. Orang-

orang yang berpraktik dāna dengan kehendak demikian, secara kualitas biasanya akan 

dikategorikan sebagai hina dāna atau majjhima dāna dan dalam sudut pandangan etika 

Immanuel Kant sepenuhnya dikategorikan sebagai tindakan moral yang bersifat imperatif 

hipotetis karena tindakan etisnya diwarnai oleh balasan semata. Sedangkan orang-orang 

yang telah terbebas dari anusaya kilesa, biasanya akan berpraktik dāna yang dilatarbelakangi 

oleh kehendak yang tanpa pamrih dan menilai bahwa praktik tersebut adalah praktik yang 

memang harus dilakukan karena kewajiban dan memang baik. Orang-orang yang 

berpraktik dengan motivasi atau modus demikian secara kualitas dāna dikategorikan 

sebagai panita dāna dan dalam etika Immanuel Kant sepenuhnya dikategorikan sebagai 

tindakan moral yang bersifat imperatif kategoris karena berpraktik dengan kesadaran dan 

pandangan yang benar. 

Telah dijelaskan bahwa dalam perspektif Abhidhamma, praktik dāna setidaknya muncul dari 

dua hetu citta (akar kesadaran) yang baik, yaitu alobha dan adosa. Dua akar ini tentu 

didasarkan pada faktor mental baik (kusala cetasika), yaitu kehendak yang baik (kusala cetana) 

dan kebijaksanaan (pañña). Hal ini dipertegas oleh Buddha di dalam Sutta, khusunya 

Dānamahapphala Sutta (AN 7.52). Di dalam Sutta tersebut, pada bagian awal Buddha 

memang menjelaskan bahwa praktik dāna mungkin saja didasari oleh motivasi yang tidak 

atau kurang bijaksana, yang bukan menjadi tujuan sebenarnya dari praktik dāna, seperti 

motivasi berpraktik dāna dengan mengharapkan sesuatu seperti kesejahteraan dan 

kelahiran di surga. Namun pada bagian akhir Dānamahapphala Sutta (AN 7.52), Buddha 

memberikan penjelasan bahwa tujuan terdalam atau tujuan sebenarnya dari praktik dāna 

adalah untuk memurnikan diri dan hal itu adalah hal yang baik di dalam dirinya sendiri 

dan tanpa ada motif-motif duniawi seperti keingin-keinginginan yang telah disebutkan 

sebelumnya. Jika praktik dāna didasarkan pada alasan atau keinginan-keinginan duniawi 

seperti yang telah disebutkan sebelumnya, maka praktik dāna tersebut dalam analisis etika 

Immanuel Kant akan dikategorikan sebagai tindakan moral yang bersifat imperatif 

hipotetis dan bukan merupakan tindakan moral yang sepenuhnya baik. Tetapi jika praktik 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 61 

 

dāna didasarkan pada motif bahwa tindakan itu baik dengan sendirinya seperti yang 

dijelaskan oleh Buddha di bagian akhir Dānamahapphala Sutta (AN 7.52), maka praktik dāna 

tersebut dalam analisis etika Immanuel Kant dapat dikategorikan sebagai tindakan moral 

yang bersifat imperatif kategoris, sehingga secara deontologis baik. Tindakan yang 

didasarkan pada motif tanpa syarat ini pastinya akan merealisasikan dua hetu citta yang 

baik, yaitu alobha dan adosa yang didorong oleh dua kusala cetasika, yaitu kusala cetana dan 

pañña. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abidin, M. Z. (2008). Pemikiran Filsafat Immanuel Kant. Al-Banjari, 7, 2(Filsafat), 205–215. 

Anggara, I. (n.d.). Aṅguttara Nikāya 8.54: Dῑghajāṇu Sutta. Sutta Central. Retrieved April 9, 

2024, from 

https://suttacentral.net/an8.54/id/anggara?lang=en&reference=none&highlight=false 

An ̇guttara Nikāya 7.52: Dānamahapphala Sutta. (2024). Sariputta.Com. 

https://www.sariputta.com/sutta-pitaka/4253-danamahapphala/indonesia 

Bakker, A., & Zubair, A. C. (1990). Metodologi Penelitian Filsafat. Kanisius. 

Bodhi, B. (1992). Brahmajāla Sutta and Its Commentaries. BPS. 

Edward, P. (1972). The Encyclopedia of Philosophy. Macmillan Publishing and The Free 

Press. 

Fattah, G. N., & Utomo, A. H. (2023). Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme: 

Sebuah Antitesis Konsep Tuhan Personal. Jurnal Agama Buddha Dan Ilmu Pengetahuan, 

9, 1(Philosophy of Religion), 30–48. 

https://doi.org/https://doi.org/10.53565/abip.v9i1.719 

Gaarder, J. (1997). Dunia Sophie (R. Astuti (Ed.); Bahasa Ind). Mizan. 

Gusmian, I. (2014). Filsafat Moral Immanuel Kant: Suatu Tinjauan Paradigmatik. Al A’raf: 

Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat, 11, 02(Filsafat), 57–66. 

Hadiwijono, H. (1998). Sari Sejarah Filsafat Barat 2. Kanisius. 

Kant, I. (1964). Groundwork of the Metaphysic of Morals (H. . Paton (Ed.); English). Harper 

Torchbook. 

Kuṇdalābhivaṁsa, S. (1998). Dhamma Ratana Vol. 1. Thirinandar Press. 

Kurniawan, C., & Nayoan, J. (2022). Sedekah Melalui Perspektif Teologi Kontekstual 

Joseph Harrod dalam Merespons Kesenjangan Sosial Ekonomi. Vox Dei: Jurnal Teologi 

Dan Pastoral, 03, 02(Agama Kristen), 214–223. https://doi.org/DOI: 

10.46408/vxd.v3i2.186 

Lega, F. S. (2014). Martabat Manusia dalam Perspektif Filsafat Moral Immanuel Kant. 

Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan Missio, 07, 01(Filsafat), 83–101. 



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dāna Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian 
Filosofis atas Teks Dānamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah 

 

 

Jurnal – Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024  | 62 

 

Paslah, R., Amirudin, N., & Muyasaroh. (2021). Konsep Sedekah dalam Perspektif 

Pendidikan Islam (Studi Analisis Isi Buku The Power of Sedekah). Jurnal Mahasiswa 

Pendidikan, 01, 02(Pendidikan), 298–313. https://doi.org/DOI: 10.37286/jmp.v1i2.176 

Sikkhananda, B. (2010). Dāna: Penjelasan Disertai dengan Cerita. Chanmyay Yeiktha 

Meditation Center. 

Suseno, F. M. (1997). 13 Tokoh Etika, Sejak Zaman Yunani Sampai Abad ke-19. Kanisius. 

Tjahjadi, S. P. L. (1991). Hukum Moral, Ajaran Immanuel Kant tentang Etika dan Imperatif 

Kategoris. Kanisius. 

 


