STAB NEGERIRADEN WIJAYA
WONOGIRI - JAWA TENGAH

TINJAUAN ETIKA DEONTOLOGI IMMANUEL KANT TERHADAP
PRAKTIK DANA DALAM BUDDHISME: SEBUAH KAJIAN
FILOSOFIS ATAS TEKS DANAMAHAPPHALA SUTTA

Galuh Nur Fattah
Asisten Peneliti Program Magister ilmu Filsafat Universitas Gadjah Mada
galuh.nur.f@mail.ugm.ac.id

Article History:
Accepted : 12 April 2024 Published : 30 Juni 2024
Revisedisi : 14 Juni 2024 Doi: 10.53565/patisambhida.v5i1.1189

Abstrak

Artikel penelitian ini memberikan penjelasan mendalam mengenai makna praktik dina dalam
Buddhisme yang ditinjau berdasarkan teori etika deontologi Immanuel Kant, dengan fokus pada
teks Danamahapphala Sutta (AN 7.52) sebagai sumber dan objek analisis filosofisnya. Diketahui
bahwa tindakan etis atau moral dalam etika Kant dibagi menjadi dua klasifikasi, yaitu tindakan
yang bersifat imperatif hipotetis dan tindakan yang bersifat imperatif kategoris. Tindakan yang
bersifat imperatif hipotetis dalam etika Kant dipandang sebagai tindakan yang tidak memenuhi
syarat sebagai tindakan yang baik karena berfokus pada imbalan yang mungkin diterima,
sebaliknya tindakan yang bersifat imperatif kategoris dipandang sebagai tindakan yang ideal untuk
dikatakan baik karena dilakukan tanpa syarat dan hanya berbasis pada kewajiban semata. Dalam
analisis etika Kant tersebut, ditemukan bahwa praktik dana tidak dapat secara otomatis dikatakan
sebagai tindakan yang bersifat imperatif kategoris. Jika praktik dana tersebut dilakukan atas
motivasi untuk mendapatkan imbalan tertentu yang secara kualitas dalam Buddhisme dapat
diklasifikasikan sebagai hina dana dan majjhima dana maka dalam sudut pandang etika Kant, praktik
dana tersebut dapat dikategorikan sebagai imperatif hipotetis dan bukan merupakan tindakan yang
secara deontologis baik. Sedangkan jika praktik tersebut dilakukan tanpa suatu motif apapun dan
semata-mata dilakukan karena praktik itu baik seperti yang Buddha jelasakan pada bagian akhir
Danamahapphala Sutta (AN 7.52) dan dapat diklasifikasikan sebagai panita dana, maka praktik dana
tersebut dapat dikategorikan sebagai imperatif kategoris yang secara deontologis baik.

Kata Kunci: Praktik Dana, Etika Deontologi, Immanuel Kant, Danamahapphala Sutta.

Abstract
This research article provides an in-depth explanation of the meaning of dana practice in Buddhism based on
Immanuel Kant's theory of deontological ethics, focusing on the text of Danamahapphala Sutta (AN 7.52) as
the source and object of philosophical analysis. It is known that ethical or moral actions in Kant's ethics are
divided into two classifications, namely hypothetical imperative and categorical imperative. Hypothetical
imperative in Kant's ethics are seen as actions that do not qualify as good actions because they focus on the
rewards that might be received, whereas categorical imperative are seen as ideal actions and to be good because
they are done unconditionally and only based on obligation. In Kant's ethical analysis, it is found that the
practice of dana cannot automatically be said to be a categorical imperative action. If the practice of dana is
done for the motivation of getting certain rewards which in Buddhism can be classified as hina dana and

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 43


mailto:galuh.nur.f@mail.ugm.ac.id

Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

majjhima dana then in Kant's ethical point of view, the practice of dana can be categorized as a hypothetical
imperative and is not a deontologically good action. On the other hand, if the practice is done without any
motive and solely because it is good as the Buddha explained at the end of the Danamahapphala Sutta (AN
7.52) and can be classified as panita dana, then the dana practice can be categorized as a categorical imperative
that is deontologically good.

Keywords: Dana Practice, Deontological Ethics, Immanuel Kant, Danamahapphala Sutta.

PENDAHULUAN

Dalam berbagai tradisi spiritual atau keagamaan, terdapat suatu praktik memberi yang
dapat dipahami sebagai suatu komitmen sosial terhadap sesama dalam praktik beragama.
Terdapat perbedaan penyebutan dan penggunaan terminologi di tiap-tiap tradisi spiritual
dan sistem keagamaan yang ada dalam menyebut praktik memberi tersebut. Selain
memiliki perbedaan penggunakaan terminilogi, praktik memberi di dalam tiap-tiap agama
juga memiliki perbedaan modus doktrin atau teologis yang berbeda. Misalnya di dalam
tradisi Islam, praktik memberi yang sering disebut sebagai sedekah atau shadagqoh memiliki
makna teologis yang berumuara pada ridha atau restu dari Tuhan (Allah SWT). Dalam
pandangan Islam praktik sedekah berarti mendermakan atau menyumbangkan harta-
benda di jalan Tuhan. Secara singkat dapat dipahami bahwa Islam memandang sedekah
sebagai suatu perbuatan baik yang dilakukan oleh seseorang kepada orang lain secara
spontan dan sukarela tanpa batas waktu dan jumlah tertentu dan semata-mata dilakukan
karena ridha Tuhan (Paslah et al., 2021).

Di dalam tradisi Kristen praktik memberi ini juga didasarkan pada eksistensi Tuhan sebagai
aspek ultim dari seluruh doktrin teologi Kristen. Dalam pandangan Kristen sesorang yang
mengaku sebagai anak Tuhan, sudah sepatutnya hidup mengikuti teladan Yesus yang lahir
ke dunia ini untuk memberikan segenap hidup dan nyawa-Nya demi menebus dosa
seluruh manusia di bumi, selain itu Yesus pun mengajarkan bahwa tindakan memberi
adalah suatu tindakan yang mulia dan menjadi salah satu hukum utama dalam teologi
Kristen. Oleh sebab itu, dalam pandangan Kristen praktik sedekah atau memberi dipahami
sebagai suatu tindakan mulia yang sangat pragmatis guna menaati apa yang dicontohkan
oleh Tuhan dan diwartakan di dalam Injil. Dalam teologi Kristen, seorang anak Tuhan
haruslah menjadi berkat bagi sesama (Kurniawan & Nayoan, 2022).

Dari dua tradisi agama Ibrahim (Abrahamic Religion) yang telah dijelaskan di atas, terdapat
perbedaan dan juga kesamaan di antara keduanya. Di dalam tradisi Islam, dipahami bahwa
praktik memberi atau sedekah, sangat menekankan pada pemahaman bahwa sedekah
berfungsi sebagai penyucian jiwa dari sifat serakah (kikir) karena ditentukan oleh
kemurahan hati dan kegembiraan ketika mengeluarkan harta semata karena Tuhan (Allah
SWT). Secara komunal praktik ini juga didorong oleh keinginan untuk mengembangkan

kasih sayang atau rasa persaudaraan sesama umat Islam (kemaslahatan umat). Pada

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 44



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

tatanan yang transenden, praktik sedekah dalam Islam juga dipahami sebagai
pengaktualisasian akhlak Tuhan ke dalam diri. Hal ini didasarkan pada pemahaman bahwa
Tuhan memiliki segala sifat-sifat pemurah yang mulia, seperti sifat Maha Pengasih, Maha
Penyayang, dan Maha Pemberi. Rasa kemanusiaan yang dapat muncul dari praktik
sedekah tersebut, di antaranya rasa cinta kasih. Sedekah dapat memunculkan rasa cinta
kasih orang-orang yang tidak berdaya (miskin) kepada orang-orang kaya. Dalam sudut
pandangan ritus keagamaan, sedekah juga diyakini dapat mensucikan harta dari
bercampurnya harta milik sendiri dan hak milik orang lain. Dengan melakukan sedekah
seorang muslim meyakini bahwa harta yang didapatkan dan dimilikinya akan membawa
pada keberkahan (Paslah et al., 2021).

Tidak seperti konsep Islam yang berpraktik sedekah demi kemaslahatan umat dan
persaudaraan sesama muslim. Sedekah dalam teologi Kristen, lebih diwarnai oleh sebuah
modus logis tentang subjek yang diberi. Hal itu didasarkan pada suatu kutipan ayat yang
berbunyi:

“Selalu ada dari mereka yang menjual harta miliknya, lalu membagi-bagikannya kepada siapapun

sesuai dengan keperluannya masing-masing” (Kis. 2:45).

Kutipan ayat tersebut memiliki makna bahwa tiap-tiap orang Kristen yang mampu secara
finansial hanya akan memberikan sesuatu apabila memang ada orang Kristen lain yang
benar-benar membutuhkan bantuan. Hal tersebut bermakna bahwa suatu pemberian akan
benar-benar menjadi berkat ketika diberikan kepada orang-orang yang tepat. Pemberian
materi yang diberikan kepada orang-orang yang memiliki karakter buruk tidak akan
menjadikannya berkat karena akan memperburuk karakter mereka. Agama Kristen
memandang bahwa dalam praktik memberi diperlukan suatu kebijaksanaan. Dari titik ini,
dapat dipahami bahwa dalam pandangan Kristen, praktik memberi harus didasarkan pada
syarat yang cukup, dan hal itu pada dasarnya adalah suatu hal yang dituntunkan oleh Roh
Kudus (bagian dari Trinitas Ketuhanan Kristen) (Kurniawan & Nayoan, 2022).

Praktik memberi dari dua tradisi agama teistik, yaitu Islam dan Kristen di atas memberikan
gambaran yang jelas bahwa praktik memberi dalam kedua tradisi tersebut bersumber atau
bermuara pada Tuhan. Praktik memberi haruslah berdasar pada modus ketuhanan, baik
praktik yang berdasar pada sifat dan perilaku Tuhan atau praktik yang didasarkan pada
perintah Tuhan secara langsung. Dari apa yang telah dikutip dan dijelaskan di atas,
terdapat satu kecenderungan meskipun ini hanya sebuah pernyataan hipotesis, bahwa
praktik memberi di dalam kedua agama di atas menekankan keutamaan bagi kaum mereka
sendiri, dalam artian penganut dalam satu agama yang sama. Perbedaan yang paling
terlihat dari kedua agama tersebut dalam melakukan praktik memberi adalah pada modus

tindakan. Dalam tradisi Islam modus utamanya adalah untuk meluruhkan seluruh sifat

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 45



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

kikir dan untuk mensucikan harta pribadi, sedangkan di dalam tradisi Kristen, praktik
memberi dilakukan atas dasar untuk menghadirkan Tuhan di tengah-tengah manusia agar

berkat Tuhan bagi sesama dapat direalisasikan.

Jika agama teistik melakukan tindakan berdasarkan kedudukan Tuhan dan selalu
dikembalikan pada Tuhan, lalu bagaimana dengan agama non-teistik seperti agama
Buddha atau Buddhisme dalam melakukan praktik memberi? Tentunya akan sangat aneh
jika agama non-teistik akan mencari sosok Tuhan dalam modus tindakan moralnya. Sebagai
tradisi spiritual yang non-teistik, Buddhisme sama sekali tidak menggunakan status
ontologi Tuhan sebagai basis dari seluruh tindakan moralnya. Secara metafisik, Buddhisme
berpegang sepenuhnya pada suatu kaidah kausalistik untuk menjelaskan segala fenomena
yang terjadi di alam semesta ini. Kaidah kausalistik itu disebut sebagai hukum karma (Pali:
kamma). Menurut hukum karma, apa yang terjadi pada saat ini adalah konsekuensi logis
dari apa yang telah diperbuat di waktu yang lalu. Hal ini juga berpengaruh pada modus
tindakan etik atau moral di dalamnya. Buddhisme memandang bahwa sebuah tindakan
moral tertentu adalah sebuah sebab bagi suatu keadaan di waktu yang lain. Meski
terkadang konsekuensi yang diupayakan memiliki kesan pada hal-hal yang bajik atau baik,
namun pada akhirnya modus itu hanya pendukung bagi seseorang untuk mendapatkan
suasana batin yang tenang dan selanjutnya dapat lebih mudah merealisasikan pencerahan
atau Nibbana (Fattah & Utomo, 2023).

Praktik memberi dalam kerangka hukum karma tentu akan berimplikasi pada
terbentuknya karma baik. Karma baik yang diciptakan ini pada dasarnya bukan suatu
bentuk dari suatu motivasi kehausan atas ganjaran apa yang mungkin didapatkan oleh
seseorang, namun lebih pada mengkondisikan batin agar lepas dari segala bentuk nafsu
keserakahan (lobha). Praktik memberi dalam Buddhisme adalah upaya yang tulus tanpa
modus atau ekspektasi apapun atas hasil yang mungkin didapat, dimensi dan nuansa ini
sangat mirip dengan suatu tindakan tanpa syarat dalam etika deontologi Immanuel Kant
yang disebut sebagai imperatif kategoris. Secara definitif, imperatif kategoris dapat
dipahami sebagai tindakan tanpa syarat (Gusmian, 2014). Untuk memastikan apakah
praktik memberi dalam Buddhisme atau sering disebut dana, memenuhi syarat sebagai
tindakan moral (moral act) yang tanpa syarat (imperatif kategoris) maka artikel penelitian
ini bertujuan untuk mengelaborasi dan membuktikan hipotesis tersebut dengan melakukan

kajian filosofis mendalam terhadap Teks Danamahapphala Sutta (AN 7.52).

METODE
Penelitian ini adalah penelitian kualitatif dengan menggunakan metode hermeneutika
tilsosofis Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair. Penelitian ini dapat dikategorikan

sebagai penelitian historis factual terkait teks atau naskah dengan metode pengumpulan

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 46



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

data berupa studi pustaka terhadap teks-teks keagamaan, yang dalam penelitian ini
berfokus pada teks Danamahapphala Sutta (AN 7.52) (Bakker & Zubair, 1990: 67). Analisis
dalam penelitian ini dilakukan dalam empat tahap, yaitu: 1) Deskriptif, yaitu memberi
deskripsi mengenai apa itu etika deontologi Immanuel Kant, praktik dana dalam
Buddhisme, dan apa isi dari Danamahapphala Sutta (AN 7.52); 2) Interpretasi, melakukan
analisis terhadap praktik dana dalam Buddhisme berdasarkan teks Danamahapphala Sutta
(AN 7.52) untuk kemudian ditinjau secara filosofis dari sudut pandang etika deontologi
Immanuel Kant; 3) Holistika, membuat suatu penjelasan skematik mengenai praktik dana
dalam Buddhisme berdasarkan teks Danamahapphala Sutta (AN 7.52) yang ditinjau dari etika
deontologi Immanuel Kant; 4) Heuristika, mengupayakan suatu temuan baru yang otentik

dari tema dan judul penelitian/artikel penelitian ini.

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Immanuel Kant, Imperatif Kategoris, dan Etika Deontologi

Immanuel Kant adalah seorang filsuf yang lahir pada 22 April 1724 di Konigsberg, Prussia
Timur (sekarang Jerman). Dia adalah anak keempat dari sebuah keluarga miskin di tempat
asalnya tersebut. Orang tua Kant adalah seorang pengrajin pelana kuda dan penganut
Pietisme yang taat. Saat berusia delapan tahun, Kant mendapat pendidikan awalnya di
sebuah sekolah yang bernuansakan Pietisme yang kuat, yaitu di Collegium Fridericianum.
Pada sekolah tersebut Kant muda mendapatkan pendidikan yang penuh disiplin. Pada
masa pendidikan awal tersebut, Kant mendalami bahasa Latin, karena bahasa Latin adalah

bahasa yang digunakan oleh banyak orang terpelajar dan ilmuwan pada masa itu (Gaarder,
1997).

Saat beranjak dewasa, Kant pernah menjadi guru pribadi untuk beberapa keluarga kaya di
Konigsberg untuk membiayai studinya karena keterbatasan biaya. Kant berteman baik
dengan Martin Knutzen dan seorang professor matematika dan logika di Universitas
tempatnya belajar. Pada dasarnya Kant memiliki minat yang besar pada displin ilmu alam,
seperti fisika, astronomi, dan matematika. Kegiatannya yang cukup aktif di perpustakaan
pribadi professornya tersebut menjadi pendorong mengapa Kant sangat tertarik dengan

ilmu-ilmu alam dengan berbagai masalah yang ada di dalamnya (Gusmian, 2014).

Kant mendapatkan gelar Doktor pada tahun 1755 dengan disertasi berjudul Meditationum
Quarundum de Igne Succinta Delineation (Pengembaraan Singkat dari Sejumlah Pemikiran
Mengenai Api). Setelah menjadi seorang Doktor Kant bekerja sebagai seorang dosen di
Konigsberg. Mata kuliah yang diampu oleh Kant, berfokus pada bidang metafisika,
geografi, filsafat, teologi, astronomi, mineralogi, pedagogi, fisika, matematika, dan logika.

Berkat keahliannya dalam berorasi, membuat para pendengarnya tergerak dalam berpikir

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 47



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

dan membuat ide-ide baru. Berkat ketajaman pikirannya dalam menguraikan isi kuliahnya

juga, membuat Kant dijuluki sebagai der schine Magister (Guru yang cakap) (Tjahjadi, 1991).

Kant menjalani kehidupan tanpa menikah sepanjang hidupnya dan hidup dengan sangat
tertib dan terkesan monoton. Kant memiliki aktivitas yang terjadwal dengan sangat rapi.
Konon, karena memiliki kehidupan yang sangat terjadwal dan sangat rapi, penduduk
Konigsberg tahu bahwa pada jam setengah empat sore, Kant pasti akan lewat dengan
menggunakan tongkat dan jas kelabu miliknya. Di balik kehidupannya yang sangat teratur,
Kant memiliki pemikiran yang sangat revolusioner pada zamannya. Kant dikenal sebagai
filsuf paling produktif pada zaman ketika dia hidup. Kant meninggal pada tanggal 12
Februari 1804 karena faktor usia, di usia delapan puluh tahun. Pada tahun-tahun menjelang
dia wafat, Kant masih sempat menulis catatan mengenai sistem filsafat yang
dikembangkannya. Semua catatan itu kemudian dikumpulkan dan dibukukan oleh Erich
Adickes dengan judul Kants Opus Postumum (Karya Anumerta Kant) di tahun 1920
(Tjahjadi, 1991: 27-28). Kant memiliki dua hal yang paling dikaguminya selama hidup, yaitu
berbagai misteri tentang alam semesta ini (fisika) dan segala misteri yang terselubung di
dalam pribadi manusia (etika). Inilah mengapa Kant pernah membuat sebuah pernyataan,
yaitu “der bestirne Himmel iiber mir und das moralische Gesetz in mir” yang artinya “Langit

berbintang di atasku, dan hukum moral di batinku” (Gusmian, 2014).

Dalam bidang etika, Kant memiliki tiga buku penting, yaitu Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten (Dasar-Dasar Metafisika Kesusilaan: 1785), Kritik der Praktischen Vernunft (Kritik atas
Akal Budi Praktis: 1788), dan De Metaphysik der Sitten (Metafisika Kesusilaan: 1797)
(Edward, 1972: 206). Pada dasarnya karya-karya Kant, dikelompokan ke dalam dua bagian,
yaitu (1) pra-kritis; dan (2) kritis. Periode pra-kritis terjadi antara tahun 1746-1770, ketika
Kant aktif menulis tentang berbagai masalah dari berbagai bidang ilmu alam. Setelah itu
selama sebelas tahun tidak ada karya Kant muncul, saat itulah Kant berubah menuju

periode atau tahap kritis (Suseno, 1997).

Pemikiran etika Kant bertolak pada pendekatan filsuf-filsuf sebelumnya, Kant menolak
kecenderungan etika sebelumnya yang berpusat pada pencarian akan kebahagiaan. Bagi
Kant, kebahagian bukanlah hal penentu dalam moralitas manusia, melainkan pada
pencarian mengenai apa yang membuat manusia menjadi baik. Hal ini menjadi dasar
pertanyaan etika Kant, yaitu tentang “apakah ada suatu tindakan etik yang baik pada
dirinya sendiri?” Perwujudan dari tindakan yang baik pada dirinya sendiri ini bukanlah
benda atau keadaan di dunia, sifat, atau kualitas manusia. Menurut Kant, terdapat satu
kenyataan baik yang tidak terbatas, yaitu “baik pada dirinya sendiri,” yaitu kehendak yang
baik. Ini adalah fondasi pemikiran etika Kant, bahwa kehendak itu baru dikatakan baik

apabila mau memenuhi kewajibannya. Seseorang bersedia melakukan suatu hal karena hal

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 48



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

itu memang harus dilakukan. Hal itu dilakukan tanpa memperhitungkan rasa senang atau
tidak senang terhadap perbuatan tersebut. Kant melihat bahwa kewajiban adalah apriori
karena berasal dari akal budi praktis yang murni. Apapun yang menjadi kewajiban tidak
akan pernah ditentukan dan ditemukan dari realitas empiris, seperti suatu tujuan, nilai,

kebutuhan dan lain sebagainya (Gusmian, 2014).

Etika Kant pada dasarnya secara radikal berbicara mengenai kewajiban. Pijakan etika Kant
tidak berdasar pada tindakan yang hanya sekedar kewajiban, tetapi bahwa tindakan yang
dilakukan semata-mata demi kewajiban itu sendiri. Secara tegas, Kant membedakan antara
bertindak sesuai dengan kewajiban dan bertindak semata-mata demi kewajiban itu sendiri.
Pembedaan ini diperjelas dengan beberapa contoh sebagai berikut: Pertama, seorang penjual
beras yang menjual beras dengan harga yang tidak berlebihan kepada pembeli dalam
jumlah kecil. Tindakan ini tentu sesuai dengan kewajiban untuk bersikap dengan jujur,
tetapi tindakan itu belum tentu menunjukkan apapun mengenai suatu tindakan yang dapat
dikatakan bermoral. Bisa saja penjual beras tersebut melakukan hal itu agar disenangi oleh
langganannya dengan tujuan agar dagangannya semakin laris dikarenakan dirinya
memiliki kebaikan dan kejujuran hati. Dalam etika Kant, hal tersebut tidak dapat dikatakan
sebagai suatu tindakan yang bermoral. Kedua, orang yang hendak mempertahankan
hidupnya. Pada dasarnya mempertahankan hidup adalah kewajiban setiap orang. Tiap-tiap
orang pastinya memiliki kecenderungan untuk mepertahankan hidupnya. Jika seseorang
mepertahankan hidup, hanya didasarkan pada kecenderungan belaka, maka tindakan itu
tidak memiliki nilai moral apapun. Namun jika tindakan tersebut dilakukan karena
kesadaran bahwa mempertahankan hidup adalah sebuah kewajiban, maka tindakan
tersebut dapat dikatakan sebagai tindakan bermoral. Kewajiban adalah instrument yang

memberi nilai moral pada suatu tindakan (Lega, 2014).

Pertanyaan yang kemudian muncul terkait dengan kewajiban adalah bagaimana cara
mengetahui sesuatu yang menjadi kewajiban moral? Apa yang menjadi kriterianya? Kant
menjelaskan bahwa suatu tindakan menjadi wajib dan tidaknya, di dasarkan pada patokan-
patokan yang disebut sebagai maxime yang merupakan “prinsip yang menjadi penentu dari
sebuah tindakan”. Maxime bukanlah berbagai macam pertimbangan. Maxime adalah
seperangkat sikap dasar yang memberi arah bersama dengan berbagai maksud dan
tindakan konkrit. Misal, orang yang selalu mendahulukan kepentingan orang lain, atau
sebaliknya hanya peduli pada kepentingan pribadinya dengan mengorbankan orang lain.
Oleh sebab itu maxime itu dapat menentukan apakah suatu tindak itu baik atau tidak baik.
Suatu tindakan itu, baik atau tidaknya ditentukan oleh maxime yang melandasinya. Untuk
menentukan suatu kehendak agar sesuai dengan kewajiban, Kant menekankan bahwa
apabila suatu tindakan didasarkan pada maxime-maxime yang dapat berlaku secara

universal, artinya dapat dikehendaki agar berlaku bukan hanya bagi diri sendiri, tetapi juga

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 49



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

bagi siapapun. Dengan demikian, maxime dapat dinyatakan bermoral jika dapat

diberlakukan secara universal (Edward, 1972).

Tindakan moral yang didasarkan pada maxime yang universal ini, kemudian dikembangkan
oleh Kant dan dirumuskan sebagai imperatif kategoris. Dalam etika Kant, tindakan moral
dibedakan menjadi dua jenis imperatif, yaitu imperatif hipotetis dan imperatif kategoris.
Imperatif hipotetis adalah sebuah tindakan yang didasarkan pada suatu modus atau
perintah bahwa suatu tindakan adalah sebuah alat untuk mencapai sesuatu. Misalnya,
“saya ingin kaya, maka saya harus bekerja”. Tindakan ini mengandaikan suatu modus
kausal demi mendapatkan sesuatu. Di sisi lain, imperatif kategoris adalah modus atau
perintah yang tidak mempertanyakan “untuk apa?” Tindakan moral yang dikategorikan
sebagai imperatif kategoris adalah tindakan yang didasarkan pada kewajiban tanpa syarat
dan bersifat universal. Tindakan ini juga tidak mengharapkan suatu tujuan atau timbal
balik tertentu untuk dicapai. Imperatif kategoris mewajibkan suatu tindakan moral begitu
saja, tanpa ada satu syarat apapun di dalamnya. Misalnya, barang apapun yang dipinjam,
harus dikembalikan. Kewajiban ini berlaku begitu saja, tanpa syarat. Sangat jelas bahwa
konsekuensi perbuatan atau apapun yang dihasilkan oleh perbuatan, tidak berperan sama

sekali dalam menentukan kualitas moralnya (Hadiwijono, 1998).

Tentang imperatif hipotetis, dalam praktiknya dapat sangat problematis dan juga asertoris.
Tindakan dengan tujuan mungkin saja bukan merupakan kehendak yang sebenarnya
karena subjek yang masih dalam keadaan bingung akan membuat modus dari perintah
imperatif hipotetis menjadi sangat problematis. Misalnya, ketika masih kecil, seseorang
tentu belum benar-benar tahu dan paham secara pasti mengenai apa yang benar-benar
menjadi tujuan hidupnya. Di sisi lain, fasilitas dan sarana untuk mencapai tujuan tertentu
pasti akan disediakan atau difasilitasi oleh orang tua, namun tujuan akhir dari tujuan hidup
tersebut tentu tetap menjadi kemungkinan dan belum tentu tetap dan akan tercapai sesuai
dengan rencana awal. Ini akan menjadi pertentangan jika tujuan awalnya berubah atau hasil
yang dicapai berbeda dengan apa yang direncanakan di awal (Kant, 1964). Kemudian
Imperatif hipotetsi asertoris adalah sebuah modus atau perintah demi tercapainya suatu
tujuan yang hampir dimiliki oleh setiap orang, dan tujuan tersebut adalah kebahagiaan.
Kebahagiaan dipandang sebagai suatu hal yang niscaya dan didambakan oleh semua
orang. Permasalahannya di sini adalah apa yang menjadi pasti untuk mencapai
kebahagiaan seringkali berbeda antara satu orang dengan yang lain. Pada dasarnya setiap
orang melakukan tindakan yang berbeda-beda dalam mencapai tujuannya, namun semua

itu dilakukan demi menjamin kebahagiaan masing-masing (Lega, 2014).

Tentang imperatif kategoris mengandaikan suatu perintah objektif yang mutlak dan perlu

pada dirinya sendiri, yang terlepas dari segala bentuk tujuan dari perintah objektif itu. Kant

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 50



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

menyebut imperatif kategoris sebagai prinsip apodiktis praktis karena prinsip tersebut
menyatakan sebuah tindakan mutlak secara objektif tanpa mengacu pada suatu tujuan
tertentu. Imperatif kategoris merupakan sebuah perintah moral yang bersifat mutlak dan
tindakan yang diwajibkan adalah suatu tindakan yang baik secara moral di dalam dirinya
sendiri. Prinsip objektivitas dalam imperatif kategoris tidak memiliki suatu syarat. Prinsip
tersebut akan sepenuhnya ditaati oleh semua manusia yang merupakan makhluk berakal-
budi dan merupakan agen moral. Sekalipun dalam praktiknya sangat mungkin terjadi
pengingkaran, namun nurani akan merasakan bahwa tindakan itu tidak sesuai dengan

kewajiban moral (Lega, 2014).

Imperatif kategoris Kant, memiliki dasar yang kuat pada pengakuan akan keluhuran nilai
manusia. Nilai kemanusiaan adalah tujuan dalam dirinya sendiri. Kant menempatkan nilai
manusia sebagai entitas yang memiliki nilai berbeda dengan barang. Kant mengakui
keluhuran nilai yang dimiliki manusia. Karena distingsi tersebut, Kant membedakan secara
tegas antara sarana dan tujuan. Tentang tujuan, Kant membedakan tujuan menjadi dua jenis
tujuan, yaitu tujuan subjektif dan tujuan objektif. Tujuan subjektif adalah semata-mata
tujuan yang ditentukan oleh hasrat pribadi semata saja. Hasrat manusia pada dasarnya
berasal dari impulsi. Impulsi membuat tujuan dari tindakan menjadi tidak stabil dan
senantiasa berubah. Oleh sebab itu nilai dari tindakan tersebut menjadi relatif. Imperatif
hipotetis ini didasarkan pada tujuan subjektif. Di sisi yang lain tujuan objektif adalah tujuan
yang ditentukan oleh kehendak objektif. Tujuan objektif bersifat mutlak dan universal.
Imperatif kategoris didasarkan pada jenis tindakan objektif ini. Hukum moral yang
dipegang oleh Kant sepenuhnya berpegang pada kaidah-kaidah imperatif kategoris ini.
Bagi Kant, manusia sebagai subjek moral memiliki nilai dan tujuan di dalam dirinya sendiri.
Pandangan Kant tentang manusia ini dipertegas dengan membedakan benda dan persona.
Makhluk-makhluk rasional disebut oleh Kant sebaai persona-persona, karena kodratnya
sudah memiliki nilai di dalam dirinya sendiri. Benda-benda adalah suatu hal yang bernilai
relatif, karena berfungsi sebagai sarana. Sedangkan manusia sebagai persona yang memiliki
akal budi bukanlah sarana. Oleh sebab itu menjadi tidak etis jika satu persona menjadikan

persona lain sebagai sarana (Kant, 1964).

Imperatif kategoris Kant yang mendasarkan suatu tindakan etis pada kewajiban sebagai
tujuan, menjadi inti bagi suatu teori etika yang dikenal sebagai etika deontologi. Etika
deontologi adalah teori etika yang melepaskan sama sekali moralitas dengan konsekuensi
perbuatan, dan teori etika ini bertentangan dengan etika utilitarianisme yang
menggantungkan moralitasnya pada konsekuensi dari perbuatan. Deontologi menjelaskan
bahwa kriteria baik suatu tindakan moral, ada pada kewajiban di dalam perintahnya dan
kriteria buruk berada pada larangan dari tindakan moral itu sendiri dan bukan dari yang

lain. Dapat dipahami bahwa perbuatan baik dari segi hukum, belum tentu perbuatan itu

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 51



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

baik secara etis. Apa yang dinyatakan baik secara hukum hanyalah apa yang sesuai dengan
kaidah-kaidah legal yang telah ditetapkan, sedangkan baik secara moral atau etis, hal itu
belumlah cukup memadai. Dari sudut pandang deontologi, suatu perbuatan baru dapat
dikatakan baik, jika dilakukan karena kewajiban, karena tindakan moral itu baik di dalam
dirinya sendiri dan harus dilakukan tanpa ada syarat apapun. Kepatuhan hukum hanya
menekankan pada kepatuhan belaka, sedangkan moralitas etis didasarkan pada kesadaran
dan pemahaman bahwa hal yang dilakukan itu baik (Gusmian, 2014). Secara garis besar
deontologi adalah aliran etika yang berorientasi pada nilai baik yang intrinsik, ketimbang
pada konsekuensi apa yang akan didapatkan dari suatu tindakan etis tertentu. Di dalam
artikel ini, akan diuji apakah praktik dana dalam Buddhisme dapat dikatakan sebuah
tindakan yang secara deontologis, etis atau tidak etis dengan melakukan penelusuran
mendalam terhadap teks Danamahapphala Sutta (AN 7.52).

2. Praktik Dana sebagai Praktik Memberi dalam Buddhisme

Dalam tradisi Buddhis, praktik dana adalah landasan yang paling dasar. Praktik dana
memiliki peran yang sangat penting karena menempati posisi pertama dalam sepuluh
kualitas kesempurnaan (parami) dan tiga landasan perbuatan berjasa (pufifiakiriyavatthu).
Dari sini, dapat pahami bahwa praktik ini merupakan aspek paling fundamental dalam
menyempurnakan pdarami. Tiga perbuatan berjasa mencakup, praktik memberi (dana),
moralitas (stla), pengembangan batin (bhavana). Oleh sebabnya praktik dana memiliki posisi
sangat penting dan mendasar dalam Buddhisme. Alasan mengapa praktik dana menempati
posisi pertama karena praktik ini adalah praktik yang paling mudah dilakukan dan
memberikan “hasil” yang paling kecil. Oleh sebab itu, bagi seorang Buddhis tidak
selayaknya untuk cepat merasa puas ketika melakukan praktik ini, perlu ada upaya
mempertahankannya dan jika mungkin lebih ditingkatkan lagi, karena praktik ini berguna
sebagai landasan untuk praktik yang lebih tinggi lagi, yaitu praktik moral dan meditasi.
Secara terminologis, kata dana berasal dari bahasa Pali yang artinya adalah sedekah, amal,
pemberian, atau hadiah. Praktik dana disebut sebagai berdana (Sikkhananda, 2010).

Makna praktik dana adalah pelepasan atau penyerahan. Secara fungsional praktik ini
bertujuan untuk mengikis atau menaklukan keserakahan, dengan terkikisnya keserakahan
maka praktik ini secara perlahan akan merealisasikan ketidakmelekatan. Dalam analisis
Abhidhamma, kehendak atau keinginan (cetana) mencapai javana citta, kehendak tersebut
akan bermanifestasi sebagai karma. Praktik dina pada dasarnya akan disertai oleh
setidaknya dua akar (hetu) yang baik, yaitu tanpa kesarakahan (alobha) dan tanpa kebencian
(adosa). Kedua akar tersebut selanjutnya akan termanifestasi dalam kehendak dan menjadi
karma baik yang akan membuahkan hasil yang baik juga. Dalam Buddhisme, karma baik
adalah harta terbaik, karena akan selalu terbawa di dalam kesadaran si pemberi. Harta ini

tidak dapat dicuri, dirampok, atau rusak. Harta ini juga akan selalu terbawa di dalam

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 52



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

kelahiran-kelahiran selanjutnya, sejauh pemberi masih mengarungi lautan samsara ini
(Kundalabhivarisa, 1998).

Praktik dana memiliki banyak manfaat, di antaranya: Membuat seseorang panjang umur,
memiliki kecantikan, kebahagiaan, kekuatan, dan kebijaksanaan. Hal ini karena praktik
dana memungkinkan penderma untuk menolong orang lain atau makhluk lain dalam
menyokong tubuh mereka melalui pemberian makanan, menjaga kualitas tubuh mereka
dengan pemberian makanan dan obat-obatan, membuat mereka ikut berbahagia, dan
memberikan kekuatan mereka untuk belajar demi tercapainya kebijaksanaan tertinggi.
Orang yang melakukan praktik dana juga akan dikagumi oleh banyak orang dan didekati
oleh para bijaksanawan, reputasinya dan kebaikannya akan tersebar luas, dan ketika
kematian datang akan terlahir di alam dewa yang penuh kebahagian. Kalaupun seseorang
yang memiliki banyak karma baik dari praktik dana terlahir di alam manusia, maka dia
memiliki peluang yang besar untuk terlahir di keluarga kaya. Berpraktik dana juga akan
mengikis sifat kikir secara perlahan, mempererat persahabatan, dan bagi mereka yang
berumah tangga akan berjodoh dengan keluarga yang penuh kasih dan pengertian. Bagi
perjalanan menuju pembebasan, praktik ini akan menjadi landasan bagi tercapainya Magga,
Phala, dan Nibbana (Sikkhananda, 2010).

Praktik dana memang disebutkan sebagai praktik yang membuah hasil yang kecil dan perlu
keberlanjutan dalam pelaksanaanya, namun meski merupakan praktik yang paling kecil
meberikan hasil, nyatanya banyak orang yang kesulitan dalam mempraktikannya. Alasan
mengapa praktik dana sulit dilakukan oleh sebagian besar orang, karena kehendak
melakukan dana sering tertekan oleh keserakahan (lobha). Rasa kemelekatan pada
kepemilikan dan rasa takut akan kekurangan ketika memberi pada yang lain adalah salah
satu alasan mengapa seseorang tertahan untuk dapat berpraktik dana. Ada beberapa cara
yang dapat dilakukan seseorang ketika dikuasi oleh suasana batin yang memberatkan
seseorang dalam berpraktik dana, salah satunya adalah dengan melakukan perenungan,

berikut jenis perenungan yang dapat dilakukan (Sikkhananda, 2010):

(1) Dahulu, saya pasti terlahir sebagai orang yang kikir. Saya harus mengurangi
kecenderungan itu atau bahkan menghilangkan kekikiran ini. Mulai saat ini saya akan berlatih
untuk melakukan dana, demi lenyapnya kekikiran saya. (2) Pada kehidupan ini, saya dilahirkan
di dalam keluarga yang berkekurangan, hal ini pasti karena saya tidak suka melakukan dana di
kehidupan sebelumnya. Saya tidak mau seperti itu lagi, oleh sebab itu sejak saat ini saya akan
mulai berlatih untuk berpraktik dana.

Praktik dana diklasifikasikan menjadi beberapa kategori, mulai dari kelompok Dhamma
(Vinaya, Sutta, dan Abhidhamma); berdasarkan objek pemberiannya; berdasarkan cara dan
waktu, dan lain sebagainya. Jika dikategorikan dalam kelompok dhamma, berdasarkan

Vinaya, dana dibagi menjadi empat jenis, yaitu dana jubah (ctvara dana), dana makanan

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 53



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

(pindapata dana), dana tempat tinggal (senasana dana), dan dana obat-obatan (bhesajja
dana). kemudian berdasarkan Sutta, dana dibagi menjadi sepuluh jenis, yaitu dana
makanan (anna dana), dana minuman (pana dana), dana jubah atau pakaian (vattha dana),
dana sandal atau alat transportasi (yana dana), dana bunga (mala dana), dana wewangian
(gandha dana), dana salep atau balsam (vilepana dana), dana ranjang atau perlengkapan
(seyya dana), dana tempat tinggal (avasa dana), dana cahaya (padipeyya dana). Terakhir,
berdasarkan Abhidhamma, dana dibagi menjadi enam jenis, yaitu riipa dana (harus
dipahami sebagai pemberian yang didasarkan pada objek bentuk yang disukai), sadda dana
(harus dipahami sebagai suara atau bunyi yang disukai), gandha dana (harus dipahami
sebagai pemberian aroma yang disukai), rasa dana (harus dimengerti sebagai pemberian
rasa pengecapan lidah yang lezat), photthabba dana (harus dimengerti sebagai pemberian
kualitas kontak fisik, sepeti kelembutan dan keempukkan), dan dhamma dana (harus
dipahami sebagai pemberian di luar lima indra yang telah disebutkan sebelumnya,

misalnya kebebasan dan perawatan) (Bodhi, 1992).

Berdasarkan objek yang diberikan, dana dibagi menjadi tiga jenis dana, yaitu amisa dana (dana
objek materi), abhaya dana (dana objek jasa berupa rasa aman), dhamma dana (dana berupa
pengetahuan/kebijaksanaan tentang kebenaran. Dand yang terakhir diyakini sebagai dana
terbaik yang dapat diberikan dibandingkan semua jenis dana yan telah dijelaskan
sebelumnya. Terkait dengan Dhamma dana, dikatakan sebagai pemberian terbaik, karena
memberi atau mengajarkan Dhamma berarti memberi Nibbana pada orang atau makhluk
lain. Dikatakan juga bahwa dana terbaik bagi orang tua adalah dengan mengajarkan
Dhamma kepada mereka, karena mereka memiliki kesempatan untuk merealisasikan Empat
Kesunyataan Mulia. Untuk dana objek materi atau amisa dana dibagi menjadi dua jenis, yaitu
internal dan eksternal. Dana objek materi internal menyangkut anggota tubuh, seperti mata,
ginjal, darah, plasma, dan lain sebagainya. Sedangkan dana objek materi eksternal berupa
benda-benda selain anggota tubuh, seperti makanan, minuman, dan lain sebagainya. Dalam
sudut pandang Dhamma, dana objek materi internal dianggap lebih baik dari dana objek
materi ekternal. Kualitas dana, dibagi menjadi tiga jenis kualitas dana, yaitu hina dana,
majjhima dana, dan panita dana. Dana yang dilakukan demi tujuan rendah diklasifikasikan
sebagai hina dana, misal melakukan praktik dana demi mendapat popularitas atau untuk
dipuji orang lain, maka dana tersebut diklasifikasikan sebagai hina dana. Jika praktik dana
dilakukan dengan harapan demi lahir di alam surga atau dewa maka praktik dana tersebut
diklasifikasikan sebagai majjhima dana. Kemudian terakhir jika praktik dana dilakukan
dengan tujuan demi tercapainya pencerahan, maka praktik dana tersebut akan
diklasifikasikan ke dalam praktik dana yang paling tinggi, yang disebut sebagai panita dana
(Sikkhananda, 2010).

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 54



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

Pada dasarnya praktik diana adalah suatu praktik yang luhur, namun praktik ini bisa saja
salah dipahami dan justru menjadi tindakan yang tidak baik. Praktik dana yang tidak baik
didasarkan pada objek pemberian yang salah. Pemberian yang salah tersebut diantaranya,
majja dana (memberikan pemberian berupa minuman yang memabukkan, seperti alkohol
dan lain sebagainya), itthi dana (memberikan wanita untuk kepuasan seksual), citta kama
dana (memberikan gambar, lukisan, atau film porno), sattha dana (memberika senjata), visa
dana (memberikan racun), memberikan hewan untuk dikurbankan atau dibunuh, sogokan
atau gratifikasi, dan memberikan dana berupa uang langsung kepada bhikkhu tanpa melalui
kappiyakaraka (umat awam yang bertugas membantu bhikkhu). Untuk yang terakhir ini harus
diperhatikan karena banyak salah berpraktik dana yang justru menghasilkan karma buruk
(Sikkhananda, 2010). Dari sebagian penjelasan dasar mengenai praktik dana di atas, terkesan
bahwa dalam analisis deontologi Immanuel Kant, praktik ini cenderung pada imperatif
hipotetis ketimbang imperatif kategoris karena mengandaikan adanya sesuatu yang akan
didapatkan setelah praktik tersebut dilakukan. Pertanyaanya, apakah benar demikian?
Peneliti justru menemukan hal yang sebaliknya jika faktor atau modus utama dari praktik
dana, yaitu cetana (kehendak) dan paififia (kebijaksanaan) diuraikan dengan lebih jeli dan
terperinci, lalu kemudian dianalisis dengan menggunakan sudut pandang etika deontologi
Immanuel Kant, maka makna sebenarnya dari praktik dana dapat digali dan dipahami
secara benar. Peneliti akan fokus pada teks Danamahapphala Sutta (AN 7.52), karena teks ini

memuat penjelasan mendalam Buddha tentang apa sebenarnya makna dari praktik dana.

3. Praktik Dana dalam Danamahapphala Sutta Ditinjau dari
Etika Deontologi Immanuel Kant
Penjelasan detail tentang praktik dana pada sub di atas, memberikan setidaknya dua tujuan

atau modus bagi seseorang yang mempraktikannya. Pertama, secara kausalitas atau dalam
perspektif hukum karma, praktik ini memiliki tujuan yang menimbun sebanyak-banyaknya
kebajikan atau kebaikan demi buah karma baik atau akibat baik pada waktu yang akan
datang atau kehidupan selanjutnya. Dengan kata lain secara metafisik, praktik ini
merupakan bekal bagi seseorang dalam mengarungi samsara atau siklus kelahiran dan
kematian, hingga pencerahan sempurna atau Nibbana dapat direalisasikan. Kedua, praktik
ini adalah sebuah latihan dengan tujuan tidak langsung yaitu peluruhan terhadap sifat kikir
atau ketamakan. Dua tujuan ini adalah modus etis yang mendasari dilakukannya praktik
dana. Jika modus pertama, yaitu modus yang menginginkan suatu hal yang akan didapat
di kemudian hari, maka dalam sudut pandang etika Immanuel Kant, praktik dana dalam
Buddhisme ini dapat dikategorikan sebagai tindakan moral yang sifatnya imperatif
hipotetis, dengan kata lain praktik ini tidak cukup untuk dikatakan sebagai tindakan yang
bermoral. Tetapi jika modus kedua, yaitu sebuah modus tindakan yang didasarkan pada
tujuan tidak langsung dan dipandang sebagai kewajiban bagi diri sendiri untuk

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 55



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

mengurangi atau mengikis ketamakan dan sifat kikir, maka praktik ini dapat dikategorikan
sebagai tindakan moral yang bersifat imperatif kategoris, dengan kata lain praktik ini
memiliki cukup alasan untuk dikatakan sebagai tindakan yang bermoral dan secara
deontologis baik (Abidin, 2008).

Artikel ini memiliki tujuan untuk menguji atau membuktikan apakah praktik dana dalam
Buddhisme, layak dikategorikan sebagai sebuah tindakan moral yang bersifat imperatif
kategoris. Untuk membuktikannya, tentu tidaklah cukup hanya menggunakan sumber
sekunder sebagaimana yang telah di uraikan di atas. Perlu adanya upaya untuk menguji
praktik ini berdasarkan penjelasan yang pernah Buddha sampaikan secara langsung dan
tercatat di dalam Sutta Pitaka sebagai sumber primer dari khotbah-khotbah atau diskursus-
diskursus yang pernah Buddha sampaikan secara langsung. Peneliti di sini menilai bahwa
Sutta yang memberikan penjelasan mendalam dan komprehensif mengenai makna dari
praktik dana dalam Buddhisme adalah Danamahapphala Sutta (AN 7.52) yang berisi diskusi
antara Buddha dan Y.A. Sariputta bersama dengan para umat awam dari Campa pada hari
uposatha. Pada bagian awal Sutta tersebut Y.A. Sariputta bertanya pada Buddha dan
terjadilah dialog sebagai berikut:

“Mungkinkah, Bhante, bahwa suatu pemberian yang diberikan oleh seseorang di sini tidak
berbuah dan tidak bermanfaat besar? Dan mungkinkah bahwa suatu pemberian yang diberikan
oleh seseorang di sini berbuah dan bermanfaat besar?”

“Mungkin saja, Sariputta, bahwa suatu pemberian yang diberikan oleh seseorang di sini tidak
berbuah dan tidak bermanfaat besar. Dan mungkin saja suatu pemberian yang diberikan oleh
seseorang di sini berbuah dan bermanfaat besar.”

“Bhante, mengapa satu pemberian tidak berbuah dan tidak bermanfaat besar sedangkan yang
lainnya berbuah dan bermanfaat besar?”

“Di sini, Sariputta, seseorang memberikan suatu pemberian dengan pengharapan, dengan
pikiran melekat, mengharapkan imbalan; ia memberikan suatu pemberian, [dengan berpikir]:
‘Setelah meninggal dunia, aku akan memanfaatkannya.” In memberikan pemberian itu kepada
seorang petapa atau brahmana: makanan dan minuman; pakaian dan kendaraan; kalung bunga;
wangi-wangian, dan salep; tempat tidur, tempat tinggal, dan penerangan. Bagaimana
menurutmu, Sariputta? Mungkinkah seseorang memberikan pemberian demikian?”
“Mungkin saja, Bhante.”

“Dalam kasus itu, Sariputta, ia memberikan suatu pemberian dengan pengharapan, dengan
pikiran melekat, mengharapkan imbalan; ia memberikan suatu pemberian, [dengan berpikir]:
‘Setelah meninggal dunia, aku akan memanfaatkannya.” Setelah memberikan pemberian
demikian, dengan hancurnya jasmani, setelah kematian; ia terlahir kembali dalam kumpulan
para dewa [yang diperintah oleh] empat raja dewa. Setelah habisnya kamma, kekuatan batin,
keagungan, dan kekuasaan itu, ia kembali pada kondisi makhluk ini.”

Jawaban Buddha atas pertanyaan Y.A. Sariputta di atas memberikan penjelasan mendalam

bahwa sebuah pemberian atau dalam konteks ini adalah praktik dana, bisa saja tidak

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 56



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

memberikan hasil atau manfaat yang besar (manfaat sesungguhnya), jika praktik itu
didasarkan pada pikiran atau batin yang masih melekat pada harapan, pada imbalan
mengenai apa yang akan didapatkan oleh orang tersebut. Dalam kosmologi Buddhis,
praktik demikian tentu saja tetap akan mengahasilkan buah yang baik. Setelah kematian,
seseorang bisa saja terlahir di alam Surga Catummaharadjika, namun setelah karma, kekuatan
batin, keagungan, kekuasaan yang di miliki di alam surga tersebut habis, orang-orang yang
berpraktik dengan niat atau motivasi untuk mendapatkan imbalan tersebut akan kembali
pada kondisinya semula. Praktik dana yang didasarkan pada niat atau motivasi tersebut
tetaplah praktik yang berguna, tetapi belum sepenuhnya baik. Dalam tinjauan etika
Immanuel Kant, kecenderungan praktik dana yang demikian dapat dikategorikan sebagai
tindakan moral yang bersifat imperatif hipotetis yang sama sekali tidak etis. Keinginan
untuk mendapatkan imbalan dari suatu tindakan tertentu adalah pola pikir yang sangat
mudah ditemukan pada sebagian besar orang (Lega, 2014). Kecenderungan umum ini pun
dalam Buddhisme bukanlah kesadaran yang diperlukan bagi tercapainya kesucian dan
pencerahan sempurna. Orang-orang yang memahami hukum karma, tetapi lobha, dosa, dan
moha-nya masih tebal, memiliki kecenderungan untuk memanfaatkan hukum karma untuk
melayani tanha mereka. Dalam Sutta yang lain pun, dapat ditemukan kecenderungan-
kecenderungan tersebut misalnya pada bagian awal dalam Dighajanu Sutta (AN 8.54) yang
berbunyi:
Pada suatu ketika Sang Bhagava sedang menetap di antara penduduk Koliya di dekat
pemukiman Koliya bernama Kakkarapatta. Di sana pemuda Koliya Dighajanu mendatangi
Sang Bhagava, bersujud kepada Beliau, duduk di satu sisi, dan berkata kepada Beliau:
“Bhante, kami adalah para umat awam yang menikmati kenikmatan-kenikmatan indria,
menetap di rumah yang penuh dengan anak-anak. Kami menggunakan kayu cendana dari Kasi;
kami memakai kalung bunga, wewangian, dan salep; kami menerima emas dan perak. Sudilah
Sang Bhagava mengajarkan Dhamma kepada kami dalam suatu cara yang dapat mengarah
pada kesejahteraan dan kebahagiaan kami dalam kehidupan ini dan kehidupan mendatang.”
Dalam kutipan di atas Dighajanu, seorang perumah tangga atau umat awam bertanya
kepada Buddha, saat Buddha sedang berada di Koliya. Dighajanu bertanya tentang apa
yang harus dilakukan oleh seorang perumah tangga agar segala kebahagiaan dan
kesejahteraan dapat dipertahankan di kehidupan saat ini dan di kehidupan yang akan
datang. Pertanyaan Dighajanu tersebut, jika dianalisis sangat jelas diajukan dengan
motivasi untuk mempertahankan segala kebaikan dan kesejahteraan yang saat itu telah
dicapai oleh Dighajanu bersama dengan penduduk Koliya yang lain dan ini masih berakar
pada anusaya kilesa (kotoran bantin halus), berupa lobha mula citta atau suatu kesadaran yang
diwarnai oleh keserakahan meskipun sedikit. Meski pertanyaan Dighajanu tersebut masih
diwarnai dengan anusaya kilesa dan bukan pertanyaan tentang cara melepaskan diri samsara,

Buddha dengan kebijaksanaanya masih berkenan dan tetap membabarkan Dhamma kepada

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 57



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

mereka terkait aspirasi mereka tentang bagaimana cara mendapatkan kebahagiaan dan
kesejahteraan di saat ini dan di masa depan dengan cara yang baik dan benar sesuai
Dhamma, yang secara lengkap tercatat dalam bagian selanjutnya dari Dighajanu Sutta (AN
8.54).

Jika seseorang masih melakukan dana dengan motivasi yang sama seperti motivasi yang
dimiliki oleh Dighajanu, maka dalam tinjauan etika Immanuel Kant, tindakan tersebut
masih dikategorikan sebagai tindakan moral yang bersifat imperatif hipotetis. Makna
sebenarnya dari praktik dana dalam Buddhisme terdapat dalam lanjutan khotbah Buddha
kepada Y.A. Sariputta bersama dengan para umat awam dari Campa di dalam

Danamahapphala Sutta (AN 7.52) yang berbunyi:

“Dalam kasus itu, Sariputta, ia tidak memberikan suatu pemberian dengan pengharapan, tidak
dengan pikiran melekat, tidak mengharapkan imbalan; ia tidak memberikan suatu pemberian,
[dengan berpikir]: ‘Setelah meninggal dunia, aku akan memanfaatkannya.” Ia tidak
memberikan suatu pemberian, [dengan berpikir]: ‘Memberi adalah baik.” Ia tidak memberikan
suatu pemberian, [dengan berpikir]: ‘Memberi dipraktikkan sebelum ayah dan kakekku, aku
tidak boleh meninggalkan kebiasaan masa lalu ini.” Ia tidak memberikan suatu pemberian,
[dengan berpikir]: ‘Aku memasak; orang-orang ini tidak memasak. Tidaklah benar bahwa aku
yang memasak tidak memberi kepada mereka yang tidak memasak.” Ia tidak memberikan suatu
pemberian, [dengan berpikir]: ‘Seperti halnya para bijaksana di masa lampau ... mengadakan
pengorbanan besar itu, demikian pula aku akan memberikan suatu pemberian.” la tidak
memberikan suatu pemberian, [dengan berpikir]: ‘Ketika aku sedang memberikan suatu
pemberian pikiranku menjadi tenang, dan sukacita dan kegembiraan muncul.” Melainkan ia
memberikan suatu pemberian, [dengan berpikir]: ‘Ini adalah suatu hiasan pikiran, suatu
perlengkapan pikiran.” Setelah memberikan pemberian demikian, dengan hancurnya jasmani,
setelah kematian, ia terlahir kembali di tengah-tengah para dewa kumpulan Brahma. Setelah
habisnya kamma, kekuatan batin, keagungan, dan kekuasaan itu, ia tidak kembali pada kondisi
makhluk ini.

Dalam kutipan akhir dari Danamahapphala Sutta tersebut, Buddha menjelaskan bahwa suatu
pemberian haruslah dilakukan dengan semestinya, karena itu memang harus dilakukan
bukan karena alasan-alasan tertentu, bukan karena imbalan, atau bukan hanya karena
tradisi. Semua hal yang disebutkan di dalam Danamahapphala Sutta itu dilakukan karena hal
itu memang baik untuk dilakukan, dan ketika seseorang yang melakukan praktik dengan
motivasi demikian justru akan mendapat hasil yang lebih besar dengan sendirinya tanpa
harus diharap-harapkan. Inilah praktik dana yang memiliki kualitas untuk membuat
seseorang menjadi suci. Dalam sudut pandang etika Immanuel Kant, apa yang dijelaskan
oleh Buddha pada bagian akhir Danamahapphala Sutta tersebut merupakan sebuah tindakan
moral yang memenuhi syarat untuk dikatakan sebagai tindakan moral yang bersifat

imperatif kategoris, karena didasarkan pada kewajiban tanpa syarat dan hal itu baik dengan

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 58



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

sendirinya. Hal itu baik bagi diri yang melakukan praktik dina dan juga baik bagi yang
menerima dana. Oleh sebab itu praktik dana yang didasarkan pada praktik dana yang
diajarkan Buddha dalam Danamahapphala Sutta adalah praktik yang secara imperatif
kategoris atau deontologis baik (Gusmian, 2014).

Faktor yang membedakan kualitas praktik dana adalah cetana (kehendak) dan pariiia
(kebijaksanaan). Cetana adalah faktor atau modus yang melatarbelakangi suatu praktik dana
apakah suatu praktik dana menjadi praktik yang bersifat imperatif hipotetis atau imperatif
kategoris. Cetana ini diklasifikasikan menjadi tiga menurut waktunya, yaitu pubba cetana
(kehendak sebelum melakukan dana), muisica cetana (kehendak saat melakukan dana), dan
apara cetana (kehendakan setelah melakukan dana). Jika cetana yang melatarbelakangi
praktik dana adalah cetana yang dilatarbelakangi keinginan atau niat yang rendah, seperti
keinginan untuk dipuji atau demi mendapatkan kelahiran di alam surga, maka praktik dana
tersebut hanya akan menjadi praktik dina yang dikategorikan sebagai hina dana (dana
dengan hasil kecil) atau maksimal menjadi majjhima dana (dana dengan hasil menengah)
yang dalam sudut pandang etika Immanuel Kant dikategorikan sebagai tindakan moral
yang bersifat imperatif hipotetis karena masih mengharapkan hasil dan dalam pandangan
Buddhisme, keinginan tersebut masih sangat dipenuhi oleh kilesa. Praktik dana akan
menjadi praktik yang sangat luhur atau baik, jika dan hanya jika dilatarbelakangi oleh cetana
atau niat yang tanpa pamrih, tanpa menginginkan sesuatu yang lain dan hanya dilakukan
karena praktik tersebut adalah tindakan yang baik di dalam dirinya sendiri. Praktik dana
yang demikian dalam Buddhisme dikategorikan sebagai panita dana (dina dengan hasil
tertinggi) dan dalam tinjauan etika Immanuel Kant dikategorikan sebagai tindakan moral
yang bersifat imperatif kategoris. Praktik dana yang dilatarbelakangi oleh cetana yang tanpa
pamrih, menjadi panita dana, dan dikategorikan sebagai tindakan moral yang bersifat
imperatif kategoris ini selalu muncul bersamaan dengan pasifia atau kebijaksanaan sebagai
kualitasnya, sehingga praktik diana yang demikian akan secara maksimal mengikis dan
menekan lobha dan dosa; serta kemudian akan merealisasikan kualitas batin yang alobha dan
adosa (Sikkhananda, 2010).

KESIMPULAN

Secara filosofis, praktik memberi atau dana dalam Buddhisme, merupakan praktik yang
memiliki tujuan untuk menyempurnakan parami (kesempurnaan praktik). Praktik ini
merupakan salah satu praktik penting dan mendasar. Praktik ini adalah sebuah landasan
bagi praktik yang lebih tinggi lagi, yaitu stla (moralitas) dan bhavana (pengembangan batin).
Jika tidak memiliki kualitas yang baik dalam dana, seseorang akan mengalami lebih banyak
rintangan dalam mempraktikan sila dan bhavana, dibandingkan dengan mereka yang

terbiasa dalam berpraktik dana. Makna terdalam dari prakti dana adalah pelepasan, praktik

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 59



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

ini secara fungsional bertujuan untuk mengikis atau menaklukan keserakahan. Dengan
terkikisnya keserakahan, maka akan terealisasi batin yang terbebas dari segala bentuk
kemelekatan. Secara metafisik praktik dana dilakukan di dalam instrumen hukum karma,
sehingga dengan sendirinya praktik ini akam memberikan konsekuensi-konsekuensi
tertentu bagi siapapun yang mempraktikkannya. Hal ini berimplikasi pada modus-modus
yang muncul pada tiap-tiap orang yang berpraktik dina. Dengan mengetahui bahwa
praktik dana ini dilingkupi oleh hukum karma, orang-orang yang batinnya masih dikuasai
oleh anusaya kilesa (kekotoran batin halus), berupa anusaya lobha (keserakahan halus)
biasanya akan melakukan praktik dana dengan harapan-harapan tertentu, misalnya ingin
mendapatkan harta yang lebih banyak lagi atau keinginan untuk terlahir di surga. Orang-
orang yang berpraktik dana dengan kehendak demikian, secara kualitas biasanya akan
dikategorikan sebagai hina dana atau majjhima dana dan dalam sudut pandangan etika
Immanuel Kant sepenuhnya dikategorikan sebagai tindakan moral yang bersifat imperatif
hipotetis karena tindakan etisnya diwarnai oleh balasan semata. Sedangkan orang-orang
yang telah terbebas dari anusaya kilesa, biasanya akan berpraktik diana yang dilatarbelakangi
oleh kehendak yang tanpa pamrih dan menilai bahwa praktik tersebut adalah praktik yang
memang harus dilakukan karena kewajiban dan memang baik. Orang-orang yang
berpraktik dengan motivasi atau modus demikian secara kualitas diana dikategorikan
sebagai panita dana dan dalam etika Immanuel Kant sepenuhnya dikategorikan sebagai
tindakan moral yang bersifat imperatif kategoris karena berpraktik dengan kesadaran dan

pandangan yang benar.

Telah dijelaskan bahwa dalam perspektif Abhidhamma, praktik dana setidaknya muncul dari
dua hetu citta (akar kesadaran) yang baik, yaitu alobha dan adosa. Dua akar ini tentu
didasarkan pada faktor mental baik (kusala cetasika), yaitu kehendak yang baik (kusala cetana)
dan kebijaksanaan (paiifia). Hal ini dipertegas oleh Buddha di dalam Sutts, khusunya
Danamahapphala Sutta (AN 7.52). Di dalam Sutta tersebut, pada bagian awal Buddha
memang menjelaskan bahwa praktik dana mungkin saja didasari oleh motivasi yang tidak
atau kurang bijaksana, yang bukan menjadi tujuan sebenarnya dari praktik dana, seperti
motivasi berpraktik dana dengan mengharapkan sesuatu seperti kesejahteraan dan
kelahiran di surga. Namun pada bagian akhir Danamahapphala Sutta (AN 7.52), Buddha
memberikan penjelasan bahwa tujuan terdalam atau tujuan sebenarnya dari praktik dana
adalah untuk memurnikan diri dan hal itu adalah hal yang baik di dalam dirinya sendiri
dan tanpa ada motif-motif duniawi seperti keingin-keinginginan yang telah disebutkan
sebelumnya. Jika praktik dana didasarkan pada alasan atau keinginan-keinginan duniawi
seperti yang telah disebutkan sebelumnya, maka praktik dina tersebut dalam analisis etika
Immanuel Kant akan dikategorikan sebagai tindakan moral yang bersifat imperatif

hipotetis dan bukan merupakan tindakan moral yang sepenuhnya baik. Tetapi jika praktik

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 60



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

dana didasarkan pada motif bahwa tindakan itu baik dengan sendirinya seperti yang
dijelaskan oleh Buddha di bagian akhir Danamahapphala Sutta (AN 7.52), maka praktik dana
tersebut dalam analisis etika Immanuel Kant dapat dikategorikan sebagai tindakan moral
yang bersifat imperatif kategoris, sehingga secara deontologis baik. Tindakan yang
didasarkan pada motif tanpa syarat ini pastinya akan merealisasikan dua hetu citta yang
baik, yaitu alobha dan adosa yang didorong oleh dua kusala cetasika, yaitu kusala cetana dan

panna.

DAFTAR PUSTAKA
Abidin, M. Z. (2008). Pemikiran Filsafat Immanuel Kant. Al-Banjari, 7, 2(Filsafat), 205-215.

Anggara, I. (n.d.). Anguttara Nikaya 8.54: Dighajanu Sutta. Sutta Central. Retrieved April 9,
2024, from
https://suttacentral.net/an8.54/id/anggara?lang=en&reference=none&highlight=false

Anguttara Nikaya 7.52: Danamahapphala Sutta. (2024). Sariputta.Com.
https://www.sariputta.com/sutta-pitaka/4253-danamahapphala/indonesia

Bakker, A., & Zubair, A. C. (1990). Metodologi Penelitian Filsafat. Kanisius.
Bodhi, B. (1992). Brahmajala Sutta and Its Commentaries. BPS.

Edward, P. (1972). The Encyclopedia of Philosophy. Macmillan Publishing and The Free
Press.

Fattah, G. N., & Utomo, A. H. (2023). Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme:
Sebuah Antitesis Konsep Tuhan Personal. Jurnal Agama Buddha Dan Ilmu Pengetahuan,
9, 1(Philosophy of Religion), 30—48.
https://doi.org/https://doi.org/10.53565/abip.v9i1.719

Gaarder, J. (1997). Dunia Sophie (R. Astuti (Ed.); Bahasa Ind). Mizan.

Gusmian, I. (2014). Filsafat Moral Immanuel Kant: Suatu Tinjauan Paradigmatik. Al A'raf:
Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat, 11, 02(Filsafat), 57-66.

Hadiwijono, H. (1998). Sari Sejarah Filsafat Barat 2. Kanisius.

Kant, I. (1964). Groundwork of the Metaphysic of Morals (H. . Paton (Ed.); English). Harper
Torchbook.

Kundalabhivamsa, S. (1998). Dhamma Ratana Vol. 1. Thirinandar Press.

Kurniawan, C., & Nayoan, ]. (2022). Sedekah Melalui Perspektif Teologi Kontekstual
Joseph Harrod dalam Merespons Kesenjangan Sosial Ekonomi. Vox Dei: Jurnal Teologi
Dan Pastoral, 03, 02(Agama Kristen), 214-223. https://doi.org/DOI:
10.46408/vxd.v3i2.186

Lega, F. S. (2014). Martabat Manusia dalam Perspektif Filsafat Moral Immanuel Kant.
Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan Missio, 07, 01(Filsafat), 83-101.

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 61



Tinjauan Etika Deontologi Immanuel Kant terhadap Praktik Dana Dalam Buddhisme: Sebuah Kajian
Filosofis atas Teks Danamahapphala Sutta, Galuh Nur Fattah

Paslah, R., Amirudin, N., & Muyasaroh. (2021). Konsep Sedekah dalam Perspektif
Pendidikan Islam (Studi Analisis Isi Buku The Power of Sedekah). Jurnal Mahasiswa
Pendidikan, 01, 02(Pendidikan), 298-313. https://doi.org/DOI: 10.37286/jmp.v1i2.176

Sikkhananda, B. (2010). Dana: Penjelasan Disertai dengan Cerita. Chanmyay Yeiktha
Meditation Center.

Suseno, F. M. (1997). 13 Tokoh Etika, Sejak Zaman Yunani Sampai Abad ke-19. Kanisius.

Tjahjadi, S. P. L. (1991). Hukum Moral, Ajaran Immanuel Kant tentang Etika dan Imperatif
Kategoris. Kanisius.

Jurnal — Pemikiran Buddha dan Filsafat Agama Vol 5 No 1, Juni 2024 | 62



