Jurnal Komunikasi dan Bahasa

N ivedana

Vol: 4 No. 2, Desember 2023 ISSN : 2723-7664

REPRESENTASI ISLAM DALAM AKUN MEDIA SOSIAL
MASJID-MASJID DI INDONESIA

Muhammad Fahmi', Lukman Harahap®, Muhammad Husin Al Fatah®

Abstrak

Penelitian ini bertujuan mengeksplorasi Islam dan ideologi dipandang dan
direpresentasikan dalam akun-akun sosial media masjid-masjid di Indonesia dan
bagaimana konten dakwah diproduksi. Objek penelitian ini adalah akun media sosial
masjid sebagai objek formal dan konten-konten yang muncul di dalam akun media
sosial masjid dalam kaitannya dengan ajaran Islam sebagai objek material. Penelitian
ini melibatkan informan yang merupakan pemilik atau admin dari akun media sosial
masjid. Hasil penelitian menunjukkan bahwa representasi ideologi seperti ideologi
Islam radikal, transnasional khilafah dan moderat memiliki irisan yang berkaitan dan
berlawanan yang saling terkait. Irisan-irisan gerakan radikal ini perlu diperjelas
karena ada beberapa hal prinsip kelompok lain yang tidak diterima oleh kelompok
lain. Bahkan beberapa di antaranya menghukumi kelompok lain sebagai kelompok
yang sesat dan laknat sebagaimana kelompok Salafi melabeli kelompok Hizbut Tahrir
dan Tarbiyah Ikhwanul Muslimin. Model dakwah dan propaganda kelompok ini
memiliki kesamaan gaya penyampaian, yakni Gaya Inclusion dengan membuat aktor
yang berbeda saat memberitakan hal-hal yang berkaitan dengan kelompok mereka,
dan menggunakan teknik eksklusion untuk menyerang kelompok-kelompok atau
pihak luar Islam yang menyerang mereka. Penelitian lanjutan diperlukan untuk
mendeskripsikan alasan kelompok radikal dan intoleran mendapatkan akses di
masyarakat. Hal tersebut diperparah dengan arus komunikasi digital yang semakin
massif sehingga menjadikan informasi berita terdistorsi. Penelitian ini dapat
memberikan kontribusi bagi pemerintah yaitu sebagai acuan peta ideologis
masjid-masjid di Indonesia sehingga dapat menjadi bahan perumusan kebijakan
terkait pencegahan ajaran radikal dan ideologi transnasional yang disebarkan lewat
media sosial.

Kata Kunci: Representasi Islam, Akun Media Sosial, Masjid, Konten Radikal,
Gerakan Transnasional Khilafah

! Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, email: fahmielhalimy@gmail.co.id
* Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, email: i
* Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, email: fatah1912abdullah@gmail.com

467



Abstracxt

This research aims to explore Islam and the ideology viewed and represented in the
social media accounts of mosques in Indonesia and how the content of the da'wabh is
produced. The object of this study is the social media accounts of mosques as formal
objects and the contents that appear within the mosque's social media accounts in
relation to Islamic teachings as material objects. The study involved informants who
were owners or admins of the mosque's social media accounts. The results of the
study showed that representations of ideologies such as radical, transnational
caliphate and moderate Islamic ideologies have interrelated and opposite wedges. The
slices of this radical movement need to be clarified because there are some principles
of other groups that are not accepted by other groups. In fact, some of them condemn
other groups as heretical and illegitimate, as Salafis label Hezbollah Tahrir and
Tarbiyah Ikhwanul Muslimin. This model of proclamation and group propaganda has
in common the style of delivery, the Inclusion Style by creating different actors when
preaching things related to their group, and using exclusion techniques to attack
Islamic groups or outsiders who attack them. Further research is needed to describe
the reasons radical and intolerant groups gain access in society. This is compounded
by the increasingly massive flow of digital communication that distorts news
information. This research can contribute to the government, namely as a reference
ideological map of mosques in Indonesia so that it can help formulate policy
materials related to the prevention of radical teachings and trans-national ideologies
spread through social media.

Keywords: Islamic Representation, Social Media Accounts, Mosques, Radical
Content, Transnational Movement of the Caliphate

PENDAHULUAN

Masjid, dilihat dari asal katanya berasal dari kata sajada, yasjudu, sujudan
yang artinya tempat sujud’. Masjid memiliki peran yang penting dalam masyarakat
Islam. Pada masa Rasulullah SAW., masjid adalah institusi pertama yang dibangun
setelah hijrah (Susanti, 2019). Masjid berperan tidak hanya dalam soal ritual tapi juga
sosial, ekonomi, politik dan kultural (Jumala, 2019). Dasar-dasar “negara Madinah”
dibangun dan dilembagakan di masjid (Hariyanto, 2019). Masjid menjadi jantung
kehidupan masyarakat Islam pada waktu itu (Munif & Mudhofir, 2017).

Demikian juga pada masa keemasan Islam. Di Timur, Masjid Madrasah
Nizimiyah, menjadi pelopor ilmu pengetahuan dan kemajuan umat ketika itu
sehingga menjadikan Baghdad sebagai kota pelajar dunia (Rohman, 2015). Sementara
di Barat, Mesquita Cardoba Andalusia, menjadi bukti bagaimana sains, ilmu
pengetahuan tak bisa dilepaskan dari masjid. Masjid menjadi monumen kemajuan
ilmu pengetahuan dan tingginya peradaban Islam ketika itu (Napitupulu, 2019).

Namun, berabad kemudian, masjid meluncur ke titik nadhir peradaban
manakalah masjid dikooptasi oleh kepentingan lain. Para Imam masjid atau Syeik
yang menyampaikan ajaran yang dianggap bertentangan dengan kepentingan

468



penguasa ditangkap dan dijebloskan kedalam penjara. Di Indonesia, pada masa Orde
Lama Imam masjid yang dianggap makar anti Sekarno ditangkapi (Yusuf, 2014).
Sementara, pada Orde Baru, masjid-masjid diawasi dan dikontrol agar jangan sampai
mengganggu keamanan dan ketertiban Nasional (Kamtimbnas) (Hartono, 1999).
Kepentingan politik dan kekuasaan membuat peran masjid dibonsai: sekedar tempat
ritual semata.

Terjadinya reformasi politik di Indonesia mengakibatkan peran masjid pun
mengalami perubahan (Blakemore, 2019). Masjid mulai mengambil peran-peran lain
seperti ikhtiar dan usaha memberdayakan ekonomi umat, mempengaruhi kebijakan
politik, sosial budaya dan sebagainya (Hefner, 2011). Iklim kebebasan yang muncul
sejak era reformasi (Davidson, 2018) membuat masjid juga seperti masyarakat lain
pada umumnya: bebas mengekspresikan diri mereka, salah satunya melalui media
sosial (medsos) (Juriens, 2018). Kehadiran media sosial ini juga dimanfaatkan masjid
untuk memperluas peran dan pesan-pesan dakwah mereka (Fakhruroji, 2017).

Pada saat yang bersamaan pula keran-keran aspirasi yang semula tersumbat
mulai terbuka lebar dengan adanya internet dan media sosial. Blog, website dan
beberapa platform digital di awal tahun 2000an menjadi media alternatif dalam
mengekspresikan aspirasi dan pesan-pesan dakwah masjid yang sebelumnya tertekan.

Pada titik ini medsos menjadi media dakwah yang digunakan untuk mengajak
kebaikan dan melarang pada hal-hal yang buruk (Latief, 2019). Melalui akun medsos
yang dimiliki masjid, pesan-pesan dakwah baik yang disampaikan pada kajian-kajian
di masjid sendiri maupun dari konten-konten yang di-upload di medsos bisa
direplikasi dan direpitasi. Setiap orang bisa mengakses konten dakwah kapan saja dan
dimana saja (Rubawati, 2018).

Inilah keunggulan dakwah virtual yaitu hilangnya batas-batas ruang dan
waktu. Siapa saja bisa mengakses konten dakwah tersebut asal terhubung dengan
internet (Qorib, 2018). Namun, keunggulan tersebut juga memiliki resiko-resiko dan
dampak yang kurang baik. Misalnya, penggunaan akun medsos Masjid dalam rangka
memobilisasi suara untuk memenangkan kontestasi politik calon atau partai tertentu.
Hal ini mengakibatkan terjadinya politisasi agama (Kurniawan, 2018), dimana
institusi agama seperti masjid dikooptasi oleh kepentingan politik (Makmun&Huda,
2018).

Politik praktis acap kali mengundang pro-kontra, pertentangan dan konflik di
dalam masyarakat, utamanya lagi dalam dunia maya Mustfoa, 2019). Apalagi kalau
yang di- upload di medsos tersebut mengarah pada kampanye negatif dan kampanye
hitam (Lim, 2017). Padahal, dalam ajaran Islam, tegas sekali melarang orang berfikir
negatif, buruk sangka, menjelek-jelekan dan memfitnah. Medsos masjid menjadi
rentan terkooptasi oleh kepentingan politik yang mengakibatkan akun Medsos masjid
yang seharusnya menjadi media dakwah berubah menjadi alat politik praktis. Media
penyampai kebaikan menjadi media penyampai fitnah. Media yang memuliakan akal
sehat berubah menjadi media agitatif yang fanatik dan irasional.

Disamping itu, medsos masjid juga rentan untuk dijadikan sebagai media
penyebaran ajaran radikal dan ideologi transnasional yang membahayakan negara

469



(Erbschloe, 2018). Konten-konten radikal bisa saja menyusup dalam akun-akun
medsos yang dimiliki masjid (Muthohirin, 2015), sebagaimana akun-akun medsos
masyarakat lainnya. Bisa juga ideologi radikal dan transnasional (Romario, 2019)
tersebut justru berasal acara-acara masjid sendiri dan disiarkan secara langsung lewat
medsos. Misalnya dengan mengundang pembicara- pembicara yang anti NKRI dan
pro kekerasaan pada majelis pengajian masjid. Inilah dilema demokrasi, pada satu sisi
negara harus memberikan kebebasan ekspresi pada warganya, namun pada sisi lain
bisa saja kebebasan tersebut justru digunakan untuk merongrong integrasi dan
memicu perpecahan.

Konten-konten kekerasan menyangkut umat beragama misalnya bisa saja
menjadi sumber legitimasi yang mendorong perilaku antagonistik (Evolvi, 2019). Di
Indonesia. Ketidakpuasan pada pemerintah dan segala masalah-masalah yang terjadi
di Indonesia bisa saja menjadi trigger yang membuat orang tergoda untuk melirik
ideologi lain di luar ideologi resmi NKRI. Ibarat pepatah “rumput tetangga lebih hijau
dari rumput sendiri”, imaji negara “ideal” yang di bisik-bisikkan oleh agitator
ideologi transnasional pada media sosial bisa saja mempengaruhi anak bangsa,
generasi milenial, untuk mendukung atau tidak bersimpati pada ideologi ratu adil
tersebut.

Medsos ibarat agama: bisa memecah belah dan bisa menyatukan. Provokasi
dalam medsos, bisa saja mendorong terjadinya disintegrasi pada satu sisi dan pada
sisi lain menyatukan dan mengintegrasikan anak bangsa. Demikian halnya dengan
medsos masjid, yang seharusnya menyejukkan, menyatukan, bisa saja mendorong
kekerasan dan menimbulkan perpecahan. Karena itu, menjadi sebuah kajian strategis,
untuk melihat bagaimana medsos masjid merepresentasikan agama? Bagaimana akun
medsos yang dimiliki masjid-masjid di Indonesia merepresentasikan Islam? Dari
kajian ini diharapkan bisa diterapkan ideologi masjid-masjid di Indonesia, sehingga
bisa dijadikan sebagai landasan kebijakan strategi nasional kita.

Berangkat dari latar di atas maka yang menjadi rumusan masalah dalam
penelitian ini adalah: Bagaimana Islam dipresentasikan dalam akun media sosial
masjid-masjid di Indonesia? dan bagaimana mereka memproduksi konten-konten
dakwah di akun media sosialnya. Kajian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan
mengetahui bagaimana konten dakwah diproduksi dan memiliki muatan representasi
ideologis masing-masing masjid.

Kajian ini juga diharapkan memiliki kontribusi terhadap pemerintah untuk
sebagai acuan peta ideologis masjid-masjid di Indonesia, sehingga dapat dijadikan
sebagai bahan untuk mendasari kebijakan terkait dengan pencegahan ajaran radikal
dan ideologi transnasional yang disebarkan lewat media sosial. Selain itu, kajian ini
juga diharapkan menjadi pijakan awal untuk melakukan kajian lanjut berkaitan
dengan representasi dan ideologi dalam akun media sosial masjid-mesjid di
Indonesia, serta Memberikan rangsangan kajian tentang orientasi tema ini bagi
pengembangan studi media sosial dan diskursus islam di Indonesia.

Kajian Teori
470



Muthohirin  (2015) mengkaji kebangkitan radikalisme Islam yang
diekspresikan melalui jaringan virtual (media sosial) yang telah menjadi tempat
propaganda, rekruitmen, pelatihan, persiapan dan menyerukan pembentukan Khilafah
Islam. Media sosial, khususnya Whatsapp (WA), telah digunakan untuk
mempengaruhi masyarakat muslim. Secara khusus kelompok-kelompok radikal telah
secara aktif menggunakan media sosial untuk menargetkan kaum muda sebagai
pengguna utama media sosial (nitizen). Penelitian ini berfokus pada fundamentalisme
Islam yang diwakili kelompok-kelompok radikal seperti Hizbut Tahrir Indonesia
(HTI), Harakah Tarbiyah dan Jamah Salafi.

Selanjutnya, Ibnu Hajar (2018) mengkaji media sosial sebagai alat dakwah,
tujuan penelitian ini adalah untuk mengetahui bagaimana dai memaatkan Youtube
sebagai sarana komunikasi dakwah, serta bagaimana kelebihan dan kelemahan
Youtube sebagai sarana komunikasi Dakwah. Jenis penelitian ini adalah penelitian
kualitatif dengan menggunakan teori New Media sebagai pendekatan penelitian.
Metode pengumpulan data yang digunakan adalah observasi, wawancara dan
dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemanfaatan Youtube sebagai
salah satu sarana komunikasi dakwah oleh para dai cukup membantu dalam
melaksanakan aktivitas dakwah.

Setianto (2018) melakukan penelitian tentang Literasi KOnten Radikal di
media Online, dalam penelitiannya ia menyatakan bahwa maraknya konten radikal di
media online menimbulkan keprihatinan banyak kalangan. Upaya meminimalisir
pengaruh negatif konten radikal di media online salah satunya adalah melalui
kemampuan literasi. Penelitian ini mencoba melihat kemampuan literasi mahasiswa
aktifis Islam dalam kaitannya dengan konten radikal di media online. Penelitian
dilakukan dengan menggunakan metode etnografi terhadap tiga mahasiswa aktivis
Islam.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa para informan memiliki cukup
keterampilan dalam bermedia khususnya dalam memilih, memahami dan menyikapi
media online yang memuat konten radikal. Informan menanggapi konten radikal
secara moderat dalam relasinya dengan kehidupan bersama melalui sikap
menghargai, toleransi dan menerima hidup bersama dalam konteks NKRI. Sikap ini
terbentuk dari lingkungan sosial yang terintegrasi dengan baik dan pemahaman
keagamaan yang moderat.

Berbeda dengan penelitian Setiono yang lebih memfokuskan pada literasi
masyarakat dalam hal ini mahasiswa aktivis Islam dalam menyikapi konten radikal,
penelitian kami nanti justru ingin memetakan bagaimana ideologi masjid, dalam hal
ini kontens media sosial masjid dalam kaitannya dengan konten radikal dan ideologi
transnasional. Dari peta ideologis inilah nanti diharapkan menjadi sebagai bahan
untuk melakukan kebijakan deradikalisasi di Indonesia khususnya terkait dengan
masjid-mesjid yang memiliki akun media sosial.

Disamping penelitian dari artikel jurnal ada sejumlah tulisan lain yang relevan
dengan penelitian ini misalnya Alimi (2018) meneliti tentang eksistensi Agama di era

471



post truth, penelitian ini merupakan bagian dari upaya menjelaskan kedudukan soax
dalam kehidupan kita secara ilmiah. Hoax ini menjadi bagian dalam sosiologi agama
karena sebagian hoax di Indonesia berkaitan dengan agama, dimainkan dengan
mengeksploitasi agama, dengan tujuan membakar emosi massa untuk kepentingan
politik. Sementara di tempat lain seperti Amerika, hoax itu berkaitan dengan science
dan politik, di Indonesia hoax paling banyak berkaitan dengan agama atau tokoh
agama (Alimi, 2018).

Muslim Learning Islam on Internet yang diterbitkan Springer Nature
Switzerlan AG ini menyatakan bahwa salah satu implikasi penting yang muncul dari
perkembangan internet di dalam masyarakat muslim Indonesia adalah munculnya
praktik pembelajaran Islam di internet. Banyaknya informasi dan pengetahuan Islam
di Internet tidak hanya memunculkan tren baru dalam praktik pembelajaran islam
tetapi juga menciptakan praktik sosial yang lebih luas.

Dengan Menggunakan perspektif digital religion kajian ini membantah bahwa
praktik pembelajaran Islam di internet bukan hanya praktik Islam tetapi juga
menyiratkan tiga fenomena sosiokultural yang lebih luas: Pertama; praktik
pembelajaran islam adalah bentuk keterlibatan agama sejak internet telah
memungkinkan untuk terus berlatih sesuai dengan ajaran mereka. Kedua; praktik
pembelajaran islam sebagai ekspresi identitas mereka dan Ketiga; pembelajaran
praktik islam sebagai bagian dari upaya mereka dalam mempertahankan jaringan
islam dalam konteks global (Fakhruroji, 2019).

Berbeda dengan penelitian Fakhruroji, ada penelitaian yang agak khusus
memokuskan pada perempuan, meskipun sama-sama kaitannya dengan internet dan
islam yaitu artikel dari Emma Baulch, dan Alila Pramiyanti (Oktober 2018) yang
berjudul Hijabers on Instagram: Using Visual Social to Construct the Ideal Muslim
Women. Artikel yang diterbitkan dalam Volume: 4 Issues: 4, 9 October 2018 SAGE

Jurnal ini mengkaji penggunaan Instagram oleh anggota Komunitas Hijabers
Indonesia yang menunjukkan bagaimana mereka menggunakan Instagram sebagai
panggung kelas menengah sekaligus sebagai panggung dakwah yang mereka anggap
sebagai salah satu tugas utama mereka sebagai muslim. Dengan memposting
muslimah berhijab foto di Instagram yang diklaim syari’i mereka juga menghadirkan
semacam estetika islam.

Artikel ini memperluas karya tentang budaya para influencer di Instagram
yang memperlihatkan bagaiam perempuan islam mengontrol tubuh mereka dalam
sebuah foto, semangat kewirausahaan dan pilihan konsumen media sosial. Kedua
penulis menyimpulkan bahwa Hijabers instagram adalah varian dari post-feminis di
media sosial yang syar’i dan bagian dari dakwah di media secara elektronik melalui
internet (Baulch&Pramiyanti, 2018).

Representasi

Istilah representasi mengacu pada bagaimana seseorang, kelompok, atau
gagasan tertentu ditampilkan (Van Leuween, 1996). Dalam konteks media,
representasi mengacu pada bagaimana seseorang, kelompok, atau gagasan tertentu

472



adalah ditampilkan dalam media. Dalam pandangan umum, media dianggap sebagai
institusi netral yang menyampaikan informasi kepada khalayak secara apa adanya.
Padahal media, justru memiliki kepentingan untuk memproduksi makna-makna
tertentu sesuai dengan agenda setting media. Media tidak sekedar menyampaikan
informasi atau hiburan tetapi, media secara sadar digunakan untuk propaganda dan
kepentingan ideologis (Durhem & Kellner, 2009). Karena itu, dalam kajian budaya
dan media, istilah representasi dimaknai sebagai “production of the meaning of the
concepts in our mind through language” (Hall, 2003). Artinya, representasi adalah
produksi makna dari pelbagai konsep pemikiran yang disampaikan lewat bahasa.

Oleh karena itu, menurut Hall (2003) penting untuk melihat bagaimana sistem
representasi bekerja.. Hal ini mengingat karena seluruh makna akan ditentukan oleh
representasi tersebut. Khalayak penting untuk menyadari bahwa apa yang
disampaikan dalam media bukanlah realitas sebenarnya tetapi realitas yang sudah
melewati sejumlah proses seperti: penyuntingan, edit dan penyesuaian dengan
ideologi dan tujuan serta kepentingan media (Schudson dalam Burton, 2008). Inilah
yang oleh Berger dan Luckmann (1966) disebut dengan realitas yang sudah
dikonstruksikan (constructed reality).

Media melakukan politik pemaknaan, memproduksi konsensus ataupun
disensus, menyebarkan nilai-nilai, ideologi, interes, misi, tujuan dan kepentingan
media (Barker, 2004). Karena itu, representasi media bukanlah representasi natural,
tapi representasi yang pekat terselubung jubah kepentingan dan ideologi. Situasi ini
mengakibatkan munculnya, apa yang disebut Althusser (1984) sebagai, kesadaran
palsu (false consciousness).

Chomsky (2003) menggambarkan fenomena di atas sebagai bentuk
manipulasi pemikiran publik atau “rekayasa persetujuan” (engineering of consent).
Publik diibaratkan seperti apa yang dikatakan oleh Walter Lippman sebagai “ignorant
herds” (kumpulan/kawanan bodoh) yang harus dipengaruhi. “The public must be put
in its lace”. Terjadilah apa yang disebut “the manufacture of consent” melalui
penggiringan opini publik. (Chomsky, 2003).

Discourse dan Ideologi

Secara etimologis kata discourse berasal dari bahasa Latin discurrere
(mengalir ke sana kemari) dari nominalisasi kata discursus (“mengalir secara
terpisah”) yang ditransfer maknanya menjadi “terlibat dalam sesuatu”, atau “memberi
informasi tentang sesuatu” (Vas 1992: 7). Dalam bahasa Latin abad pertengahan kata
discursus selain berarti percakapan, perdebatan yang aktif, dan juga keaktifan
berbicara, kata ini juga berarti orbit dan lalu lintas (Vogt 1987b: 16, dalam Stefan T.,
et al., 2000: 228).

Dalam pengertian yang sederhana, discourse berarti cara objek atau ide
diperbincangkan secara terbuka kepada publik sehingga menimbulkan pemahaman
tertentu yang tersebar luas (Lull, 1998: 225). Kleden (1997) menyebut discourse
sebagai ‘“ucapan/tulisan dalam mana seorang pembicara/penulis menyampaikan
sesuatu tentang sesuatu kepada pendengar/pembaca” (Kleden, 1997:34).

473


https://www.google.co.id/search?tbo=p&tbm=bks&q=inauthor%3A%22Stefan%2BTitscher%22

Sementara itu, bagi Fairclough (1992b dalam Mills, 1997) menuliskan
pendapatnya tentang discourse sebagai berikut di bawah ini “Discourse does not just
describe discursive structures, but also [shows] how discourse is shaped by relations
of power and ideologies, and the constructive effects discourse has upon social
identities, social relations and systems of knowledge and belief, neither of which is
normally apparent to discourse participants "(Mills, 1997:149). Discourse tidak bisa
dilepaskan dari relasi kekuasaan dan ideologi, dan bagaimana ia mengkonstruksi
identitas dan relasi sosial, pengetahuan dan keyakinan masyarakat.

Dalam tulisannya yang lain Fairclough (1989) menunjukkan bagaimana
bahasa dalam kaitannya dengan kekuasaan dan ideologi dibangun. Institusi-institusi
media sering dianggap bersikap netral dalam menyediakan ruang bagi wacana publik.
Padahal, media sering-sekali diklaim dan persepsikan oleh publik sebagai institusi
yang objektivitas dan netral dalam pemberitaan mereka. Akibatnya, discourse media
ditelan mentah-mentah begitu saja. Para ahli wacana meyakini bahwa ilmu
pengetahuan, termasuk di dalamnya discourse media, secara inheren merupakan
bagian dan dipengaruhi oleh struktur sosial dan diproduksi dalam interaksi sosial
(Fairclough, 1995; Scott, 1988; Udasmoro, 2009).

Hal tersebut sebagaimana pendapat Joan Scott (1988) yang melihat wacana

atau discourse sebagai sesuatu yang bukan hanya sebatas fenomena bahasa
(language), tetapi juga sebagai praktik sosial, dimana struktur spesifik dari
pernyataan-pernyataan, istilah-istilah,  kategori-kategori dan  kepercayaan-
kepercayaan dikonstruksi secara historis, sosial dan institusional dalam sebuah
discourse. Dengan demikian, jika wacana dilihat sebagai praktik sosial, akan ada
implikasi-implikasi yang muncul, yakni dialektika hubungan antara kejadian diskursif
tertentu dengan situasi serta institusi dan struktur sosial yang melingkupinya
(Udasmoro, 2009).
Hal tersebut paralel dengan pendapat Althusser (1984) yang mengatakan bahwa
media adalah bagian dari ideological state apparatus. Media, lewat mesin
representasi, menyebarkan ideologi. Senada dengan itu, Gramsci (1971) menyatakan
dominasi lewat kesadaran (comsent) atau hegemoni justru marak terjadi di media
sebab media dipandang sebagai sarana yang efektif untuk menyebarkan nilai-nilai,
keyakinan, pandangan hidup dan ideologi kelompok dominan dalam rangka meraih
konsensus publik secara halus.’” Media sebagai situs kekuasaan (field of power) di
mana berbagai ideologi direpresentasikan. Melalui representasi di media, apa yang
disebut oleh Gramsci (1971) sebagai popular common sence yang menjadi dasar
hegemoni.

Masjid

Menurut Abeer Allahham (2019) dalam sebuah artikel yang berjudul
Methamorphosis of Mosue Semiotics: From Sacred to Secular Metaphorism — The
Case os State Mosques, yang diterbitkan dalam jurnal Archnet-1IJAR: International
Journal of Architectural Researc, 13(1), 204-217, mesjid-mesjid saat ini memasuki
fenomena baru yaitu berobahnya dari masjid yang sakral menjadi masjid yang

474



sekular. Mesjid tidak lagi sekedar tempat suci untuk beribadah tapi juga berobah
menjadi institusi sekuler yang mengurusi soal-soal keduniaan. Masjid tidak hanya
ditandai dengan bentuk arsitek bangunan yang khas sebagai simbol dan imaji rumah
ibadah ummat Islam tapi juga telah menjadi ruang publik tempat pertemuan lintas
budaya (Simonsen & Koefoed, 2019).

Masjid tidak hanya terkait dengan identitas spasial dimana hubungan sosial
memiliki asal atau keterikatan teritorial tetapi kemudian menunjukkan bagaimana
mereka menyebar melampaui atau mengangkangi batas fisik tersebut (Parkin, 2018).
Salah satunya lewat media sosial, dimana batas-batas teritorial fisik masjid hilang.
Karena itu, meneliti masjid tidak hanya pada fisiknya tapi juga penelitian dapat
diperluas pada akun media sosial masjid, seperti akun facebook masjid misalnya
(Allen, 2014).

Konten Radikal

Konten radikal adalah konten yang mendorong orang untuk berpikir, bersikap
sikap atau bertindak intoleran, baik yang menyangkut perbedaan keyakinan, agama,
ras, etnisitas dan identitas lainnya. Konten radikal mendorong orang bersikap
eksklusivisme, tidak toleran dengan pikiran lain dan dengan segala macam
perbedaannya (the other) (Kluknavska, A., & Hruska, M. (2019). Konten radikal bisa
berasal dari tafsir terhadap kitab suci suatu agama dalam kaitannya dengan melihat
orang lain sebagai musuh (enemy) yang harus dibenci dan diwaspadai.

Tafsir agama inilah yang kemudian direproduksi dalam media sosial menjadi
hoax, yang begitu populer di Indonesia. Pada akhirnya Aoax inilah menjadi sumber
ideologi kekerasan (Farkas, J., Schou, J., & Neumayer, C. 2018). Pikiran yang
terbuka dan analitik-rasional aktif dapat digunakan untuk memerangi kepercayaaan
pada berita hoax dan konten radikal( Broinstein, M., Pennycook, G., Bear, A., Rand,
D.G., & Cannon, T.D. 2019).

Ideologi Trans-Nasional

Ideologi transnasional adalah ideologi messianistik, ideologi ratu adil, yang
mengklaim sebagai solusi total dari karut marut, problem dan masalah-masalah yang
terjadi baik pada tataran mikro manusia: pribadi dan keluarga, maupun makro:
masyarakat, negara, dunia. Ideologi transnasional menuduh tatanan-tatanan lain di
luar dirinya sebagai penyebab kekacauan dunia (Rezai, 2012). Dalam konteks Islam
di Indonesia, salah satu komunitas yang diklaim menyebarkan ideologi ini adalah
Hizbut Tahrir Indonesia (HTT). Ideologi Khilafah yang selama ini digaung-gaungkan
HTI dianggap membahayakan dan mengancam keutuhan NKRI (Osman, 2018).

Penyebaran ideologi ini termasuk cepat, karena menggunakan media baik
media konvensional maupun digital. Perkembangan teknologi informasi dengan
munculnya media sosial juga ikut memberi andil meluasnya ideologi ini, terutama di
kalangan generasi muda milinialis yang begitu intens terpapar internet setiap harinya.
Konten-konten ini dibuat semenarik mungkin. Tujuannya jelas agar indoktrinasi
ideologi radikal ini berjalan mulus, masuk dalam bawah sadar para netizen tanpa

475



terasa (Orofino, 2019).

METODE
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan analisis
wacana kritis (critical discourse analysis) Theo van Leeuwen.

Tenik Fecux

a. Are there any disappearances of actors i the news? (Passivation).

b, Are there media efforts to put forward certam actors and eliminate other actorsT
{MNomination)
Hovw are the strategies taken to hide or eliminate these social actors? Is the subject or
actor removed by using clanses?

Exclution

b Is ap event or social actor displaved by mving conerete mstruetions? (Objectivation
abstract)

c. s the actor shown as 15 or 15 the media categorizing the actor? (Nommation
categonzation

d. Are actors portrayed with cerfain bad identities or stereofypes? (Momination
ldentification)

e, [oes the event or actor appear clearly or not {anonvmoushy)? (Determination
Indetermination)

Iinelution

Objek penelitian adalah akun-akun media sosial sebagai objek formal, dan
konten-konten di dalam media sosial sebagai objek material. Kemudian, penelitian ini
jiga melibatkan informan yang merupakan pemilik atau admin dari akun media sosial
masjid dalam kaitannya dengan isu-isu radikalisme dan ideologi trans-nasional.

Data dinanalisis dengan dua cara: pada data-data yang berasal dari temuan
dari media sosial facebook masjid akan dianalisis dengan CDA Leeuwen. Sedangkan
pada data-data wawancara dan oservasi akan dianalisis dengan teori-teori sosial dan
keislaman (Islamic studies). Dengan demikian penelitian ini diharapkan akan
pmenjadi penelitian yang komprhensif yang mengintegrasikan analisis wacana,
analisis sosial dan analisis keagamaan/keislaman. Semoga.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Representasi ideologi Transnasional Khilafah

Dalam konten postingan media sosial Instagram dan Facebook masih kami
temui beberapa akun yang memiliki kecenderungan dan afiliasi kepada kelompok
Transnasional khilafah. Seperti pada halnya postingan mereka yang menganggap
bahwa Demokrasi merupakan sistem yang buruk dan wajib diganti dengan sistem
khilafah. Padahal, organisasi Transnasional Khilafah yang eksis di Indonesia telah
dinyatakan dilarang oleh pemerintah Republik Indonesia sejak tahun 2019.

Pelarangan kegiatan organisasi tersebut, ternyata tidak diikuti dengan proses
kaderisasi dan pembinaan di kalangan kelompok tersebut. Reproduksi wacana dengan
menggunakan nama atau bendera yang baru membuat ide-ide khilafah Transnasional
masih bisa dengan mudah ditemukan di beberapa media sosial.

Hal ini diperkuat dengan hasil wawancara tim penelitian dengan salah satu

476



anggota khilafah yang merangkap sebagai anggota tim media dakwah. Salah satu
poin yang dikemukakan adalah Islam di Indonesia dalam hal ini direpresentasikan
oleh Majelis Ulama Indonesia masih belum bisa memberikan wajah Islam yang
Independent.

Islam di Indonesia, menurut mereka masih memerlukan bantuan dari
pemerintah, oleh karenanya, MUI dalam hal ini dianggap belum mampu untuk
memosisikan diri sebagai representasi Islam di Indonesia. Oleh sebab itu dibutuhkan
sistem yang menyeluruh yang dapat mengayomi seluruh kepentingan ummat Islam di
Indonesia.

Dalam mendakwahkan Ideologi transnasionalnya, para pemegang akun media
sosial membuat konten dengan beberapa cara. Yang pertama, mereka meneruskan
atau me re-post ulang postingan yang dibuat oleh akun-akun media sosial lain. Dalam
hal ini meskipun secara tidak langsung merepresentasi ideology mereka. Yang kedua,
mereka membuat konten narasi berdasarkan hasil kajian atau arahan dari guru atau
penasehat mereka.

Namun, ada beberapa akun yang rupanya memposting atau repost konten lain
tanpa sepengetahuan dewan masjid atau musyawarah. Admin media sosial memiliki
inisitif untuk me-repost konten tertentu, sehingga masjid yang memiliki akun media
sosial memiliki kecenderungan ideology yang belum bisa dipastikan.

Representasi Ideology Radikal dalam beragama

Postingan yang mengajak, mengutip, dan membuat pengumuman tentang kajian yang
bertopik tentang pentingnya perang dalam Islam untuk menyikapi beberapa hal
tertentu. Salah satunya kajian dengan topic latihan perang di dalam Masjid. Tidak
hanya mempromosikan latihan perang di dalam masjid namun juga beberapa konten
mengajak para jamaah untuk bersikap “perang” dalam menghadapi kemusyrikan.

Mungkin bagi beberapa kalangan sikap “perang” dan latihan “perang” di
dalam masjid merupakan suatu hal yang lumrah. Namun, hal ini sangat sensitif dan
berpotensi negatif apabila dicerna langsung oleh kalangan awam yang kurang
mengerti tentang konteks dan situasi yang dimaksudkan.

Ada semangat tendensi dalam konten media yang mempromosikan kegiatan
perang tersebut. Karena materi konten media sosial yang disusun mengedepankan
perang sebagai perintah Agama. Tentunya konten-konten yang seperti ini wajib
mendapatkan perhatian. Karena dikhawatirkan menimbulkan kesalahpahaman di
kalangan jamaah.

Beberapa postingan yang cenderung menyerang pihak tertentu. Baik se
Agama maupun antar Agama masih kami temui beberapa di lapangan. Salah satu
postingan media sosial dari facebook, mengkritik kegiatan pengajian yang dilakukan
oleh salah satu ulama. Postingan tersebut tidak melakukan kritik secara keilmuan,
namun juga menghina menggunakan perumpamaan yang tidak patut.

Hal ini sungguh disayangkan dikarenakan yang mereka kritik dan singgung
merupakan ulama kasepuhan yang dihormati di wilayah tersebut. Dikarenakan
memiliki perbedaan pendapat dalam penafsiran Agama, ulama tersebut disamakan

477



dengan salah satu tokoh pewayangan.

Padahal upaya-upaya toleransi dan dialog antar dan bahkan intra Agama telah
sering dilakukan. Namun, masih ada beberapa kelompok yang menyimpan bara api
kebencian terhadap kelompok lain yang memiliki perbedaan pemahaman.

Dalam menyampaikan postingannya, media sosial tersebut menggunakan
metode inklusi. Mereka mencoba memfokuskan kepada objek yang ditarget dengan
menjabarkan beberapa kejelekan dan analogi sifat-sifat pewayangan yang buruk
kepada ulama yang dihujat tersebut.

Akun media sosial ini, menyusun secara rinci materi dan konten postingan
tersebut. Artinya, postingan merupakan representasi ideologi dari Masjid yang ada.

Di postingan yang lain, ada beberapa akun sosial media yang mengkritik tata
cara ibadah yang lazim berlaku di dalam masyarakat seperti tahlilan, yasinan dan
beberapa amalan tradisi, bahkan ada beberapa ide tentang toleransi beragama yang
coba dilawan oleh beberapa akun tersebut. Tidak hanya amalan, tetapi juga
praktek-praktek sosial masyarakat yang coba dihujat seperti halnya perayaan
valentine dan Tahun baru.

Postingan tentang hal ini di posting oleh akun sosial media Masjid di .....,
admin media sosial tersebut merepost dan meneruskan konten yang ada dalam majelis
taklim yang memiliki irisan ideologi dengan paham Wahabisme. Disini bisa dilihat
bahwa kecenderungan representasi ideology Masjid tersebut adalah Wahabi.
Mengingat beberapa hujatan dan kritik terhadap amalan tradisi yang sudah mengakar
di masyarakat

Representasi Ideologi Moderat

Meskipun studi kami bermaksud untuk mengetahui representasi Ideologi radikal dan
transnasional, namun tidak sedikit kami temukan beberapa konten media sosial yang
bersifat moderat. Didukung oleh beberapa hasil wawancara yang menyatakan bahwa
sikap mereka yang patuh terhadap pemerintah atas pelarangan organisasi
transnasional khilafah Hizbut Tahrir Indonesia.

Ada beberapa yang menyatakan ketidaksetujuan atas pembubaran HTI. Bukan
dikarenakan mereka sebagai penganut dan pendukung Ideologi khilafah, namun lebih
kepada bagaimana kebebasan masyarakat di jamin oleh undang-undang. Mereka
beranggapan bahwa lebih baik organ tersebut dirangkul untuk kemudian diberi
kefahaman tentang semangat nasionalisme dan patriotism.

Saat bersikap kepada kalangan yang memiliki perbedaan pandangan terhadap
amalan beragama, mereka saling menghormati. Beberapa akun media sosial yang
memiliki kecenderungan moderasi tidak terlalu mempermasalahkan perbedaan gaya
dalam beribadah. Mereka menganggap justru perbedaan inilah yang dapat dijadikan
rahmat untuk dapat saling mengenal dan memahami Islam secara komprehensif.

Meskipun di beberapa postingan, akun-akun masjid yang terindikasi memiliki
ideologi radikal dalam beragama karena secara frontal menyerang dan menyalahkan
amalan ibadah kelompok lain, pada konten yang lain mereka memposting konten
yang menolak anggapan bahwa bom bunuh diri merupakan kegiatan jihad dan

478



pelakunya syahid. Mereka memberikan keterangan dan dalil tentang mudharatnya
kegiatan bom bunuh diri dan berpotensi merusak citra Islam

Dalam memposting konten-konten yang memiliki muatan moderasi.
Akun-akun media sosial masjid tersebut cenderung memposting tentang dokumentasi
kegiatan dan pengajian. Sangat jarang ditemui postingan yang memiliki tendensi atau
propaganda tentang moderasi beragama. Hal ini bertolak belakang dengan beberapa
media sosial yang mempromosikan ide transnasional khilafah dan radikal yang
cenderung tendensius dan propagandis.

Nampaknya, untuk mempromosikan moderatisme dalam beragama, perlu
dilakukan upaya-upaya yang tendensius dan propagandis. Sehingga propaganda
media radikal bisa dikonter dengan upaya propaganda moderasi.

Karakteristik Masjid

Masjid yang ada di kota rata rata terletak di pinggir jalan raya atau jalan
kota/provinsi. Sebagian besar boleh digunakan untuk semua jamaah dari berbagai
organisasi Islam. Tapi ada sebagian lagi Masjid yang berada di kota hanya dikelola
hanya oleh organisasi tertentu saja seperti dikelola oleh organisasi Muhammadiyah
saja contohnya Masjid Raya Al Falah Sragen. Tetapi Masjid-Masjid yang ada di kota
terutama kota besar jarang hanya digunakan untuk satu organisasi Islam saja.

Dalam memposting sesuatu juga terkadang Masjid di kota kota besar banyak
yang masih mengandung konten konten isu radikal. Dalam upload konten toleransi
terhadap agama lain seperti mengucapkan hari raya agama lain rata rata Masjid
tersebut tidak mengucapkan hal tersebut. Dan berdasarkan penelitian banyak yang
beranggapan hal tersebut menentang aqidah Islam.

Berdasarkan hasil pengamatan dari penelitian kami, Masjid-masjid yang
letaknya di perkotaan memiliki kecenderungan untuk menyebarkan paham yang
cenderung radikal dan intoleran. Perpaduan karakteristik masyarakat perkotaan yang
cepat, cenderung instan, dan individual nampaknya memengaruhi juga dalam
karakteristik Masjid yang ada di perkotaan. Berbeda dengan masjid-masjid pedesaan
yang memiliki keterbukaan terhadap semua pemahaman yang ada.

Namun begitu, kampanye tentang gerakan-gerakan moderasi juga dilakukan
di beberapa masjid-masjid perkotaan. Masjid yang ada di desa terletak di tengah
desa/kelurahan. Rata rata setiap desa memiliki Masjid atau mushola kecil di
masing-masing desa. Karakteristik Masjid yang ada di desa sebagian digunakan oleh
beberapa organisasi Islam seperti yang telah dilakukan wawancara. Masjid yang
berada di desa rata-rata digunakan bebas dari organisasi Islam manapun baik itu
Muhammadiyah, NU, LDII, MTA atau yang lainnya.

Tetapi banyak dari organisasi Islam tersebut yang sudah memiliki Masjid
masing-masing seperti LDII atau MTA terkadang sudah memiliki Masjidnya
tersendiri. Masjid yang ada di desa biasanya digunakan sebagai ruang pertemuan atau
kajian kajian mingguan atau bulanan rutin masyarakat desa. Konten yang diupload

479



oleh Masjid di desa rata rata jarang yang mengandung konten menyimpang seperti isu
isu radikalisme, atau menentang pemerintah kecuali jika ada oknum oknum yang
membuat konten tersebut dan di upload dalam media sosial Masjid tersebut.

Masjid di pedesaan kurang memiliki variasi pemahaman keagamaan dalam
suatu Masjid. Artinya, pemahaman apa yang muncul dan mengemuka di suatu Masjid
bergantung kepada guru, ulama, atau tokoh yang menghidupkan kegiatan di dalam
Masjid. Namun begitu, masjid di pedesaan memiliki karakteristik yang unik. Mereka
terbuka dengan beberapa pemahaman keagamaan yang berbeda.

Sedangkan di lingkungan Perguruan Tinggi, Masjid di kampus ini berperan
untuk mengembangkan pemahaman keagamaan di lingkungan perguruan tinggi.
Masjid di kampus juga sebagai media komunikasi dakwah para dosen dan mahasiswa
yang beragama Islam. Seperti data yang diteliti contoh nya Masjid FBE UII.
Karakteristik Masjid yang di kampus rata rata jamaahnya terdiri dari berbagai
organisasi Islam karena keberagaman organisasi Islam yang ada di kampus. Namun
ada beberapa pengurus Masjid yang mungkin menyampaikan ceramah atau kajian
yang berbau radikalisme atau penyimpangan.

Karena keberagaman organisasi Islam yang ada di kampus menyebabkan
tidak adanya filterisasi dalam penyampaian konten atau ceramah. Ada juga yang
terlalu fanatic terhadap sesuatu mengakibatkan penyebaran paham paham yang
menyimpang cepat menyebar di kalangan kampus dan anak muda. Pengelolaan media
sosial yang ada di kampus juga tidak lepas dari peran mahasiswa yang mengelolanya.
Ada konten di media sosial Masjid kampus yang menjurus kepada paham-paham atau
isu radikalisme dan penyimpangan seperti konten yang sudah diteliti dalam hasil
tangkapan layar tersebut.

Banyaknya kajian-kajian yang diadakan oleh Masjid-Masjid kampus
merupakan sebuah kabar gembira sekaligus tantangan untuk membangun system
yang dapat menyaring gerakan-gerakan radikal. Tipikal Masjid kampus yang diisi
oleh anak-anak muda yang semangat dalam mencari ilmu Agama, menempatkan
Masjid kampus menjadi tempat yang strategis dalam mendidik kader-kader
mahasiswa.

Dari beberapa temuan yang peneliti temukan didapatkan beberapa fakta dan
realitas yang menarik. Representasi ideologi seperti ideology islam radikal,
transnasional khilafah, dan moderat rupa-rupanya memiliki irisan yang berkaitan
antara satu dengan yang lainnya. Artinya, pihak yang memiliki representasi ideology
radikal tidak semuanya memiliki pandangan yang positif tentang kehadiran khilafah
transnasional yang selama ini diprakarsai oleh HTI.

Sebaliknya, ada beberapa kelompok yang berupaya mendirikan kekhalifahan
Islam ternyata tidak memiliki akar genealogy gerakan dengan Hizbut Tahrir
Internasional. Semangat mendirikan kekhalifahan telah bertransformasi pada spirit
kedaerahan seperti yang disampaikan oleh Masjid kekhalifahan islam di Bandar

480



Lampung. Mereka beranggapan bahwa Islam mampu mendirikan kekhalifahan secara
mandiri selama umat Islam mampu membuat formulasi kenegaraan dan
pemerintahannya.

Hal ini juga muncul pada beberapa kelompok yang berafiliasi kepada
kelompok Salafi Wahabi. Ternyata, paham keagamaan yang cukup ketat dan intoleran
terhadap praktek keagamaan tradisi yang dianggap tidak sesuai dengan ajaran Islam,
tidak lantas menjadikan mereka menyetujui akan tindakan-tindakan anarkisme atau
yang sering disebut oleh kelompok-kelompok mujahidin sebagai Jihad. Mereka juga
mengakui pemerintahan sebagai kepemimpinan yang sah meskipun mereka
menganggap demokrasi sebagai hal yang tidak tepat. Suatu hal yang berlawanan
dengan kelompok jihadis dan Hizbut Tahrir

Bisa ditarik kesimpulan bahwa kelompok Islam radikal yang cenderung
intoleran dan keras memiliki beberapa isu utama yang menjadi gerakan mereka 1)
Kelompok berfokus pada amaliyah mereka (salafi non-jihadis), 2) Kelompok yang
pro kepada jihad (pro isis dan upaya anarkisme), 3) kelompok yang mengusahakan
terbentuknya khilafah, 4) kelompok yang mencoba membaur dengan demokrasi dan
kehidupan berbangsa dan bermasyarakat (gerakan tarbiyah).

Dengan demikian irisan-irisan gerakan radikal ini perlu diperjelas dikarenakan
ada beberapa hal prinsip kelompok lain yang tidak diterima oleh kelompok lain.
Bahkan beberapa diantara mereka menghukumi kelompok lain sebagai kelompok
yang sesat dan laknat sebagaimana kelompok Salafi melabeli kelompok Hizbut Tahrir
dan Tarbiyah Ikhwanul Muslimin.

Dalam mendakwahkan apa yang menjadi propaganda kelompok mereka,
kelompok-kelompok ini memiliki kesamaan gaya penyampaian, yakni Gaya
Inclusion dengan membuat aktor yang berbeda saat memberitakan hal-hal yang
berkaitan dengan kelompok mereka, dan menggunakan teknik eksklusion untuk
menyerang kelompok-kelompok atau pihak luar Islam yang menyerang mereka.

Disamping menganalisa beberapa konten-konten bermuatan radikal dan
intoleran kami juga menganalisis beberapa temuan terkait dengan gaya pemberitaan
akun-akun media sosial yang cenderung moderat. Hal yang sangat berbeda dan tidak
ditemui di akun-akun media sosial masjid adalah gaya pemberitaannya cenderung
netral dan tidak tendensius.

Pemberitaan kegiatan atau program pun cenderung informatif, dan deskriptif.
Sangat sedikit ditemukan pemberitaan atau konten yang mengajak pembaca untuk
menyetujui argumen, ideology, atau program-program dari masjid seperti kajian dan
yang lainnya. Sehingga terkesan, akun-akun masjid yang memiliki kecenderungan
moderat bersikap netral.

Gaya pemberitaan inilah yang menjadi evaluasi pada semua admin dan
pemangku kebijakan untuk dapat lebih secara atraktif dan dinamis dalam kampanye
gerakan beragama yang inklusif, moderat, dan toleran. Tentu, menjadi sebuah
rekomendasi untuk dibuat badan atau lembaga pengawas media sosial yang memiliki
kecenderungan radikal sehingga konten-konten media sosial dapat difiltrasi dari arus
ideology yang tidak sesuai dengan karakter bangsa.

481



Kesimpulan

Representasi ideologi seperti ideologi Islam radikal, transnasional khilafah,
dan moderat rupa-rupanya memiliki irisan yang berkaitan dan berlawanan antara satu
dengan yang lainnya. Artinya, pihak yang memiliki representasi ideologi radikal tidak
semuanya memiliki pandangan yang positif tentang kehadiran khilafah transnasional
yang selama ini diprakarsai oleh HTI, serta tidak memiliki persetujuan dengan
tindakan-tindakan seperti bom bunuh diri dan anarkisme lainnya.

Sebaliknya, ada beberapa kelompok yang berupaya mendirikan kekhalifahan
Islam ternyata tidak memiliki akar genealogy gerakan dengan Hizbut Tahrir
Internasional. Semangat mendirikan kekhalifahan telah bertransformasi pada spirit
kedaerahan seperti yang disampaikan oleh Masjid kekhalifahan islam di Bandar
Lampung. Mereka beranggapan bahwa Islam mampu mendirikan kekhalifahan secara
mandiri selama umat Islam mampu membuat formulasi kenegaraan dan
pemerintahannya.

Hal ini juga muncul pada beberapa kelompok yang berafiliasi kepada
kelompok Salafi Wahabi. Ternyata, paham keagamaan yang cukup ketat dan intoleran
terhadap praktek keagamaan tradisi yang dianggap tidak sesuai dengan ajaran Islam,
tidak lantas menjadikan mereka menyetujui akan tindakan-tindakan anarkisme atau
yang sering disebut oleh kelompok-kelompok mujahidin sebagai Jihad. Mereka juga
mengakui pemerintahan sebagai kepemimpinan yang sah meskipun mereka
menganggap demokrasi sebagai hal yang tidak tepat. Suatu hal yang berlawanan
dengan kelompok jihadis dan Hizbut Tahrir

KESIMPULAN

Hasil analisa dari penelitian ini menunjukkan ada beberapa kategori gerakan
radikal 1) Kelompok berfokus pada amaliyah mereka (salafi non-jihadis), 2)
Kelompok yang pro kepada jihad(salafi jihadis), 3) Kelompok yang mengusahakan
terbentuknya khilafah (Kelompok Hizbut tahrir), 4) Kelompok Pengusung Khilafah
non-Hizbut Tahrir 5) Kelompok yang mencoba membaur dengan demokrasi dan
kehidupan berbangsa dan bermasyarakat (gerakan Tarbiyah Ikhwanul Muslimin).

Dengan demikian irisan-irisan gerakan radikal ini perlu diperjelas dikarenakan
ada beberapa hal prinsip kelompok lain yang tidak diterima oleh kelompok lain.
Bahkan beberapa diantara mereka menghukumi kelompok lain sebagai kelompok
yang sesat dan laknat sebagaimana kelompok Salafi melabeli kelompok Hizbut Tahrir
dan Tarbiyah Ikhwanul Muslimin.

Dan dalam mendakwahkan apa yang menjadi propaganda kelompok mereka,
kelompok-kelompok ini memiliki kesamaan gaya penyampaian, yakni Gaya
Inclusion dengan membuat aktor yang berbeda saat memberitakan hal-hal yang
berkaitan dengan kelompok mereka, dan menggunakan teknik eksklusion untuk
menyerang kelompok-kelompok atau pihak luar Islam yang menyerang mereka.

Penelitian lanjutan diperlukan tidak hanya menganalisa tentang bagaimana
cara mereka memberitakan atau membuat propaganda ideologinya, namun juga
bagaimana proses pembinaan dan pengkaderan dari beberapa kelompok radikal ini.

482



Kelompok-kelompok Islam moderat yang digawangi oleh Pemerintah,
Muhammadiyah, NU, dan para akademisi Islam sudah semestinya mengisi
ruang-ruang kosong yang ada di masyarakat.

Penelitian selanjutnya juga diperlukan untuk menjabarkan dan menganalisis
mengapa kelompok-kelompok radikal yang cenderung keras dan intoleran ini
mendapatkan ruang di masyarakat. Terlebih di situasi komunikasi digital yang sangat
mudah menjadikan sebuah berita #oax menjadi sebuah kebenaran baru.

DAFTAR PUSTAKA

Althusser (1984) dalam Stevenson, N. (2002). Understanding media cultures: Social
theory and mass communication. London: SAGE

Artz, L., dan Kamalipour, Y.R., (ed.), 2003, The Globalization of Corporate Media
Hegemony, New York: State University of New York Press, Hal.80-81.

Barker, C., 2004, The SAGE Dictionary of Cultural Studies, London: SAGE, hal. 268.

Baulch, E., & Pramiyanti, A. (2018). Hijabers on Instagram: using visual social
media to construct the ideal Muslim woman. Social Media+ Society, 4(4),
2056305118800308.

Berger, P., & Luckmann, T., 1967, The Social Construction of Reality, New York:
Doubleday.

Broinstein, M., Pennycook, G., Bear, A., Rand, D.G., & Cannon, T.D. (2019). Belief
in fake news is associated with delusionality, dogmatism,
religiousfundamentalism, and reduced analytic thinking. Journal of Applied
Research in Memory and Cognition, 8(1), 108-117.

Chomsky, N., 2003, Hegemony or Survival, America's Quest for Global Dominance,
New York: Metropolitan Books, hal. 21.

Durham, M. G., & Kellner, D. M. (Eds.). (2009). Media and cultural studies:
Keyworks. John Wiley & Sons, page: 9.

Edwin Jurriens, 2018, Digital Indonesia, Connectivity and Divergence, Singapoer:
ISEAS Publishing.

Evolvi, G. (2019), "# Islamexit: inter-group antagonism onTwitter. Information,
Communication & Society 22(3), 386-401.

Fakhruroji, M. (2017). Dakwah di era media baru: Teori dan aktivisme dakwah di
internet. Dakwah Di Era Media Baru: Teori dan Aktivisme Dakwah Di
Internet, (2), 1-150.

Fakhruroji, M. (2019). Muslims Learning Islam on the Internet. Handbook of
Contemporary Islam and Muslim Lives, 1-17.

Farkas, J., Schou, J., & Neumayer, C. (2018). Cloked Facebook pages: Exploring
fake Islamist propaganda in social Media. New Media & Society, 20(5),
1850-1867.

Hall, S., 2003, Representation, Culture Representation and Signifying Practice,
London: SAGE Publications, hal. 7.

Hartono Ahmad Jaiz, 1999, Di bawah Bayang-bayang Soekarno, Soeharto. tragedy
Politik Islam dari Orde Lama Hingga Orde Baru, Jakarta: Darul Falah, hal.

483



105.

Jamie S. Davidson, 2018, Indonesia: Twenty Years of Democracy, Cambridge
University Press.

Jumala, N. F. N. (2019). GAMBARAN SISTEM PENDIDIKAN ISLAM PADA
MASA SAHABAT. JURNAL SERAMBI  ILMU, 20(1),
120-136.Hariyanto, H., & Biati, L. (2019). SUSTAINABILITY
MANAJEMEN MASJID MELALUI PENDAMPINGAN REMAS
BAITURRAHMAN BAYEMAN ARJASA SITUBONDO. As-Sidanah,
1(1), 103-15.

Kluknavska, A., & Hruska, M. (2019). We Talk bout the “Others” and You Listen
Closely: The Extreme Right Communication on Social Media. Problems of
Post-Communim, 66(1), 59-70.

Kurniawan, B. (2018). Politisasi Agama di Tahun Politik: Politik Pasca-Kebenaran
di Indonesia dan Ancaman bagi Demokrasi. Jurnal Sosiologi Agama,
12(1), 133-154.

Latief, M. N. (2019). Dakwah dalam Perspektif Media Sosial. Jurnal Jurnalisa, 4(1).

Lim, M. (2017). Freedom to hate: social media, algorithmic enclaves, and the rise of
tribal nationalism in Indonesia. Critical Asian Studies, 49(3), 411-427. Tim
Lindse, Helen Pausacker, 2016, Religion, Law and Intolerance in
Indonesia, New York: Routledge.

Makmun, M., & Huda, M. (2019). POLITISASI MASJID PERSPEKTIF FIQH
SIYASAH: STUDI TERHADAP TAKMIR MASJID DI KOTA
SURABAYA. JPP (Jurnal Politik Profetik), 7(1), 96-120.

Michael Erbschloe, 2018, Extremist Propaganda in Social Media: A Threat to
Homeland Security, Boca Raton FL: CRC Press.

Michael Schudson mengatakan “kita tidak mengatakan bahwa media memalsukan
berita, kita mengatakan bahwa media “membuat” berita. Dalam, Burton,
G., 2008, Yang Tersembunyi di Balik Media: Pengantar Kajian Media,
Yogyakarta: Jalasutra, hal. 107.

Moh Yasir Alimi (2018), Mediatisasi Agama, Post Truth dan Ketahanan Nasional:
Sosiologi Agama Era di Era Digital, Yogyakarta: LKiS.

Munif, A., & Mudofir, M. (2017). ANALISIS MAQASID ASY-SYARIAH DALAM
PIAGAM MADINAH, PANCASILA DAN UNDANG-UNDANG DASAR
1945 (Hasil Keputusan Bahsul Masail Forum Musyawarah Pondok
Pesantren se Jawa Madura Tahun 2016) (Doctoral dissertation, TAIN
Surakarta).

Mustofa, S. (2019). Berebut Wacana: Hilangnya Etika Komunikasi di Ruang Publik
Dunia Maya. Jurnal Studi Agama dan Masyarakat, 15(1), 58-74.
Muthohirin, N. (2015). Radikalisme Islam dan Pergerakannya di Media Sosial.
Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, 11(2),

240-259.

Napitupulu, D. S. (2019). Romantika Sejarah Kejayaan Islam di Spanyol.

MUKADIMAH: Jurnal Pendidikan, Sejarah, dan llmu-ilmu Sosial, 3(1),

484



7-18.

Orofino, E. (2019). Hizb ut-Tahrir and Caliphate: Why the Group is Still Appealing
to Muslim in the West. Rouledge.

Osman, M.N.M. (2018), Hizbut Tahrir Indonesia and Political Islam: Identiti,
Ideology and Religio- Political Mobilization. Routledge.

Parkin, D.(208). “Inside and outside the mosque: A master trope.” In Islamic prayer
across the india ocean (pp.1-22). Routledge.

Qorib, M. (2018). Dakwah Di Tengah Pluralitas Masyarakat. Intigad: Jurnal Agama
dan Pendidikan Islam, 10(2).

Rezaei, A. (2012). The Clash of Ideas in World Politics: Tranbational Networks,
State, and Regime Change, 150-2010.

Robert W.Hefner, 2011, Civic Islam: Muslims and Democratization in Indonesia,
Princeton: Princeton University Press.

Rohman, F. (2017). PENDIDIKAN ISLAM: MENGUAK SEJARAH
PERKEMBANGAN MADRASAH HINGGA ERA NIZAMIYAH.
NIZHAMIYAH, 7(2).

Romario, R. (2019). HIZBUT TAHRIR INDONESIA DALAM RUANG MEDIA
SOSIAL INSTAGRAM. Aglam: Journal of Islam and Plurality, 4(1).

Rubawati, E. (2018). Media Baru: Tantangan dan Peluang Dakwah. Jurnal Studi
Komunikasi, 2(1).

Scott Blakemore, 2019, Faith-based Diplomacy and Interfaith Dialogue, Leiden:
Brill. Hal. 93.

Simonsen, K., de Neergaard, M., & Koefoed, L. (2019). A mosque event: the opening
of purpose- built mosque in Copenhagen. Social & Cultural Geography,
20(5), 649-670.

Siti Saodah Susanti, 2019: 209, Peran Manajemen Organisasi Remaja Mesjid dalam
Pembentukan Karakter Remaja, I'tibar, Vol.06, No. 12, Mei, 2019, hal.
205-218. Senada dengan Mahmud Yunus (173: 163) dan Gazalba (1994:
118 dalam Dedy Susanto, 2015: 187, Penguatan Manjamen Mesjid
Darussalam di Wilayah RW. IV Kelurahan Banjar Dowo Kecamatan Genuk
Kota Semarang, Dimas: Jurnal Pemikiran Agama dan Pemberdayaan,
Vol.15, No. 1, Oktober 2015, hal: 175-206.

Van Leeuwen, T., 1996. The Representation of Social Actors in Discourse, dalam
Texts and Practices: Readings in Critical Discourse Analysis, diedit oleh
Caldas-Coulthard, C. R., & Coulthard, M., London: Routledge.

Yusuf, M. (2014). PINTU-PINTU MENUJU TUHAN Telaah Pemikiran Hamka.
Jurnal THEOLOGIA, 25(2), 103-126

485



