
Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

903  

E-ISSN: 2723-7664 Volume 6  Number 4,October – December 2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Submite Aug 06, 2025 Revised  Oct 24, 2025 Accepted  Dec 04, 2025 DOI :   https://doi.org/10.53565/nivedana.v6i4.2033 

 

TAMBAR 'KUNING' SEBAGAI REPRESENTASI EKOLOGIS DALAM 

BUDAYA BATAK KARO: KAJIAN EKOLINGUISTIK 

 
Emmya Kristina Br Karo Sekali

1
, Herlina

2
, Jekmen Sinulingga

3
, Ramlan Damanik

4
,  

Flansius Tampubolon
5 

 

t 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji tambar kuning, yaitu obat tradisional dalam masyarakat Batak Karo, 

sebagai representasi ekologis melalui pendekatan ekolinguistik. Tambar kuning terdiri dari dua jenis utama, yaitu 

kuning melas (param panas) dan kuning mbergeh (param dingin), yang masing-masing digunakan sesuai dengan 

kondisi tubuh dan lingkungan. Penelitian dilakukan di Desa Gurusinga, Kabupaten Karo, dengan menggunakan 

pendekatan kualitatif deskriptif. Data diperoleh melalui observasi, wawancara, dan studi pustaka. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa tambar kuning tidak hanya berfungsi sebagai alat penyembuhan, tetapi juga mencerminkan 

pengetahuan lokal masyarakat Karo dalam mengelola sumber daya alam. Komposisi tambar kuning berbasis pada 

flora lokal yang dipilih berdasarkan efek panas atau dingin yang dihasilkan. Praktik ini memperlihatkan 

keterkaitan erat antara bahasa, budaya, dan ekologi. Selain itu, leksikon kuning yang digunakan dalam tradisi ini 

menjadi representasi verbal dari sistem pengetahuan ekologis masyarakat. Kajian ini menyimpulkan bahwa 

tambar kuning merupakan warisan budaya takbenda yang memuat nilai-nilai ekologis dan linguistik yang perlu 

dilestarikan sebagai bagian dari identitas kolektif masyarakat Karo. 

Kata Kunci: tambar kuning, Batak Karo, pengobatan tradisional, ekolinguistik, leksikon local 
 

 

Abstrac 

This study aims to examine tambar kuning, a traditional medicine in the Batak Karo community, as an 
ecological representation through an ecolinguistic approach. Tambar kuning consists of two main types: 

kuning melas (hot balm) and kuning mbergeh (cold balm), each used according to bodily conditions and 
environmental factors. The research was conducted in Gurusinga Village, Karo Regency, using a descriptive 

qualitative method. Data were obtained through observation, interviews, and literature study. The findings 

show that tambar kuning not only functions as a healing agent but also reflects the Karo people's local 
knowledge in utilizing natural resources. Its composition is based on local flora, selected for their warming or 

cooling effects. This practice demonstrates a strong interrelation between language, culture, and ecology. 

                                                      
1
  

1
Universitas Sumatera Utara, emmyakarosekali@gmail.com 

2
  Universitas Sumatera Utara, herlina@usu.ac.id 

3
  Universitas Sumatera Utara, jekmen@usu.ac.id 

4
  Universitas Sumatera Utara, ramlan1@usu.ac.id 

5
  Universitas Sumatera Utara, flansius@usu.ac.id 

@ the Author(s) 2025 

https://doi.org/10.53565/nivedana.v6i4.2033
mailto:emmyakarosekali@gmail.com
mailto:herlina@usu.ac.id
mailto:jekmen@usu.ac.id
mailto:ramlan1@usu.ac.id
mailto:flansius@usu.ac.id


Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

904  

Furthermore, the lexical items related to tambar kuning serve as verbal representations of the community's 

ecological knowledge system. The study concludes that tambar kuning is an intangible cultural heritage 
containing ecological and linguistic values that should be preserved as part of the collective identity of the 

Karo people. 
Keywords: tambar kuning, Batak Karo, traditional medicine, ecolinguistics, local lexicon 

 

 

PENDAHULUAN 

Provinsi Sumatera Utara merupakan wilayah yang kaya akan keragaman budaya, 

etnolinguistik, serta sistem pengetahuan tradisional yang berakar kuat pada interaksi manusia 

dengan lingkungan alamnya. Salah satu kelompok etnik yang memiliki kedekatan mendalam 

dengan alam adalah etnik Batak Karo, yang menempati wilayah dataran tinggi dengan karakter 

ekologis khas berupa pegunungan vulkanik, hutan tropis, dan sumber air alami yang melimpah. 

Kondisi geografis ini telah melahirkan sistem budaya yang berorientasi ekologis, di mana alam 

tidak hanya berfungsi sebagai penyedia sumber daya, tetapi juga sebagai entitas yang memiliki 

hubungan spiritual dan moral dengan manusia. Dalam pandangan masyarakat Karo, 

keseimbangan antara manusia dan alam merupakan bagian dari tatanan kosmologis yang wajib 

dijaga agar kehidupan tetap harmonis. 

Salah satu manifestasi dari pandangan ekologis tersebut adalah keberadaan tambar, yaitu 

istilah lokal untuk obat tradisional berbasis bahan alami yang diperoleh dari lingkungan sekitar. 

Di antara berbagai jenis tambar, tambar kuning menempati posisi istimewa dalam kebudayaan 

Karo karena memadukan unsur medis, spiritual, dan ekologis dalam satu kesatuan praktik. 

Tambar kuning bukan sekadar ramuan herbal, melainkan simbol hubungan timbal balik antara 

manusia dan alam, di mana setiap tumbuhan dianggap memiliki ―roh kehidupan‖ yang dapat 

dimanfaatkan secara bijaksana untuk kesejahteraan manusia. 

Keunikan tambar kuning tidak hanya terletak pada fungsinya sebagai obat, tetapi juga pada 

konsep ekologis yang melekat dalam proses pembuatannya. Masyarakat Karo mengenal dua jenis 

utama tambar kuning, yaitu kuning melas (param panas) dan kuning mbergeh (param dingin), 

yang penggunaannya disesuaikan dengan kondisi geografis dan iklim setempat. Pemilahan ini 

menunjukkan pengetahuan ekologis tradisional masyarakat Karo yang sangat adaptif terhadap 

lingkungan. Dalam praktiknya, bahan-bahan yang digunakan, seperti kunyit, jahe, lengkuas, serai, 

dan berbagai jenis daun hutan, dikumpulkan secara selektif tanpa merusak sumber tanaman, 

sehingga tercipta prinsip pemanfaatan berkelanjutan (sustainable use) terhadap biodiversitas 



Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

905  

lokal. Dengan demikian, tambar kuning bukan hanya praktik pengobatan, tetapi juga sarana 

konservasi ekologis berbasis budaya. 

Dari sudut pandang ekolinguistik, tambar kuning mengandung leksikon yang 

mencerminkan relasi ekologis antara bahasa dan lingkungan. Setiap istilah dalam leksikon tambar 

mencerminkan cara masyarakat menamai, memahami, dan memaknai alam sekitarnya. Seperti 

dikemukakan oleh Fill dan Mühlhäusler (2001), ekolinguistik memandang bahasa sebagai 

representasi hubungan manusia dengan ekosistem yang menaunginya. Dengan demikian, 

mempelajari leksikon tambar kuning berarti membuka kembali sistem pengetahuan ekologis 

masyarakat Karo yang tertuang dalam bentuk linguistik. Misalnya, istilah seperti melas dan 

mbergeh bukan hanya menggambarkan sensasi panas atau dingin, tetapi juga menunjukkan sistem 

klasifikasi ekologis yang terkait dengan suhu lingkungan, kelembapan, dan fisiologi tubuh 

manusia. 

Pengetahuan seperti ini merepresentasikan bentuk kearifan ekologis lokal (local ecological 

wisdom) yang telah diwariskan secara turun-temurun melalui tradisi lisan, ritual, serta teks kuno 

seperti pustaka laklak kayu (Ginting, 1999). Dalam pustaka tersebut, ditemukan catatan tentang 

berbagai jenis tambar beserta petunjuk penggunaannya, yang menunjukkan bahwa pengobatan 

tradisional Karo memiliki dasar epistemologis yang sistematis. Hal ini memperlihatkan adanya 

sistem pengetahuan yang kompleks, di mana bahasa, budaya, dan lingkungan saling berinteraksi 

dalam kerangka pengetahuan etnoekologis. 

Namun, keberlanjutan warisan pengetahuan ini kini menghadapi tantangan serius. 

Modernisasi dan globalisasi telah menggeser paradigma kesehatan masyarakat dari tradisional 

menuju klinis dan farmasetik modern. Generasi muda cenderung menganggap pengobatan 

tradisional sebagai sesuatu yang kuno, irasional, dan tidak ilmiah. Sebaliknya, pengobatan 

modern dianggap lebih cepat dan terukur. Padahal, seperti diungkapkan oleh Nur (2022), 

keberadaan pengobatan tradisional masih memiliki posisi penting bagi masyarakat pedesaan 

karena bersifat ekonomis, ramah lingkungan, serta sesuai dengan sistem kepercayaan lokal. 

Minimnya dokumentasi ilmiah, lemahnya regenerasi pengetahuan, serta hilangnya penutur bahasa 

daerah turut mempercepat erosi nilai-nilai ekologis yang terkandung dalam praktik tambar 

kuning. 

Dalam konteks inilah pendekatan ekolinguistik menjadi sangat relevan untuk digunakan. 



Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

906  

Pendekatan ini tidak hanya menyoroti dimensi linguistik, tetapi juga menelaah bagaimana bahasa 

mencerminkan pola hubungan ekologis dan nilai konservasi dalam suatu kebudayaan. 

Kridalaksana (2001:127) menyebut leksikon sebagai wadah yang memuat seluruh informasi 

semantik tentang dunia yang diacu oleh penutur bahasa. Maka, dalam kajian tambar kuning, 

leksikon tanaman obat berfungsi sebagai ―peta ekologis‖ yang merekam hubungan masyarakat 

Karo dengan flora lokalnya. 

Berbeda dengan penelitian terdahulu yang hanya memfokuskan diri pada deskripsi 

linguistik atau inventarisasi tanaman obat secara etnobotanis, kajian ini berupaya 

mengintegrasikan aspek linguistik, ekologis, dan kultural dalam satu kerangka analisis 

ekolinguistik. Misalnya, penelitian ―Ekoleksikon Tanaman Obat dalam Bahasa Batak Toba‖ 

menitikberatkan pada pemetaan leksikal dan fungsi medis tanaman tanpa mengaitkannya secara 

mendalam dengan konservasi lingkungan dan sistem pengetahuan lokal. Sementara itu, studi 

―Leksikon Pengobatan Tradisional Masyarakat Melayu Langkat‖ lebih berorientasi pada aspek 

leksikografi dan klasifikasi makna, bukan pada relasi ekologis yang melatarinya. 

Oleh karena itu, kesenjangan penelitian (research gap) yang diisi oleh kajian ini terletak 

pada belum adanya penelitian yang secara komprehensif menelaah tambar kuning masyarakat 

Batak Karo sebagai representasi ekologis dan linguistik dalam konteks konservasi budaya dan 

lingkungan. Pendekatan ekolinguistik memungkinkan kajian ini menelusuri bagaimana bahasa 

(leksikon tambar) menjadi medium pewarisan pengetahuan ekologis serta bagaimana nilai 

konservasi tercermin dalam narasi dan praktik budaya. Dengan demikian, penelitian ini tidak 

hanya memperkaya studi tentang bahasa dan budaya Batak, tetapi juga memberikan kontribusi 

penting terhadap upaya pelestarian warisan budaya takbenda (intangible cultural heritage) dan 

konservasi lingkungan berbasis pengetahuan lokal. 

Selain itu, dalam konteks pembangunan berkelanjutan (sustainable development), 

pemahaman terhadap sistem pengobatan tradisional seperti tambar kuning dapat menjadi sumber 

inspirasi untuk pengembangan produk herbal lokal, pendidikan lingkungan berbasis budaya, serta 

penguatan identitas ekologis masyarakat adat. Melalui pelestarian bahasa dan leksikon tambar, 

masyarakat tidak hanya menjaga warisan linguistiknya, tetapi juga menjaga keberlanjutan 

biodiversitas yang menjadi sumber kehidupannya. 

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji tambar kuning sebagai 



Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

907  

representasi ekologis dalam budaya Batak Karo melalui pendekatan ekolinguistik, dengan fokus 

pada: (1) identifikasi jenis dan leksikon tambar kuning; (2) makna simbolik dan nilai ekologis 

yang dikandungnya; (3) analisis keterkaitan antara bahasa, budaya, dan lingkungan dalam praktik 

pengobatan tradisional. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi ilmiah bagi 

pengembangan studi ekolinguistik Indonesia sekaligus menjadi dasar konseptual bagi upaya 

pelestarian budaya dan konservasi lingkungan yang berkelanjutan di tengah arus globalisasi. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif yang 

diperkaya dengan model studi kasus (case study). Pendekatan ini dipilih karena mampu 

menggambarkan fenomena budaya secara menyeluruh dan mendalam dalam konteks kehidupan 

masyarakat Batak Karo yang sarat dengan nilai ekologis dan simbolik. Menurut Moleong 

(2017:6), penelitian kualitatif bertujuan untuk memahami fenomena yang dialami oleh subjek 

penelitian, seperti perilaku, persepsi, tindakan, dan interaksi sosial, secara holistik dan mendalam. 

Pemahaman tersebut diperoleh melalui deskripsi yang kaya dalam bentuk kata-kata dan bahasa 

yang disajikan dalam konteks alami, dengan memanfaatkan berbagai metode ilmiah yang bersifat 

naturalistik. Pendekatan ini sangat relevan digunakan dalam penelitian tentang tambar kuning 

karena fenomena yang dikaji tidak dapat dipahami melalui data numerik, melainkan melalui 

pemaknaan terhadap praktik budaya, bahasa lokal, dan relasi ekologis yang menyertainya. Dalam 

konteks ini, metode kualitatif memberikan ruang bagi peneliti untuk menelusuri bagaimana 

masyarakat Karo memahami, menggunakan, dan melestarikan tambar kuning sebagai bagian dari 

sistem pengetahuan ekologis tradisional. 

Penelitian ini menggunakan model studi kasus untuk meneliti tradisi tambar kuning sebagai 

fenomena budaya yang unik dan kontekstual. Menurut Yin (2018:15), studi kasus merupakan 

strategi penelitian yang digunakan untuk memahami fenomena kontemporer secara mendalam 

dalam konteks kehidupan nyata, terutama ketika batas antara fenomena dan konteksnya tidak 

jelas. Dengan demikian, studi kasus memungkinkan peneliti menelusuri secara mendalam dimensi 

linguistik, ekologis, dan kultural dari praktik tambar kuning di masyarakat Batak Karo. Model 

studi kasus dipilih karena keunikan tradisi tambar kuning tidak hanya terletak pada komposisi 

bahan alami yang digunakan, tetapi juga pada sistem nilai dan pengetahuan yang melatarinya. 



Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

908  

Praktik ini merupakan representasi konkret dari hubungan harmonis antara manusia dan alam, 

sekaligus menjadi wujud konservasi ekologis berbasis budaya. Melalui studi kasus, peneliti dapat 

menggali pengalaman, narasi, dan praktik nyata para pelaku budaya—mulai dari guru si tambar 

(dukun tradisional), pengguna obat tradisional, hingga tokoh adat dan masyarakat yang masih 

melestarikan tradisi tersebut. Pendekatan ini diharapkan mampu mengungkap makna simbolik dan 

nilai ekologis yang tidak tampak di permukaan.  

Data penelitian ini mencakup informasi yang berkaitan dengan hubungan tambar kuning 

dengan aspek ekologi dan linguistik dalam kehidupan masyarakat Batak Karo. Data diperoleh 

dalam bentuk deskriptif-kualitatif, yakni berupa kata-kata, ungkapan, narasi, simbol, serta 

interpretasi masyarakat terhadap praktik tambar kuning. Mengacu pada pandangan Sugiyono 

(2018:224), data kualitatif merupakan sekumpulan informasi yang diperoleh melalui observasi, 

wawancara, dan dokumen yang menggambarkan makna suatu fenomena sosial-budaya secara 

mendalam. Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi dua, yaitu: Sumber Data Primer 

yakni sumber primer diperoleh langsung dari lapangan melalui interaksi intensif dengan informan 

utama, yang meliputi: Guru si tambar (dukun tradisional) yang memahami secara langsung proses 

peracikan dan penggunaan tambar kuning., Tokoh adat yang memahami nilai simbolik dan filosofi 

budaya di balik praktik tersebut., Pengguna tambar kuning, baik dari kalangan masyarakat umum 

maupun ibu-ibu pascamelahirkan yang masih mempertahankan tradisi ini., Pengrajin atau penjual 

bahan herbal di pasar tradisional yang menjadi sumber bahan baku tambar kuning. 

Melalui pendekatan kualitatif dan model studi kasus ini, penelitian diharapkan mampu 

mengungkap keterkaitan antara bahasa, budaya, dan lingkungan dalam praktik tambar kuning 

secara komprehensif. Hasil penelitian tidak hanya berkontribusi terhadap pengembangan studi 

ekolinguistik di Indonesia, tetapi juga terhadap upaya konservasi pengetahuan lokal dan 

biodiversitas yang menjadi dasar kehidupan masyarakat Batak Karo. Dengan demikian, penelitian 

ini memiliki makna strategis dalam pelestarian warisan budaya takbenda (intangible cultural 

heritage) sekaligus mendukung konservasi lingkungan berbasis nilai-nilai kearifan lokal. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 



Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

909  

a. Jenis-Jenis Tambar Kuning dalam Etnik Karo di Desa Gurusinga 

Masyarakat etnik Karo memiliki kekayaan pengetahuan tradisional dalam bidang 

pengobatan, salah satunya tercermin dalam keberagaman jenis tambar kuning atau param 

tradisional yang digunakan dalam kehidupan sehari-hari. Di antara berbagai jenis tambar kuning 

yang dikenal dalam tradisi Karo, masyarakat Desa Gurusinga, Kecamatan Berastagi, Kabupaten 

Karo, masih mempertahankan dua jenis utama yang aktif digunakan hingga kini, yaitu kuning 

mbergeh dan kuning melas. Kedua jenis tambar ini dibedakan berdasarkan fungsi terapeutik dan 

sensasi fisiologis yang ditimbulkan, serta komposisi bahan-bahan alami yang menyusunnya. 

Istilah ―kuning melas‖ dalam bahasa Karo mengacu pada param panas yang memberikan 

efek hangat hingga panas ketika dioleskan ke tubuh. Penggunaan kuning melas umumnya ditujukan 

untuk menghangatkan tubuh, meredakan nyeri otot, melancarkan peredaran darah, dan mengatasi 

masuk angin, terutama di wilayah-wilayah dengan suhu dingin seperti dataran tinggi Karo. 

Sebaliknya, ―kuning mbergeh‖ mengacu pada param dingin, yang digunakan untuk menurunkan 

suhu tubuh, menenangkan kulit yang meradang, serta meredakan gejala demam atau iritasi, 

terutama pada anak-anak dan lansia yang tinggal di daerah beriklim panas. 

Pembedaan antara kuning melas dan kuning mbergeh tidak hanya bersifat terminologis, 

tetapi juga menunjukkan kearifan ekologis dan etnobotani masyarakat Karo dalam memahami sifat 

tumbuhan dan kondisi tubuh manusia secara holistik. Keduanya digunakan secara adaptif 

berdasarkan faktor-faktor lingkungan seperti suhu udara, kelembapan, dan kondisi fisiologis 

pengguna, sehingga penggunaannya bersifat kontekstual dan situasional. Hal ini menunjukkan 

bahwa praktik pengobatan tradisional Karo tidak bersifat statis, melainkan fleksibel dan dinamis 

sesuai dengan lingkungan dan kebutuhan masyarakat. 

Secara bahan, kuning mbergeh diramu dari tumbuhan-tumbuhan yang bersifat sejuk dan 

mengandung kadar air tinggi. Beberapa tanaman utama yang digunakan antara lain: bunga pacar air 

(Impatiens balsamina), bunga raya (Hibiscus rosa-sinensis), daun cocor bebek (Kalanchoe 

pinnata), serta berbagai tanaman herbal lokal lainnya yang dikenal memiliki efek pendingin secara 

alami. Kandungan air yang tinggi pada tanaman tersebut dipercaya mampu menstabilkan suhu 

tubuh, meredakan inflamasi, serta memberikan efek menyegarkan ketika dioleskan ke kulit. 

Sementara itu, kuning melas diracik dari tumbuhan yang bersifat panas atau pungent, yang 

mengandung senyawa aktif seperti gingerol, shogaol, dan capsaicin. Tumbuhan yang biasa 



Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

910  

digunakan dalam ramuan kuning melas antara lain: jahe (Zingiber officinale), kencur (Kaempferia 

galanga), lempuyang (Zingiber zerumbet), lada (Piper nigrum), dan cengkeh (Syzygium 

aromaticum). Tanaman-tanaman ini secara farmakologis diketahui memiliki sifat antiseptik, 

antiinflamasi, serta merangsang sirkulasi darah, sehingga efektif untuk memberikan rasa hangat 

dan mengurangi ketegangan otot. 

Pemanfaatan tambar kuning oleh masyarakat Gurusinga tidak hanya terbatas pada konteks 

pengobatan penyakit, tetapi juga berperan penting dalam perawatan tubuh rutin, pemulihan pasca 

persalinan, dan perawatan bayi. Seorang ibu yang baru melahirkan, misalnya, akan menggunakan 

kuning melas untuk mempercepat pemulihan tubuh, mengurangi rasa nyeri, serta menjaga stamina. 

Sementara itu, bayi yang baru lahir akan diolesi kuning mbergeh untuk menjaga suhu tubuh tetap 

stabil dan mencegah masuk angin atau gangguan kulit ringan. Hal ini memperlihatkan bahwa 

tambar kuning bukan hanya berfungsi sebagai obat, melainkan juga sebagai bagian dari sistem 

perawatan tubuh tradisional yang berkelanjutan. 

Pengetahuan mengenai komposisi, fungsi, dan cara penggunaan tambar kuning diwariskan 

secara turun-temurun melalui jalur oral maupun praktik langsung di tengah-tengah keluarga dan 

komunitas. Proses ini menjadikan tambar kuning sebagai bagian dari leksikon ekologis lokal, yang 

tidak hanya mengandung informasi linguistik tetapi juga mencerminkan relasi harmonis antara 

manusia dan alam. Dalam konteks ekolinguistik, kuning melas dan kuning mbergeh dapat 

dipandang sebagai bentuk representasi simbolik yang menghubungkan bahasa, budaya, dan 

lingkungan dalam satu sistem pengetahuan yang terpadu. 

Dengan demikian, keberadaan dua jenis tambar kuning di Desa Gurusinga menunjukkan 

tingginya nilai kearifan lokal etnik Karo dalam mengelola sumber daya alam untuk kepentingan 

kesehatan. Praktik ini bukan hanya mencerminkan pemanfaatan ekologis, tetapi juga menciptakan 

suatu sistem representasi budaya yang patut dilestarikan, didokumentasikan, dan dikaji lebih lanjut 

dalam rangka pelestarian warisan budaya takbenda dan penguatan identitas ekologis lokal. 

 

b. Cara pembuatan, Penggunaan dan Maanfaat Dari Kuning Etnik Batak Karo 

 Berdasarkan hasil wawancara yang telah dilakukan dengan narasumber, maka etnik karo di 

desa Gurusingga menggunakan dua jenis kuning yaitu kuning mbergeh dan kuning melas. Oleh 



Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

911  

sebab itu, ada beberapa persamaan dan perbedaan jenis bahan yang digunakan dalam pembuatan 

kedua jenis kuning tersebut. Adapun persaman dan perbedaan jenis bahan kuning tersebut adalah : 

a) Cara Pembuatan, Penggunaan dan Maanfaat Kuning Mbergeh  

Kuning mbergeh adalah ramuan yang memiliki efek mendinginkan tubuh dan lebih cocok 

digunakan ketika tubuh mengalami panas atau peradangan. Etnik karo pada umumnya 

menggunakan kuning mbergeh ini pada anak-anak sehabis mandi dengan cara mengaplikasikannya 

ke seluruh badan. Takaran yang dikonsumsi oleh anak dan orang tua juga berbeda, antara penyakit 

biasa dengan penyakit yang sudah parah dan dapat disesuaikan dengan keaadan penyakit.  

Adapun cara pembuatan kuning mbergeh sebagai berikut : 

 

                                                   Sumber : Penelitian Pribadi 

Gambar. Bahan-bahan Membuat Kuning Mbergeh 

 

Gambar di atas adalah bahan-bahan untuk membuat kuning mbergeh yang telah dicuci dan 

dibersihkan. Setelah itu bahan-bahan seperti alum-alum, dilah kerbo, sisik naga,kapal-kapal tawar 

ipuh, tawar-tawar, siroppas bide, ruku-ruku, sangkepilet, bulung langkem-langkem, waren 

medemken, urat angin, gundera, bahing, kaciwer, lada, jerango, kembiri, ndurabi, buah langkem-

langkem, bulung pagar-pagar tersebut akan di cincang dan ditumbuk sampai halus.  

 Selesai ditumbuk bahan-bahan seperti bunga sapa, bunga cimen, bunga gundur, bunga 

tabu-tabu, dan bunga raya tersebut kemudian ditumbuk sampai halus, dan kemudian mengolah 

daunnya dengan meremas-remas daunnya dan mencampurnya dengan sedikit air sampai perasan 

daun tersebut mengeluarkan air seperti lendir. Kemudian air perasan daun tersebut di saring agar 

daun yang di remas tersebut tidak ikut masuk. Kemudin masukkan bahan-bahan yang telah di 

haluskan tersebut ke dalam wadah yang telah berisi tepung, lalu masukkan garam secukupnya, 



Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

912  

kemudian masukkan perasan air daun bunga raya, lalu aduk hingga merata sampai menyatu 

menjadi adonan. Kemudian adonan tersebut di bentuk menggunakan telapak tangan seperti butiran 

kecil.  

 

Sumber: Penelitian Pribadi 

Gambar. Proses Pemembentukan Kuning Mbergeh 

 

Kemudian, setelah selesai membentuk kuning menjadi butiran kecil, kuning tersebut akan di 

keringkan di bawah sinar matahari sampai kering hingga warna kuning tersebut akan berubah 

menjadi warna putih.  

 

Sumber: Penelitian 

Gambar. Proses Pengeringan Kuning Mbergeh 

 

Kuning yang dikeringkan di bawah sinar matahari harus betul-betul kering agar kuning tersebut 

tidak jamuran dan setelah kering kuning akan dimasukkan ke dalam wadah yang telah disiapkan 

dan disimpan di tempat yang kering. 



Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

913  

 Cara penggunaan kuning mbergeh tergantung penyakit yang diderita, ada yang terlebih 

dahulu mengoleskan kesekujur tubuh atau mengoleskan kebagian tubuh yang sakit, ada juga yang 

dimaskerkan, ada juga yang dimakan secara langsung untuk membantu mengobati penyakit dari 

dalam, dan ada juga yang ditelan. Waktu penggunaan kuning yaitu pada pagi dan malam hari 

sesuai kebutuhan.  

Berikut ini cara penggunaan kuning mbergeh: 

1. Ambil beberapa butir kuning mbergeh  

2. Masukkan kuning ke dalam wadah yang telah disiapkan 

3. Kemudian masukkan air secukupnya tergantung kekentalan kuning 

4. Aduk kuning hingga merata  

5. Selanjutnya oleskan kuning tersebut ke seluruh badan dan 

6. Tunggu kuning tersebut sampai kering  

 Manfaat dari kuning mbergeh adalah untuk mengobati sakit kepala, sesak dada, sakit 

tenggorokan, dan obat demam. Selain itu, kuning mbergeh juga dapat mengobati keringat buntat 

pada anak bayi. Dalam penggunaan kuning mbergeh, untuk takaran kuning tidak ditentukan, 

kuning yang ingin di konsumsi tergantung berapa banyak butir kuning yang digunakan. Kuning 

mbergeh dapat dikonsumsi oleh anak-anak, dewasa, hingga orang tua.  

b) Cara pembuatan, Penggunaan dan Maanfaat kuning Melas 

Kuning melas adalah ramuan yang memiliki efek menghangatkan tubuh. Biasanya, ramuan ini 

mengandung bahan-bahan yang bersifat panas dan pedas. Kuning melas ini digunakan tergantung 

daerah tempat tinggal, dan takaran yang dikonsumsi oleh anak dan orang tua juga berbeda, antara 

penyakit biasa dengan penyakit yang sudah parah dan dapat disesuaikan dengan keaadan penyakit.  

Adapun cara pembuatan kuning melas sebagai berikut : 

 

 



Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

914  

Sumber: Penelitian Pribadi 

Gambar. Bahan-Bahan Membuat Kuning Melas 

Gambar di atas adalah bahan-bahan untuk membuat kuning melas yang telah dicuci dan 

dibersihkan. Setelah itu bahan-bahan seperti Galunggung, Dilah kerbau, Sirempas bide, Temu ring-

ring, Lancing, Lempuyang, kaciwer, lasuna, waren medemken, buah pala, cengkeh, lada, ndurabi 

dan bahing tersebut kemudian di cincang dan di tumbuk sampai halus, dan ada satu bahan yang di 

tidak ditumbuk secara bersamaan dengan bahan-bahan yang lain seperti bulung samoja, karena 

bulung samoja akan mengeluarkan getah dari perasan bulung samoja tersebut sehingga air 

perasannya akan dibuat sebagai campuran membuat kuning. Kemudian bulung samoja tersebut 

ditumbuk sampai halus, setelah halus bulung samoja akan di peras dan mecampurkannya dengan 

sedikit air sehingga perasan daun samoja dapat disaring. Kemudin masukkan bahan-bahan yang 

telah di haluskan tersebut ke dalam wadah yang telah berisi tepung, lalu masukkan garam 

secukupnya, kemudian masukkan perasan air daun samoja, lalu aduk hingga merata sampai 

menyatu menjadi adonan. Kemudian adonan tersebut di pipihkan menggunakan telapak tangan. 

Kemudian, setelah selesai membentuk kuning menjadi pipih, kuning tersebut akan di keringkan di 

bawah sinar matahari sampai kering hingga warna kuning tersebut akan berubah menjadi warna 

kuning.  

 

 

Sumber: Penelitian Pribadi 

Gambar. Proses Pengeringan Kuning Melas 

 

Kuning yang dikeringkan di bawah sinar matahari harus betul-betul kering agar kuning tersebut 

tidak jamuran dan setelah kering kuning akan dimasukkan ke dalam wadah yang telah disiapkan 

dan disimpan di tempat yang kering. 



Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

915  

Cara penggunaan kuning melas sama dengan kuning mbergeh tergantung penyakit yang 

diderita, ada yang terlebih dahulu mengoleskan kesekujur tubuh atau mengoleskan kebagian tubuh 

yang sakit, ada juga yang dimaskerkan, ada juga yang dimakan secara langsung untuk membantu 

mengobati penyakit dari dalam, dan ada juga yang ditelan. Waktu penggunaan kuning yaitu pada 

pagi dan malam hari sesuai kebutuhan.  

Berikut ini cara penggunaan kuning melas : 

1. Ambil beberapa butir kuning melas 

2. Masukkan kuning ke dalam wadah yang telah disiapkan 

3. Kemudian masukkan air secukupnya tergantung kekentalan kuning 

4. Aduk kuning hingga merata  

5. Selanjutnya oleskan kuning tersebut ke seluruh badan dan 

6. Tunggu kuning tersebut sampai kering  

             Manfaat dari kuning melas adalah untuk mengobati sakit kepala, masuk angin, obat gatal-

gatal, dan obat pegal-pegal. Selain itu, kuning melas juga dipakai oleh ibu yang baru melahirkan. 

Dalam penggunaan kuning melas, untuk takaran kuning tidak ditentukan, kuning yang ingin di 

konsumsi tergantung berapa banyak butir kuning yang digunakan. Kuning melas dapat dikonsumsi 

oleh anak-anak, dewasa, hingga orang tua. 

c. Kedekatan Kuning Dengan Ekologi Dalam Etnik Batak 

Untuk membuat kuning etnik Batak Karo, bahan-bahan herbal harus ada dalam setiap pembuatan 

kuning. Karena bahan pembuatan kuning tidak terlepas dari ekologinya, bahan-bahan ini sangat 

penting bagi masyarakat Karo, terutama di Desa gurusingga. Bahan-bahan herbal ini berasal dari 

berbagai sumber atau lokasi yang berbeda, tergantung pada kondisi ekologi dan metode untuk 

memperolehnya. Oleh karena itu, akan dikategorikan ekologi ke dalam empat kategori kedekatan 

yaitu: sangat dekat, dekat, jauh, dan sangat jauh. Kategori yang sangat dekat, berarti bahwa bahan 

yang digunakan untuk membuat kuning etnik karo mudah ditemukan dan dapat dibudidaya di 

banyak tempat. Bahan-bahan ini biasanya dapat dijumpai di pekarangan rumah atau diperjual 

belikan di pasar. Pada kategori dekat, bahan-bahan tersebut dapat dengan mudam dijumpai, tetapi 

dapat ditemukan atau dibudidayakan dalam kondisi tempat dan lingkungan yang tertentu. Bahan- 

bahan ini biasanya ditemukan di ladang masyarakat. 



Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

916  

 Selanjutnya kategori jauh, berarti bahwa bahan-bahan tersebut sulit ditemukan, tetapi 

masyarakat masih dapat menemukannya. Bahan-bahan ini biasanya ditemukan di pinggiran hutan 

atau rawa-rawa. Terakhir adalah bahan-bahan dalam kategori sangat jauh, dianggap sangat sulit 

ditemukan dan langka. Bahan-bahan dalam kategori ini dianggap paling sulit ditemukan karena 

jauh dari lingukungan kehidupan masyarakat Karo. Bahan-bahan ini biasanya ditemukan di tengah 

hutan atau di pedalaman hutan. 

 

KESIMPULAN 

 Penelitian ini menunjukkan bahwa tambar kuning merupakan bagian integral dari sistem 

pengobatan tradisional masyarakat Batak Karo yang tidak hanya berfungsi sebagai media 

penyembuhan fisik, tetapi juga sebagai representasi ekologis dan linguistik dari hubungan 

harmonis antara manusia dan alam. Dalam pandangan masyarakat Karo, kesehatan tubuh tidak 

dapat dipisahkan dari keseimbangan antara unsur alam, tubuh, dan spiritualitas. Oleh karena itu, 

tambar kuning menjadi simbol kesatuan antara pengetahuan empiris, nilai budaya, dan sistem 

ekologis yang terjalin erat dalam kehidupan sehari-hari.  

 Berdasarkan hasil observasi dan wawancara di Desa Gurusinga, ditemukan dua jenis tambar 

kuning yang masih aktif digunakan hingga kini, yakni kuning melas (param panas) dan kuning 

mbergeh (param dingin). Keduanya memiliki komposisi bahan, cara penggunaan, dan tujuan 

terapeutik yang berbeda: a. Kuning melas (param panas) digunakan untuk menghangatkan tubuh, 

melancarkan peredaran darah, dan memulihkan stamina, terutama setelah melahirkan atau saat 

tubuh mengalami kelelahan., b. Kuning mbergeh (param dingin) berfungsi menyejukkan kulit, 

mengurangi peradangan, dan menjaga keseimbangan suhu tubuh, terutama dalam kondisi cuaca 

panas atau setelah aktivitas berat. 

 Perbedaan fungsi tersebut menunjukkan bahwa masyarakat Karo memiliki pemahaman 

empiris yang mendalam terhadap sifat-sifat tanaman lokal dan hubungannya dengan kondisi 

fisiologis tubuh serta faktor lingkungan. Pemilihan bahan alami tidak dilakukan secara acak, tetapi 

berdasarkan pengalaman turun-temurun yang teruji melalui praktik kolektif.   

 Komposisi tambar kuning mencerminkan kekayaan pengetahuan etnobotani masyarakat 

Karo. Beberapa tanaman yang digunakan antara lain jahe (Zingiber officinale), kencur 

(Kaempferia galanga), lempuyang (Zingiber zerumbet), bunga raya (Hibiscus rosa-sinensis), pacar 



Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

917  

air (Impatiens balsamina), dan cocor bebek (Kalanchoe pinnata). Setiap tanaman memiliki makna 

ekologis dan terapeutik tersendiri: 

a. Jahe dan kencur dianggap sebagai simbol kehangatan dan vitalitas, merepresentasikan 

energi kehidupan. 

b. Bunga raya dan pacar air berfungsi sebagai penyejuk dan penyegar, melambangkan 

keseimbangan dan kesuburan. 

c. Cocor bebek dan lempuyang digunakan untuk menyembuhkan luka serta mempercepat 

pemulihan, menandakan hubungan antara alam dan daya regeneratif manusia. 

 Melalui pemanfaatan tanaman-tanaman lokal tersebut, masyarakat Karo memperlihatkan 

pola konservasi ekologis berbasis budaya, di mana pengetahuan tentang flora lokal dijaga dan 

diwariskan lintas generasi. Proses ini memperlihatkan bahwa praktik pengobatan tradisional tidak 

hanya bersifat medis, tetapi juga merupakan mekanisme ekologis yang menjaga keberlanjutan 

sumber daya alam dan keseimbangan lingkungan.   

 Dalam kerangka ekolinguistik, tambar kuning dapat dipahami sebagai wujud representasi 

linguistik atas pengetahuan ekologis masyarakat Karo. Setiap istilah lokal yang berkaitan dengan 

bahan, proses, atau fungsi tambar kuning mengandung nilai-nilai budaya dan ekologis tertentu. 

Misalnya: a. Istilah melas (panas) dan mbergeh (dingin) tidak hanya menunjuk pada sensasi suhu, 

tetapi juga mencerminkan konsep keseimbangan ekosistem tubuh dan alam., b. Leksikon seperti 

bunga raya, bunga rani, daun manuk-manuk, dan kulit kayu rorobot menggambarkan kekayaan 

flora lokal yang dikenal masyarakat beserta fungsi terapeutiknya. 

 Bahasa dalam konteks ini berfungsi sebagai arsip ekologis yang merekam pengetahuan 

empiris dan kepercayaan kolektif masyarakat. Melalui bahasa, hubungan antara manusia dan alam 

tidak hanya diungkapkan, tetapi juga dilestarikan dan diwariskan. Dengan demikian, tambar 

kuning menjadi entitas linguistik yang hidup, di mana setiap istilah dan narasi di dalamnya 

merefleksikan cara pandang ekologis masyarakat Karo terhadap lingkungannya. 

 Selain fungsi pengobatan, tambar kuning juga memiliki makna sosial dan spiritual yang 

mendalam. Dalam konteks adat, penggunaan tambar kuning sering dihubungkan dengan ritual 

pemulihan pascapersalinan, perawatan bayi, atau penguatan jasmani setelah upacara adat. Praktik 

ini tidak hanya berkaitan dengan kesehatan individu, tetapi juga pembersihan dan penyucian diri, 

yang diyakini dapat mengembalikan keseimbangan antara manusia, alam, dan roh leluhur. 



Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

918  

 Melalui praktik kolektif ini, tambar kuning berperan sebagai media sosial yang mengikat 

komunitas, memperkuat solidaritas antaranggota masyarakat, serta memperteguh identitas budaya 

Karo.  

 Penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam bidang linguistik, khususnya 

ekolinguistik dan etnolinguistik, melalui beberapa aspek berikut:  

a. Pendokumentasian leksikon ekologis lokal 

 Penelitian ini memperkaya khazanah linguistik Indonesia dengan merekam dan 

menganalisis istilah-istilah lokal yang berkaitan dengan pengobatan tradisional Karo. Hal ini 

memperkuat pemahaman bahwa bahasa bukan hanya alat komunikasi, tetapi juga wadah 

pengetahuan ekologis dan budaya. 

b. Penguatan teori ekolinguistik kontekstual 

 Melalui kasus tambar kuning, penelitian ini menegaskan bahwa hubungan antara bahasa 

dan lingkungan bukan sekadar refleksi leksikal, melainkan juga struktur berpikir dan nilai-nilai 

ekologis yang terinternalisasi dalam praktik kebahasaan masyarakat. 

c. Kontribusi terhadap pelestarian bahasa daerah 

 Dengan mendokumentasikan leksikon dan narasi lokal, penelitian ini membantu upaya 

revitalisasi bahasa Karo, sekaligus menjaga pengetahuan tradisional yang terkandung di 

dalamnya. 

 Secara keseluruhan, tambar kuning bukan sekadar ramuan tradisional, tetapi warisan 

budaya takbenda yang sarat nilai ekologis, linguistik, dan spiritual. Melalui pendekatan 

ekolinguistik, penelitian ini menegaskan bahwa praktik pengobatan tradisional merupakan bentuk 

pengetahuan lokal yang menyatukan bahasa, alam, dan budaya dalam satu sistem pemaknaan yang 

utuh. Pemahaman dan pelestarian terhadap tambar kuning bukan hanya penting bagi pelestarian 

budaya Batak Karo, tetapi juga bagi upaya menjaga keberlanjutan ekologis dan identitas manusia 

Indonesia yang berpijak pada kearifan lingkungan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Fill, A., & Mühlhäusler, P. (2001). The ecolinguistics reader: Language, ecology and 

environment. London: Continuum. 

Ginting, E. P. (1999). Warisan leluhur dalam budaya Karo. Medan: Yayasan Budaya Karo. 

Hall, S. (1997). Representation: Cultural representations and signifying practices. London: Sage 



Nivedana: Journal of Communication and Language 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri 
Volume 6, Number 4, October – December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id 

919  

Publications. 

Hidayati, S., & Herawati, T. (2020). Kearifan lokal dalam pengelolaan tanaman obat. Jurnal 

Etnobiologi Indonesia, 2(1), 22–30. 

Kridalaksana, H. (2001). Kamus linguistik (3rd ed.). Jakarta: Gramedia Pustaka Utama. 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi penelitian kualitatif (Edisi revisi). Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya. 

Nababan, M. (2014). Struktur bahasa Batak dan etnolinguistik. Jurnal Linguistik dan Sastra, 12(1), 

55–66. 

Nababan, P. W. J. (1993). Sosiolinguistik: Suatu pengantar. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama. 

Nur, M. (2022). Kearifan lokal dalam pengobatan tradisional etnik Batak Karo. Jurnal 

Etnomedisin Nusantara, 6(1), 45–57. 

Purba, E. (2010). Tumbuhan berkhasiat obat tradisional Batak Karo. Jurnal Biologi Indonesia, 

6(2), 87–98. 

Purwanto, Y. (2003). Konservasi sumber daya genetik tumbuhan obat Indonesia. Prosiding 

Seminar Nasional Tumbuhan Obat, 3(1), 45–51. 

Sibarani, R. (2018). Kearifan lokal: Identitas, peran, dan strategi pelestarian. Yogyakarta: 

Deepublish. 

Simanjuntak, M. (2022). Jenis-jenis tambar kuning dalam masyarakat Karo: Kajian etnobotani. 

Jurnal Warisan Budaya, 4(2), 123–138. 

Simanjuntak, R. (2019). Revitalisasi budaya pengobatan tradisional di tengah modernisasi. Jurnal 

Antropologi Nusantara, 5(1), 77–89. 

Siringoringo, D. (2021). Representasi simbolik warna dalam budaya Batak. Jurnal Ilmu Budaya, 

19(1), 13–26. 

Sugiyono. (2018). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. 

Sugiyono. (2019). Statistika untuk penelitian. Bandung: Alfabeta. 

Suktiningsih, W. (2016). Kajian ekolinguistik terhadap leksikon tanaman obat. Jurnal Kajian 

Bahasa dan Budaya, 10(1), 33–42. 

Sutrisna, E. (2015). Pengantar antropologi budaya. Jakarta: Rajawali Pers. 

Tim Antropologi. (2021). Penggunaan obat tradisional dalam budaya Batak Karo. Medan: 

Universitas Sumatera Utara. 


