Jurnal Komunikasi dan Bahasa

vaedana

E-1SSN: 2723-7664 @ the Author(S) 2025 Volume 6 Number 4,0ctober — December 2025

Submite Aug 06, 2025 Revised Oct 24, 2025 Accepted Dec 04, 2025 DOl : https://doi.orq/10.53565/nivedana.v6i4.2033

TAMBAR 'KUNING' SEBAGAI REPRESENTASI EKOLOGIS DALAM
BUDAYA BATAK KARO: KAJIAN EKOLINGUISTIK

Emmya Kristina Br Karo Sekali*, Herlina?, Jekmen Sinulingga®, Ramlan Damanik?,
Flansius Tampubolon®

t
Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji tambar kuning, yaitu obat tradisional dalam masyarakat Batak Karo,
sebagai representasi ekologis melalui pendekatan ekolinguistik. Tambar kuning terdiri dari dua jenis utama, yaitu
kuning melas (param panas) dan kuning mbergeh (param dingin), yang masing-masing digunakan sesuai dengan
kondisi tubuh dan lingkungan. Penelitian dilakukan di Desa Gurusinga, Kabupaten Karo, dengan menggunakan
pendekatan kualitatif deskriptif. Data diperoleh melalui observasi, wawancara, dan studi pustaka. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa tambar kuning tidak hanya berfungsi sebagai alat penyembuhan, tetapi juga mencerminkan
pengetahuan lokal masyarakat Karo dalam mengelola sumber daya alam. Komposisi tambar kuning berbasis pada
flora lokal yang dipilih berdasarkan efek panas atau dingin yang dihasilkan. Praktik ini memperlihatkan
keterkaitan erat antara bahasa, budaya, dan ekologi. Selain itu, leksikon kuning yang digunakan dalam tradisi ini
menjadi representasi verbal dari sistem pengetahuan ekologis masyarakat. Kajian ini menyimpulkan bahwa
tambar kuning merupakan warisan budaya takbenda yang memuat nilai-nilai ekologis dan linguistik yang perlu
dilestarikan sebagai bagian dari identitas kolektif masyarakat Karo.

Kata Kunci: tambar kuning, Batak Karo, pengobatan tradisional, ekolinguistik, leksikon local

Abstrac
This study aims to examine tambar kuning, a traditional medicine in the Batak Karo community, as an
ecological representation through an ecolinguistic approach. Tambar kuning consists of two main types:
kuning melas (hot balm) and kuning mbergeh (cold balm), each used according to bodily conditions and
environmental factors. The research was conducted in Gurusinga Village, Karo Regency, using a descriptive
qualitative method. Data were obtained through observation, interviews, and literature study. The findings
show that tambar kuning not only functions as a healing agent but also reflects the Karo people's local
knowledge in utilizing natural resources. Its composition is based on local flora, selected for their warming or
cooling effects. This practice demonstrates a strong interrelation between language, culture, and ecology.

YUniversitas Sumatera Utara, emmyakarosekali@gmail.com
Universitas Sumatera Utara, herlina@usu.ac.id

Universitas Sumatera Utara, jekmen@usu.ac.id

Universitas Sumatera Utara, ramlanl@usu.ac.id

Universitas Sumatera Utara, flansius@usu.ac.id

a B W N

Nivedana: Journal of Communication and Language

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id

903


https://doi.org/10.53565/nivedana.v6i4.2033
mailto:emmyakarosekali@gmail.com
mailto:herlina@usu.ac.id
mailto:jekmen@usu.ac.id
mailto:ramlan1@usu.ac.id
mailto:flansius@usu.ac.id

Furthermore, the lexical items related to tambar kuning serve as verbal representations of the community's
ecological knowledge system. The study concludes that tambar kuning is an intangible cultural heritage
containing ecological and linguistic values that should be preserved as part of the collective identity of the
Karo people.

Keywords: tambar kuning, Batak Karo, traditional medicine, ecolinguistics, local lexicon

PENDAHULUAN

Provinsi Sumatera Utara merupakan wilayah yang kaya akan keragaman budaya,
etnolinguistik, serta sistem pengetahuan tradisional yang berakar kuat pada interaksi manusia
dengan lingkungan alamnya. Salah satu kelompok etnik yang memiliki kedekatan mendalam
dengan alam adalah etnik Batak Karo, yang menempati wilayah dataran tinggi dengan karakter
ekologis khas berupa pegunungan vulkanik, hutan tropis, dan sumber air alami yang melimpah.
Kondisi geografis ini telah melahirkan sistem budaya yang berorientasi ekologis, di mana alam
tidak hanya berfungsi sebagai penyedia sumber daya, tetapi juga sebagai entitas yang memiliki
hubungan spiritual dan moral dengan manusia. Dalam pandangan masyarakat Karo,
keseimbangan antara manusia dan alam merupakan bagian dari tatanan kosmologis yang wajib
dijaga agar kehidupan tetap harmonis.

Salah satu manifestasi dari pandangan ekologis tersebut adalah keberadaan tambar, yaitu
istilah lokal untuk obat tradisional berbasis bahan alami yang diperoleh dari lingkungan sekitar.
Di antara berbagai jenis tambar, tambar kuning menempati posisi istimewa dalam kebudayaan
Karo karena memadukan unsur medis, spiritual, dan ekologis dalam satu kesatuan praktik.
Tambar kuning bukan sekadar ramuan herbal, melainkan simbol hubungan timbal balik antara
manusia dan alam, di mana setiap tumbuhan dianggap memiliki “roh kehidupan” yang dapat
dimanfaatkan secara bijaksana untuk kesejahteraan manusia.

Keunikan tambar kuning tidak hanya terletak pada fungsinya sebagai obat, tetapi juga pada
konsep ekologis yang melekat dalam proses pembuatannya. Masyarakat Karo mengenal dua jenis
utama tambar kuning, yaitu kuning melas (param panas) dan kuning mbergeh (param dingin),
yang penggunaannya disesuaikan dengan kondisi geografis dan iklim setempat. Pemilahan ini
menunjukkan pengetahuan ekologis tradisional masyarakat Karo yang sangat adaptif terhadap
lingkungan. Dalam praktiknya, bahan-bahan yang digunakan, seperti kunyit, jahe, lengkuas, serai,
dan berbagai jenis daun hutan, dikumpulkan secara selektif tanpa merusak sumber tanaman,

sehingga tercipta prinsip pemanfaatan berkelanjutan (sustainable use) terhadap biodiversitas

Nivedana: Journal of Communication and Language

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id

904



lokal. Dengan demikian, tambar kuning bukan hanya praktik pengobatan, tetapi juga sarana
konservasi ekologis berbasis budaya.

Dari sudut pandang ekolinguistik, tambar kuning mengandung leksikon yang
mencerminkan relasi ekologis antara bahasa dan lingkungan. Setiap istilah dalam leksikon tambar
mencerminkan cara masyarakat menamai, memahami, dan memaknai alam sekitarnya. Seperti
dikemukakan oleh Fill dan Mihlhdusler (2001), ekolinguistik memandang bahasa sebagai
representasi hubungan manusia dengan ekosistem yang menaunginya. Dengan demikian,
mempelajari leksikon tambar kuning berarti membuka kembali sistem pengetahuan ekologis
masyarakat Karo yang tertuang dalam bentuk linguistik. Misalnya, istilah seperti melas dan
mbergeh bukan hanya menggambarkan sensasi panas atau dingin, tetapi juga menunjukkan sistem
klasifikasi ekologis yang terkait dengan suhu lingkungan, kelembapan, dan fisiologi tubuh
manusia.

Pengetahuan seperti ini merepresentasikan bentuk kearifan ekologis lokal (local ecological
wisdom) yang telah diwariskan secara turun-temurun melalui tradisi lisan, ritual, serta teks kuno
seperti pustaka laklak kayu (Ginting, 1999). Dalam pustaka tersebut, ditemukan catatan tentang
berbagai jenis tambar beserta petunjuk penggunaannya, yang menunjukkan bahwa pengobatan
tradisional Karo memiliki dasar epistemologis yang sistematis. Hal ini memperlihatkan adanya
sistem pengetahuan yang kompleks, di mana bahasa, budaya, dan lingkungan saling berinteraksi
dalam kerangka pengetahuan etnoekologis.

Namun, keberlanjutan warisan pengetahuan ini kini menghadapi tantangan serius.
Modernisasi dan globalisasi telah menggeser paradigma kesehatan masyarakat dari tradisional
menuju klinis dan farmasetik modern. Generasi muda cenderung menganggap pengobatan
tradisional sebagai sesuatu yang kuno, irasional, dan tidak ilmiah. Sebaliknya, pengobatan
modern dianggap lebih cepat dan terukur. Padahal, seperti diungkapkan oleh Nur (2022),
keberadaan pengobatan tradisional masih memiliki posisi penting bagi masyarakat pedesaan
karena bersifat ekonomis, ramah lingkungan, serta sesuai dengan sistem kepercayaan lokal.
Minimnya dokumentasi ilmiah, lemahnya regenerasi pengetahuan, serta hilangnya penutur bahasa
daerah turut mempercepat erosi nilai-nilai ekologis yang terkandung dalam praktik tambar
kuning.

Dalam konteks inilah pendekatan ekolinguistik menjadi sangat relevan untuk digunakan.

Nivedana: Journal of Communication and Language

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id

905



Pendekatan ini tidak hanya menyoroti dimensi linguistik, tetapi juga menelaah bagaimana bahasa
mencerminkan pola hubungan ekologis dan nilai konservasi dalam suatu kebudayaan.
Kridalaksana (2001:127) menyebut leksikon sebagai wadah yang memuat seluruh informasi
semantik tentang dunia yang diacu oleh penutur bahasa. Maka, dalam kajian tambar kuning,
leksikon tanaman obat berfungsi sebagai “peta ekologis” yang merekam hubungan masyarakat
Karo dengan flora lokalnya.

Berbeda dengan penelitian terdahulu yang hanya memfokuskan diri pada deskripsi
linguistik atau inventarisasi tanaman obat secara etnobotanis, kajian ini berupaya
mengintegrasikan aspek linguistik, ekologis, dan kultural dalam satu kerangka analisis
ekolinguistik. Misalnya, penelitian “Ekoleksikon Tanaman Obat dalam Bahasa Batak Toba”
menitikberatkan pada pemetaan leksikal dan fungsi medis tanaman tanpa mengaitkannya secara
mendalam dengan konservasi lingkungan dan sistem pengetahuan lokal. Sementara itu, studi
“Leksikon Pengobatan Tradisional Masyarakat Melayu Langkat” lebih berorientasi pada aspek
leksikografi dan klasifikasi makna, bukan pada relasi ekologis yang melatarinya.

Oleh karena itu, kesenjangan penelitian (research gap) yang diisi oleh kajian ini terletak
pada belum adanya penelitian yang secara komprehensif menelaah tambar kuning masyarakat
Batak Karo sebagai representasi ekologis dan linguistik dalam konteks konservasi budaya dan
lingkungan. Pendekatan ekolinguistik memungkinkan kajian ini menelusuri bagaimana bahasa
(leksikon tambar) menjadi medium pewarisan pengetahuan ekologis serta bagaimana nilai
konservasi tercermin dalam narasi dan praktik budaya. Dengan demikian, penelitian ini tidak
hanya memperkaya studi tentang bahasa dan budaya Batak, tetapi juga memberikan kontribusi
penting terhadap upaya pelestarian warisan budaya takbenda (intangible cultural heritage) dan
konservasi lingkungan berbasis pengetahuan lokal.

Selain itu, dalam konteks pembangunan berkelanjutan (sustainable development),
pemahaman terhadap sistem pengobatan tradisional seperti tambar kuning dapat menjadi sumber
inspirasi untuk pengembangan produk herbal lokal, pendidikan lingkungan berbasis budaya, serta
penguatan identitas ekologis masyarakat adat. Melalui pelestarian bahasa dan leksikon tambar,
masyarakat tidak hanya menjaga warisan linguistiknya, tetapi juga menjaga keberlanjutan
biodiversitas yang menjadi sumber kehidupannya.

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji tambar kuning sebagai

Nivedana: Journal of Communication and Language

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id

906



representasi ekologis dalam budaya Batak Karo melalui pendekatan ekolinguistik, dengan fokus
pada: (1) identifikasi jenis dan leksikon tambar kuning; (2) makna simbolik dan nilai ekologis
yang dikandungnya; (3) analisis keterkaitan antara bahasa, budaya, dan lingkungan dalam praktik
pengobatan tradisional. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi ilmiah bagi
pengembangan studi ekolinguistik Indonesia sekaligus menjadi dasar konseptual bagi upaya

pelestarian budaya dan konservasi lingkungan yang berkelanjutan di tengah arus globalisasi.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif yang
diperkaya dengan model studi kasus (case study). Pendekatan ini dipilih karena mampu
menggambarkan fenomena budaya secara menyeluruh dan mendalam dalam konteks kehidupan
masyarakat Batak Karo yang sarat dengan nilai ekologis dan simbolik. Menurut Moleong
(2017:6), penelitian kualitatif bertujuan untuk memahami fenomena yang dialami oleh subjek
penelitian, seperti perilaku, persepsi, tindakan, dan interaksi sosial, secara holistik dan mendalam.
Pemahaman tersebut diperoleh melalui deskripsi yang kaya dalam bentuk kata-kata dan bahasa
yang disajikan dalam konteks alami, dengan memanfaatkan berbagai metode ilmiah yang bersifat
naturalistik. Pendekatan ini sangat relevan digunakan dalam penelitian tentang tambar kuning
karena fenomena yang dikaji tidak dapat dipahami melalui data numerik, melainkan melalui
pemaknaan terhadap praktik budaya, bahasa lokal, dan relasi ekologis yang menyertainya. Dalam
konteks ini, metode kualitatif memberikan ruang bagi peneliti untuk menelusuri bagaimana
masyarakat Karo memahami, menggunakan, dan melestarikan tambar kuning sebagai bagian dari
sistem pengetahuan ekologis tradisional.

Penelitian ini menggunakan model studi kasus untuk meneliti tradisi tambar kuning sebagai
fenomena budaya yang unik dan kontekstual. Menurut Yin (2018:15), studi kasus merupakan
strategi penelitian yang digunakan untuk memahami fenomena kontemporer secara mendalam
dalam konteks kehidupan nyata, terutama ketika batas antara fenomena dan konteksnya tidak
jelas. Dengan demikian, studi kasus memungkinkan peneliti menelusuri secara mendalam dimensi
linguistik, ekologis, dan kultural dari praktik tambar kuning di masyarakat Batak Karo. Model
studi kasus dipilih karena keunikan tradisi tambar kuning tidak hanya terletak pada komposisi

bahan alami yang digunakan, tetapi juga pada sistem nilai dan pengetahuan yang melatarinya.

Nivedana: Journal of Communication and Language

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id

907



Praktik ini merupakan representasi konkret dari hubungan harmonis antara manusia dan alam,
sekaligus menjadi wujud konservasi ekologis berbasis budaya. Melalui studi kasus, peneliti dapat
menggali pengalaman, narasi, dan praktik nyata para pelaku budaya—mulai dari guru si tambar
(dukun tradisional), pengguna obat tradisional, hingga tokoh adat dan masyarakat yang masih
melestarikan tradisi tersebut. Pendekatan ini diharapkan mampu mengungkap makna simbolik dan
nilai ekologis yang tidak tampak di permukaan.

Data penelitian ini mencakup informasi yang berkaitan dengan hubungan tambar kuning
dengan aspek ekologi dan linguistik dalam kehidupan masyarakat Batak Karo. Data diperoleh
dalam bentuk deskriptif-kualitatif, yakni berupa kata-kata, ungkapan, narasi, simbol, serta
interpretasi masyarakat terhadap praktik tambar kuning. Mengacu pada pandangan Sugiyono
(2018:224), data kualitatif merupakan sekumpulan informasi yang diperoleh melalui observasi,
wawancara, dan dokumen yang menggambarkan makna suatu fenomena sosial-budaya secara
mendalam. Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi dua, yaitu: Sumber Data Primer
yakni sumber primer diperoleh langsung dari lapangan melalui interaksi intensif dengan informan
utama, yang meliputi: Guru si tambar (dukun tradisional) yang memahami secara langsung proses
peracikan dan penggunaan tambar kuning., Tokoh adat yang memahami nilai simbolik dan filosofi
budaya di balik praktik tersebut., Pengguna tambar kuning, baik dari kalangan masyarakat umum
maupun ibu-ibu pascamelahirkan yang masih mempertahankan tradisi ini., Pengrajin atau penjual
bahan herbal di pasar tradisional yang menjadi sumber bahan baku tambar kuning.

Melalui pendekatan kualitatif dan model studi kasus ini, penelitian diharapkan mampu
mengungkap keterkaitan antara bahasa, budaya, dan lingkungan dalam praktik tambar kuning
secara komprehensif. Hasil penelitian tidak hanya berkontribusi terhadap pengembangan studi
ekolinguistik di Indonesia, tetapi juga terhadap upaya konservasi pengetahuan lokal dan
biodiversitas yang menjadi dasar kehidupan masyarakat Batak Karo. Dengan demikian, penelitian
ini memiliki makna strategis dalam pelestarian warisan budaya takbenda (intangible cultural

heritage) sekaligus mendukung konservasi lingkungan berbasis nilai-nilai kearifan lokal.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Nivedana: Journal of Communication and Language

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id

908



a. Jenis-Jenis Tambar Kuning dalam Etnik Karo di Desa Gurusinga

Masyarakat etnik Karo memiliki kekayaan pengetahuan tradisional dalam bidang
pengobatan, salah satunya tercermin dalam keberagaman jenis tambar kuning atau param
tradisional yang digunakan dalam kehidupan sehari-hari. Di antara berbagai jenis tambar kuning
yang dikenal dalam tradisi Karo, masyarakat Desa Gurusinga, Kecamatan Berastagi, Kabupaten
Karo, masih mempertahankan dua jenis utama yang aktif digunakan hingga kini, yaitu kuning
mbergeh dan kuning melas. Kedua jenis tambar ini dibedakan berdasarkan fungsi terapeutik dan
sensasi fisiologis yang ditimbulkan, serta komposisi bahan-bahan alami yang menyusunnya.

Istilah “kuning melas” dalam bahasa Karo mengacu pada param panas yang memberikan
efek hangat hingga panas ketika dioleskan ke tubuh. Penggunaan kuning melas umumnya ditujukan
untuk menghangatkan tubuh, meredakan nyeri otot, melancarkan peredaran darah, dan mengatasi
masuk angin, terutama di wilayah-wilayah dengan suhu dingin seperti dataran tinggi Karo.
Sebaliknya, “kuning mbergeh” mengacu pada param dingin, yang digunakan untuk menurunkan
suhu tubuh, menenangkan kulit yang meradang, serta meredakan gejala demam atau iritasi,
terutama pada anak-anak dan lansia yang tinggal di daerah beriklim panas.

Pembedaan antara kuning melas dan kuning mbergeh tidak hanya bersifat terminologis,
tetapi juga menunjukkan kearifan ekologis dan etnobotani masyarakat Karo dalam memahami sifat
tumbuhan dan kondisi tubuh manusia secara holistik. Keduanya digunakan secara adaptif
berdasarkan faktor-faktor lingkungan seperti suhu udara, kelembapan, dan kondisi fisiologis
pengguna, sehingga penggunaannya bersifat kontekstual dan situasional. Hal ini menunjukkan
bahwa praktik pengobatan tradisional Karo tidak bersifat statis, melainkan fleksibel dan dinamis
sesuai dengan lingkungan dan kebutuhan masyarakat.

Secara bahan, kuning mbergeh diramu dari tumbuhan-tumbuhan yang bersifat sejuk dan
mengandung kadar air tinggi. Beberapa tanaman utama yang digunakan antara lain: bunga pacar air
(Impatiens balsamina), bunga raya (Hibiscus rosa-sinensis), daun cocor bebek (Kalanchoe
pinnata), serta berbagai tanaman herbal lokal lainnya yang dikenal memiliki efek pendingin secara
alami. Kandungan air yang tinggi pada tanaman tersebut dipercaya mampu menstabilkan suhu
tubuh, meredakan inflamasi, serta memberikan efek menyegarkan ketika dioleskan ke kulit.

Sementara itu, kuning melas diracik dari tumbuhan yang bersifat panas atau pungent, yang

mengandung senyawa aktif seperti gingerol, shogaol, dan capsaicin. Tumbuhan yang biasa

Nivedana: Journal of Communication and Language

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id

909



digunakan dalam ramuan kuning melas antara lain: jahe (Zingiber officinale), kencur (Kaempferia
galanga), lempuyang (Zingiber zerumbet), lada (Piper nigrum), dan cengkeh (Syzygium
aromaticum). Tanaman-tanaman ini secara farmakologis diketahui memiliki sifat antiseptik,
antiinflamasi, serta merangsang sirkulasi darah, sehingga efektif untuk memberikan rasa hangat
dan mengurangi ketegangan otot.

Pemanfaatan tambar kuning oleh masyarakat Gurusinga tidak hanya terbatas pada konteks
pengobatan penyakit, tetapi juga berperan penting dalam perawatan tubuh rutin, pemulihan pasca
persalinan, dan perawatan bayi. Seorang ibu yang baru melahirkan, misalnya, akan menggunakan
kuning melas untuk mempercepat pemulihan tubuh, mengurangi rasa nyeri, serta menjaga stamina.
Sementara itu, bayi yang baru lahir akan diolesi kuning mbergeh untuk menjaga suhu tubuh tetap
stabil dan mencegah masuk angin atau gangguan kulit ringan. Hal ini memperlihatkan bahwa
tambar kuning bukan hanya berfungsi sebagai obat, melainkan juga sebagai bagian dari sistem
perawatan tubuh tradisional yang berkelanjutan.

Pengetahuan mengenai komposisi, fungsi, dan cara penggunaan tambar kuning diwariskan
secara turun-temurun melalui jalur oral maupun praktik langsung di tengah-tengah keluarga dan
komunitas. Proses ini menjadikan tambar kuning sebagai bagian dari leksikon ekologis lokal, yang
tidak hanya mengandung informasi linguistik tetapi juga mencerminkan relasi harmonis antara
manusia dan alam. Dalam konteks ekolinguistik, kuning melas dan kuning mbergeh dapat
dipandang sebagai bentuk representasi simbolik yang menghubungkan bahasa, budaya, dan
lingkungan dalam satu sistem pengetahuan yang terpadu.

Dengan demikian, keberadaan dua jenis tambar kuning di Desa Gurusinga menunjukkan
tingginya nilai kearifan lokal etnik Karo dalam mengelola sumber daya alam untuk kepentingan
kesehatan. Praktik ini bukan hanya mencerminkan pemanfaatan ekologis, tetapi juga menciptakan
suatu sistem representasi budaya yang patut dilestarikan, didokumentasikan, dan dikaji lebih lanjut

dalam rangka pelestarian warisan budaya takbenda dan penguatan identitas ekologis lokal.

b. Cara pembuatan, Penggunaan dan Maanfaat Dari Kuning Etnik Batak Karo
Berdasarkan hasil wawancara yang telah dilakukan dengan narasumber, maka etnik karo di

desa Gurusingga menggunakan dua jenis kuning yaitu kuning mbergeh dan kuning melas. Oleh

Nivedana: Journal of Communication and Language

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id

910



sebab itu, ada beberapa persamaan dan perbedaan jenis bahan yang digunakan dalam pembuatan
kedua jenis kuning tersebut. Adapun persaman dan perbedaan jenis bahan kuning tersebut adalah :

a) Cara Pembuatan, Penggunaan dan Maanfaat Kuning Mbergeh

Kuning mbergeh adalah ramuan yang memiliki efek mendinginkan tubuh dan lebih cocok
digunakan ketika tubuh mengalami panas atau peradangan. Etnik karo pada umumnya
menggunakan kuning mbergeh ini pada anak-anak sehabis mandi dengan cara mengaplikasikannya
ke seluruh badan. Takaran yang dikonsumsi oleh anak dan orang tua juga berbeda, antara penyakit
biasa dengan penyakit yang sudah parah dan dapat disesuaikan dengan keaadan penyakit.

Adapun cara pembuatan kuning mbergeh sebagai berikut :
e

Sumber : Penelitian Pribadi

Gambar. Bahan-bahan Membuat Kuning Mbergeh

Gambar di atas adalah bahan-bahan untuk membuat kuning mbergeh yang telah dicuci dan
dibersihkan. Setelah itu bahan-bahan seperti alum-alum, dilah kerbo, sisik naga,kapal-kapal tawar
ipuh, tawar-tawar, siroppas bide, ruku-ruku, sangkepilet, bulung langkem-langkem, waren
medemken, urat angin, gundera, bahing, kaciwer, lada, jerango, kembiri, ndurabi, buah langkem-
langkem, bulung pagar-pagar tersebut akan di cincang dan ditumbuk sampai halus.

Selesai ditumbuk bahan-bahan seperti bunga sapa, bunga cimen, bunga gundur, bunga
tabu-tabu, dan bunga raya tersebut kemudian ditumbuk sampai halus, dan kemudian mengolah
daunnya dengan meremas-remas daunnya dan mencampurnya dengan sedikit air sampai perasan
daun tersebut mengeluarkan air seperti lendir. Kemudian air perasan daun tersebut di saring agar
daun yang di remas tersebut tidak ikut masuk. Kemudin masukkan bahan-bahan yang telah di

haluskan tersebut ke dalam wadah yang telah berisi tepung, lalu masukkan garam secukupnya,

Nivedana: Journal of Communication and Language
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id
911



kemudian masukkan perasan air daun bunga raya, lalu aduk hingga merata sampai menyatu
menjadi adonan. Kemudian adonan tersebut di bentuk menggunakan telapak tangan seperti butiran
kecil.

L R 5
Sumber: Penelitian Pribadi

Gambar. Proses Pemembentukan Kuning Mbergeh

Kemudian, setelah selesai membentuk kuning menjadi butiran kecil, kuning tersebut akan di
keringkan di bawah sinar matahari sampai kering hingga warna kuning tersebut akan berubah

menjadi warna putih.

Sumber: Penelitian

Gambar. Proses Pengeringan Kuning Mbergeh

Kuning yang dikeringkan di bawah sinar matahari harus betul-betul kering agar kuning tersebut
tidak jamuran dan setelah kering kuning akan dimasukkan ke dalam wadah yang telah disiapkan
dan disimpan di tempat yang kering.

Nivedana: Journal of Communication and Language
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id

912



Cara penggunaan kuning mbergeh tergantung penyakit yang diderita, ada yang terlebih
dahulu mengoleskan kesekujur tubuh atau mengoleskan kebagian tubuh yang sakit, ada juga yang
dimaskerkan, ada juga yang dimakan secara langsung untuk membantu mengobati penyakit dari
dalam, dan ada juga yang ditelan. Waktu penggunaan kuning yaitu pada pagi dan malam hari
sesuai kebutuhan.

Berikut ini cara penggunaan kuning mbergeh:

Ambil beberapa butir kuning mbergeh

Masukkan kuning ke dalam wadah yang telah disiapkan

Kemudian masukkan air secukupnya tergantung kekentalan kuning
Aduk kuning hingga merata

Selanjutnya oleskan kuning tersebut ke seluruh badan dan

o o~ w Db F

Tunggu kuning tersebut sampai kering

Manfaat dari kuning mbergeh adalah untuk mengobati sakit kepala, sesak dada, sakit
tenggorokan, dan obat demam. Selain itu, kuning mbergeh juga dapat mengobati keringat buntat
pada anak bayi. Dalam penggunaan kuning mbergeh, untuk takaran kuning tidak ditentukan,
kuning yang ingin di konsumsi tergantung berapa banyak butir kuning yang digunakan. Kuning

mbergeh dapat dikonsumsi oleh anak-anak, dewasa, hingga orang tua.

b) Cara pembuatan, Penggunaan dan Maanfaat kuning Melas

Kuning melas adalah ramuan yang memiliki efek menghangatkan tubuh. Biasanya, ramuan ini
mengandung bahan-bahan yang bersifat panas dan pedas. Kuning melas ini digunakan tergantung
daerah tempat tinggal, dan takaran yang dikonsumsi oleh anak dan orang tua juga berbeda, antara
penyakit biasa dengan penyakit yang sudah parah dan dapat disesuaikan dengan keaadan penyakit.

Adapun cara pembuatan kuning melas sebagai berikut :

Nivedana: Journal of Communication and Language

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id

913



Sumber: Penelitian Pribadi
Gambar. Bahan-Bahan Membuat Kuning Melas
Gambar di atas adalah bahan-bahan untuk membuat kuning melas yang telah dicuci dan
dibersihkan. Setelah itu bahan-bahan seperti Galunggung, Dilah kerbau, Sirempas bide, Temu ring-
ring, Lancing, Lempuyang, kaciwer, lasuna, waren medemken, buah pala, cengkeh, lada, ndurabi
dan bahing tersebut kemudian di cincang dan di tumbuk sampai halus, dan ada satu bahan yang di
tidak ditumbuk secara bersamaan dengan bahan-bahan yang lain seperti bulung samoja, karena
bulung samoja akan mengeluarkan getah dari perasan bulung samoja tersebut sehingga air
perasannya akan dibuat sebagai campuran membuat kuning. Kemudian bulung samoja tersebut
ditumbuk sampai halus, setelah halus bulung samoja akan di peras dan mecampurkannya dengan
sedikit air sehingga perasan daun samoja dapat disaring. Kemudin masukkan bahan-bahan yang
telah di haluskan tersebut ke dalam wadah yang telah berisi tepung, lalu masukkan garam
secukupnya, kemudian masukkan perasan air daun samoja, lalu aduk hingga merata sampai
menyatu menjadi adonan. Kemudian adonan tersebut di pipihkan menggunakan telapak tangan.
Kemudian, setelah selesai membentuk kuning menjadi pipih, kuning tersebut akan di keringkan di
bawah sinar matahari sampai kering hingga warna kuning tersebut akan berubah menjadi warna

kuning.

Sumber: Penelitian Pribadi

Gambar. Proses Pengeringan Kuning Melas

Kuning yang dikeringkan di bawah sinar matahari harus betul-betul kering agar kuning tersebut
tidak jamuran dan setelah kering kuning akan dimasukkan ke dalam wadah yang telah disiapkan

dan disimpan di tempat yang kering.

Nivedana: Journal of Communication and Language

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id

914



Cara penggunaan kuning melas sama dengan kuning mbergeh tergantung penyakit yang
diderita, ada yang terlebih dahulu mengoleskan kesekujur tubuh atau mengoleskan kebagian tubuh
yang sakit, ada juga yang dimaskerkan, ada juga yang dimakan secara langsung untuk membantu
mengobati penyakit dari dalam, dan ada juga yang ditelan. Waktu penggunaan kuning yaitu pada
pagi dan malam hari sesuai kebutuhan.

Berikut ini cara penggunaan kuning melas :

Ambil beberapa butir kuning melas

Masukkan kuning ke dalam wadah yang telah disiapkan

Kemudian masukkan air secukupnya tergantung kekentalan kuning
Aduk kuning hingga merata

Selanjutnya oleskan kuning tersebut ke seluruh badan dan

o o~ w Db F

Tunggu kuning tersebut sampai kering

Manfaat dari kuning melas adalah untuk mengobati sakit kepala, masuk angin, obat gatal-
gatal, dan obat pegal-pegal. Selain itu, kuning melas juga dipakai oleh ibu yang baru melahirkan.
Dalam penggunaan kuning melas, untuk takaran kuning tidak ditentukan, kuning yang ingin di
konsumsi tergantung berapa banyak butir kuning yang digunakan. Kuning melas dapat dikonsumsi

oleh anak-anak, dewasa, hingga orang tua.

c. Kedekatan Kuning Dengan Ekologi Dalam Etnik Batak

Untuk membuat kuning etnik Batak Karo, bahan-bahan herbal harus ada dalam setiap pembuatan
kuning. Karena bahan pembuatan kuning tidak terlepas dari ekologinya, bahan-bahan ini sangat
penting bagi masyarakat Karo, terutama di Desa gurusingga. Bahan-bahan herbal ini berasal dari
berbagai sumber atau lokasi yang berbeda, tergantung pada kondisi ekologi dan metode untuk
memperolehnya. Oleh karena itu, akan dikategorikan ekologi ke dalam empat kategori kedekatan
yaitu: sangat dekat, dekat, jauh, dan sangat jauh. Kategori yang sangat dekat, berarti bahwa bahan
yang digunakan untuk membuat kuning etnik karo mudah ditemukan dan dapat dibudidaya di
banyak tempat. Bahan-bahan ini biasanya dapat dijumpai di pekarangan rumah atau diperjual
belikan di pasar. Pada kategori dekat, bahan-bahan tersebut dapat dengan mudam dijumpai, tetapi
dapat ditemukan atau dibudidayakan dalam kondisi tempat dan lingkungan yang tertentu. Bahan-

bahan ini biasanya ditemukan di ladang masyarakat.

Nivedana: Journal of Communication and Language

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id

915



Selanjutnya kategori jauh, berarti bahwa bahan-bahan tersebut sulit ditemukan, tetapi
masyarakat masih dapat menemukannya. Bahan-bahan ini biasanya ditemukan di pinggiran hutan
atau rawa-rawa. Terakhir adalah bahan-bahan dalam kategori sangat jauh, dianggap sangat sulit
ditemukan dan langka. Bahan-bahan dalam kategori ini dianggap paling sulit ditemukan karena
jauh dari lingukungan kehidupan masyarakat Karo. Bahan-bahan ini biasanya ditemukan di tengah
hutan atau di pedalaman hutan.

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa tambar kuning merupakan bagian integral dari sistem
pengobatan tradisional masyarakat Batak Karo yang tidak hanya berfungsi sebagai media
penyembuhan fisik, tetapi juga sebagai representasi ekologis dan linguistik dari hubungan
harmonis antara manusia dan alam. Dalam pandangan masyarakat Karo, kesehatan tubuh tidak
dapat dipisahkan dari keseimbangan antara unsur alam, tubuh, dan spiritualitas. Oleh karena itu,
tambar kuning menjadi simbol kesatuan antara pengetahuan empiris, nilai budaya, dan sistem
ekologis yang terjalin erat dalam kehidupan sehari-hari.

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara di Desa Gurusinga, ditemukan dua jenis tambar
kuning yang masih aktif digunakan hingga kini, yakni kuning melas (param panas) dan kuning
mbergeh (param dingin). Keduanya memiliki komposisi bahan, cara penggunaan, dan tujuan
terapeutik yang berbeda: a. Kuning melas (param panas) digunakan untuk menghangatkan tubuh,
melancarkan peredaran darah, dan memulihkan stamina, terutama setelah melahirkan atau saat
tubuh mengalami kelelahan., b. Kuning mbergeh (param dingin) berfungsi menyejukkan kulit,
mengurangi peradangan, dan menjaga keseimbangan suhu tubuh, terutama dalam kondisi cuaca
panas atau setelah aktivitas berat.

Perbedaan fungsi tersebut menunjukkan bahwa masyarakat Karo memiliki pemahaman
empiris yang mendalam terhadap sifat-sifat tanaman lokal dan hubungannya dengan kondisi
fisiologis tubuh serta faktor lingkungan. Pemilihan bahan alami tidak dilakukan secara acak, tetapi
berdasarkan pengalaman turun-temurun yang teruji melalui praktik kolektif.

Komposisi tambar kuning mencerminkan kekayaan pengetahuan etnobotani masyarakat
Karo. Beberapa tanaman yang digunakan antara lain jahe (Zingiber officinale), kencur

(Kaempferia galanga), lempuyang (Zingiber zerumbet), bunga raya (Hibiscus rosa-sinensis), pacar

Nivedana: Journal of Communication and Language
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id

916



air (Impatiens balsamina), dan cocor bebek (Kalanchoe pinnata). Setiap tanaman memiliki makna
ekologis dan terapeutik tersendiri:
a. Jahe dan kencur dianggap sebagai simbol kehangatan dan vitalitas, merepresentasikan
energi kehidupan.
b. Bunga raya dan pacar air berfungsi sebagai penyejuk dan penyegar, melambangkan
keseimbangan dan kesuburan.
c.  Cocor bebek dan lempuyang digunakan untuk menyembuhkan luka serta mempercepat
pemulihan, menandakan hubungan antara alam dan daya regeneratif manusia.

Melalui pemanfaatan tanaman-tanaman lokal tersebut, masyarakat Karo memperlihatkan
pola konservasi ekologis berbasis budaya, di mana pengetahuan tentang flora lokal dijaga dan
diwariskan lintas generasi. Proses ini memperlihatkan bahwa praktik pengobatan tradisional tidak
hanya bersifat medis, tetapi juga merupakan mekanisme ekologis yang menjaga keberlanjutan
sumber daya alam dan keseimbangan lingkungan.

Dalam kerangka ekolinguistik, tambar kuning dapat dipahami sebagai wujud representasi
linguistik atas pengetahuan ekologis masyarakat Karo. Setiap istilah lokal yang berkaitan dengan
bahan, proses, atau fungsi tambar kuning mengandung nilai-nilai budaya dan ekologis tertentu.
Misalnya: a. Istilah melas (panas) dan mbergeh (dingin) tidak hanya menunjuk pada sensasi suhu,
tetapi juga mencerminkan konsep keseimbangan ekosistem tubuh dan alam., b. Leksikon seperti
bunga raya, bunga rani, daun manuk-manuk, dan kulit kayu rorobot menggambarkan kekayaan
flora lokal yang dikenal masyarakat beserta fungsi terapeutiknya.

Bahasa dalam konteks ini berfungsi sebagai arsip ekologis yang merekam pengetahuan
empiris dan kepercayaan kolektif masyarakat. Melalui bahasa, hubungan antara manusia dan alam
tidak hanya diungkapkan, tetapi juga dilestarikan dan diwariskan. Dengan demikian, tambar
kuning menjadi entitas linguistik yang hidup, di mana setiap istilah dan narasi di dalamnya
merefleksikan cara pandang ekologis masyarakat Karo terhadap lingkungannya.

Selain fungsi pengobatan, tambar kuning juga memiliki makna sosial dan spiritual yang
mendalam. Dalam konteks adat, penggunaan tambar kuning sering dihubungkan dengan ritual
pemulihan pascapersalinan, perawatan bayi, atau penguatan jasmani setelah upacara adat. Praktik
ini tidak hanya berkaitan dengan kesehatan individu, tetapi juga pembersihan dan penyucian diri,

yang diyakini dapat mengembalikan keseimbangan antara manusia, alam, dan roh leluhur.

Nivedana: Journal of Communication and Language
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id

917



Melalui praktik kolektif ini, tambar kuning berperan sebagai media sosial yang mengikat
komunitas, memperkuat solidaritas antaranggota masyarakat, serta memperteguh identitas budaya
Karo.

Penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam bidang linguistik, khususnya
ekolinguistik dan etnolinguistik, melalui beberapa aspek berikut:

a. Pendokumentasian leksikon ekologis lokal

Penelitian ini memperkaya khazanah linguistik Indonesia dengan merekam dan
menganalisis istilah-istilah lokal yang berkaitan dengan pengobatan tradisional Karo. Hal ini
memperkuat pemahaman bahwa bahasa bukan hanya alat komunikasi, tetapi juga wadah
pengetahuan ekologis dan budaya.

b. Penguatan teori ekolinguistik kontekstual

Melalui kasus tambar kuning, penelitian ini menegaskan bahwa hubungan antara bahasa
dan lingkungan bukan sekadar refleksi leksikal, melainkan juga struktur berpikir dan nilai-nilai
ekologis yang terinternalisasi dalam praktik kebahasaan masyarakat.

c. Kontribusi terhadap pelestarian bahasa daerah

Dengan mendokumentasikan leksikon dan narasi lokal, penelitian ini membantu upaya
revitalisasi bahasa Karo, sekaligus menjaga pengetahuan tradisional yang terkandung di
dalamnya.

Secara keseluruhan, tambar kuning bukan sekadar ramuan tradisional, tetapi warisan
budaya takbenda yang sarat nilai ekologis, linguistik, dan spiritual. Melalui pendekatan
ekolinguistik, penelitian ini menegaskan bahwa praktik pengobatan tradisional merupakan bentuk
pengetahuan lokal yang menyatukan bahasa, alam, dan budaya dalam satu sistem pemaknaan yang
utuh. Pemahaman dan pelestarian terhadap tambar kuning bukan hanya penting bagi pelestarian
budaya Batak Karo, tetapi juga bagi upaya menjaga keberlanjutan ekologis dan identitas manusia

Indonesia yang berpijak pada kearifan lingkungan.

DAFTAR PUSTAKA

Fill, A., & Mihlhdusler, P. (2001). The ecolinguistics reader. Language, ecology and
environment. London: Continuum.

Ginting, E. P. (1999). Warisan leluhur dalam budaya Karo. Medan: Yayasan Budaya Karo.

Hall, S. (1997). Representation: Cultural representations and signifying practices. London: Sage

Nivedana: Journal of Communication and Language

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id

918



Publications.

Hidayati, S., & Herawati, T. (2020). Kearifan lokal dalam pengelolaan tanaman obat. Jurnal
Etnobiologi Indonesia, 2(1), 22-30.

Kridalaksana, H. (2001). Kamus linguistik (3rd ed.). Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Moleong, L. J. (2017). Metodologi penelitian kualitatif (Edisi revisi). Bandung: PT Remaja
Rosdakarya.

Nababan, M. (2014). Struktur bahasa Batak dan etnolinguistik. Jurnal Linguistik dan Sastra, 12(1),
55-66.

Nababan, P. W. J. (1993). Sosiolinguistik: Suatu pengantar. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Nur, M. (2022). Kearifan lokal dalam pengobatan tradisional etnik Batak Karo. Jurnal
Etnomedisin Nusantara, 6(1), 45-57.

Purba, E. (2010). Tumbuhan berkhasiat obat tradisional Batak Karo. Jurnal Biologi Indonesia,
6(2), 87-98.

Purwanto, Y. (2003). Konservasi sumber daya genetik tumbuhan obat Indonesia. Prosiding
Seminar Nasional Tumbuhan Obat, 3(1), 45-51.

Sibarani, R. (2018). Kearifan lokal: Identitas, peran, dan strategi pelestarian. Yogyakarta:
Deepublish.

Simanjuntak, M. (2022). Jenis-jenis tambar kuning dalam masyarakat Karo: Kajian etnobotani.
Jurnal Warisan Budaya, 4(2), 123-138.

Simanjuntak, R. (2019). Revitalisasi budaya pengobatan tradisional di tengah modernisasi. Jurnal
Antropologi Nusantara, 5(1), 77-89.

Siringoringo, D. (2021). Representasi simbolik warna dalam budaya Batak. Jurnal limu Budaya,
19(1), 13-26.

Sugiyono. (2018). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Sugiyono. (2019). Statistika untuk penelitian. Bandung: Alfabeta.

Suktiningsih, W. (2016). Kajian ekolinguistik terhadap leksikon tanaman obat. Jurnal Kajian
Bahasa dan Budaya, 10(1), 33-42.

Sutrisna, E. (2015). Pengantar antropologi budaya. Jakarta: Rajawali Pers.

Tim Antropologi. (2021). Penggunaan obat tradisional dalam budaya Batak Karo. Medan:
Universitas Sumatera Utara.

Nivedana: Journal of Communication and Language

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri
Volume 6, Number 4, October — December 2025 / nivedana@radenwijaya.ac.id

919



