
Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme – Rahmad Setyoko 

82 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

Hey Cortana Montrose TV 

 

 

PARADIGMA PENELITIAN AGAMA BUDDHA: 

RASIONALISME VERSUS EMPIRISME 

 

Rahmad Setyoko 

STAB Negeri Raden Wijaya 

rasyokh@radenwijaya.ac.id 
 

Riwayat Artikel: Diterima: 10 Juni 2023 Direvisi: 12 Juli 2023 Diterbitkan: 31 Juli 2023 

Doi: 10.53565/abip.v9i1.842 

 

Abstract 
Religion generally considers that the main source of truth for humans is what is written in the scripture 

because it is a revelation sent down from God. However, Buddha recommended not to immediately believe in 

something just because it is written in a scripture that has been passed down from generation to generation. 

This study aims to examine whether the Buddhist research paradigm tends to lead to rationalism which regards 

reason as a source of knowledge or towards empiricism which considers that the source of knowledge is 

experience. Library research method was used to explore and integrate primary and secondary reference 

sources related to the research paradigm of Buddhism, rationalism, and empiricism. Data was analyzed using 

content analysis to obtain valid inferences by selecting, sorting, and comparing various meanings, until the 

most relevant meaning was found. The results of the study show that the epistemological paradigm of Buddhist 

research has similarities with empiricism because it agrees that direct experience is used as a source of 

knowledge rather than the authority of scriptures and reasoning. 

Keywords: Research Paradigm, Buddhism, Rationalism, Empiricism 

Abstrak 
Agama pada umumnya menganggap bahwa sumber kebenaran utama bagi manusia adalah 

apa yang tertulis dalam kitab suci karena merupakan wahyu yang diturunkan dari Tuhan. Namun, 

Buddha menganjurkan untuk tidak langsung mempercayai sesuatu hanya karena tertulis dalam 

kitab suci yang diwariskan turun-temurun. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji apakah 

paradigma penelitian agama Buddha cenderung mengarah pada rasionalisme yang menganggap 

akal sebagai sumber pengetahuan ataukah mengarah pada empirisme yang menganggap bahwa 

sumber pengetahuan adalah pengalaman. Metode kepustakaan dipilih untuk menelusuri dan 

memadukan sumber referensi primer dan sekunder berkaitan dengan paradigma penelitian agama 

Buddha, rasionalisme, dan empirisme. Data dianalisis dengan content analysis untuk mendapatkan 

inferensi yang valid dengan melakukan proses memilih, menggabungkan, dan membandingkan 

beberapa pengertian sehingga ditemukan yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

paradigma penelitian agama Buddha secara epistemologi memiliki kesamaan dengan paham 

empirisme karena cenderung menjadikan pengalaman langsung sebagai sumber pengetahuan 

daripada otoritas kitab suci dan penalaran. 

Kata kunci: Paradigma Penelitian, Agama Buddha, Rasionalisme, Empirisme 

 

 

mailto:rasyokh@radenwijaya.ac.id


Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme – Rahmad Setyoko 

83 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

PENDAHULUAN 

Penelitian merupakan suatu proses ilmiah untuk menjawab suatu permasalahan 

melalui aktivitas mengumpulkan, mengolah, menganalisis, dan menyimpulkan data 

melalui suatu pendekatan, metode, dan teknik tertentu (Arifin, 2021). Proses ilmiah tersebut 

didasari oleh ciri-ciri keilmuan, yakni: rasional, empiris, dan sistematis (Sugiyono, 2021). 

Bersifat rasional karena kegiatan penelitian dilakukan dengan cara-cara yang masuk akal 

sehingga dapat diterima oleh penalaran manusia. Bersifat empiris karena cara-cara yang 

dilakukan dapat diamati oleh indera manusia sehingga orang lain juga dapat mengamati 

dan mengetahuinya. Bersifat sistematis karena proses yang digunakan dalam penelitian 

menggunakan langkah-langkah tertentu secara berurutan. 

Penelitian agama atau studi agama menimbulkan kontroversi dari kalangan peneliti 

dan ahli agama meskipun para ilmuwan di Eropa,  seperti Marx, Durkheim dan Weber, 

telah lama meneliti tentang agama secara intensif (Rahardjo, 2020). Kontroversi tentang 

penelitian agama berpusat pada persoalan ontologis dan epistemologis, yakni apa yang 

diteliti atau apa wilayah penelitian agama. Penelitian bertujuan untuk mengungkap 

kebenaran, sedangkan agama pada hakikatnya berisi kebenaran. Agama menyangkut hal-

hal spiritual atau abstrak sedangkan sebagai proses ilmiah, penelitian hanya menjangkau 

hal-hal yang konkret. Penelitian agama bertujuan untuk melukiskan suatu komunitas 

sosial, gejala-gejala dalam masyarakat, atau salah satu kelompok agama. Penelitian agama 

bukan bertujuan untuk mengembangkan teori-teori baru tentang agama, umat beragama, 

atau bahkan membentuk agama baru. 

Konsep penelitian dalam agama Buddha adalah penyelidikan terhadap fenomena-

fenomena kehidupan dan kebenaran yang diperoleh melalui pengalaman atau pembuktian 

sendiri dengan didasari kebijaksanaan bukan kepercayaan yang membuta terhadap suatu 

doktrin. Pengalaman yang diperoleh melalui aktivitas indera akan menghasilkan 

pengetahuan tentang objek yang diamati. Pengetahuan yang diperoleh belum dapat 

dikatakan sebagai kebenaran karena hanya bersifat subjektif individual. Seseorang perlu 

membandingkan pengetahuan yang diperoleh dengan pendapat orang yang bijaksana 

untuk dapat menyatakan bahwa hal tersebut adalah benar. Prinsip dasar penelitian dalam 

ajaran Buddha terdapat dalam Kalama Sutta, yaitu kotbah tentang penyelidikan bebas. Sutta 

tersebut menjelaskan tentang prinsip ehipassiko, yang berarti datang, lihat, dan buktikan 

(Thera et al., 2010). 

Pembuktian terhadap kebenaran suatu teori atau pengetahuan secara epistemologis 

dapat dilakukan dengan dua cara, yaitu menggunakan rasio (rasionalisme) dan melalui 

pengalaman (empirisme). Rasionalisme merupakan sebuah paham yang menekankan 

pikiran atau daya nalar sebagai sumber utama pengetahuan serta pemegang otoritas 

penentu kebenaran (Lubis, 2019). Rasionalisme adalah aksioma dasar yang dipakai untuk 

membangun sistem pemikiran yang diturunkan dari idea. Pikiran manusia mampu 

mengetahui idea tersebut, namun manusia tidak menciptakannya dan tidak 



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme – Rahmad Setyoko 

84 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

mempelajarinya lewat pengalaman. Idea tersebut sudah ada sebagai kenyataan dasar 

pikiran manusia. Empirisme adalah paham yang menyatakan bahwa pengalaman indrawi 

adalah satu-satunya sumber serta penjamin kepastian suatu kebenaran. Pengetahuan harus 

didasarkan pada observasi empiris dengan maksud untuk mengembalikan pengetahuan 

pada pengalaman dan berusaha membebaskan diri dari spekulasi spiritual dan cara berfikir 

tradisional. 

Perseteruan antara rasionalisme dan empirisme terjadi karena perbedaan pandangan 

terhadap realitas. Kelompok rasionalisme meyakini bahwa realitas memiliki pola yang 

terstruktur dan sistematis sehingga yang diperlukan untuk memahaminya adalah 

penalaran murni: abstraksi, penafsiran sistematis, logika; dan bukan melalui pengalaman 

inderawi. Oleh sebab itu, pengetahuan tentang alam semesta diyakini bersifat kodrati, 

bukan eksperimental. Berlawanan dengan hal tersebut, kelompok empirisme menekankan 

bahwa pengetahuan yang dikonstruksi manusia merupakan hasil pengalaman empiris. 

Suatu kebenaran adalah benar jika dapat dibuktikan secara empiris. Dengan demikian, jika 

rasionalisme menggunakan logika deduksi dengan membangun preposisi yang kompleks, 

maka empirisme menggunakan nalar induksi yang bertolak dari realitas empiris 

(Addiarrahman & Yanti, 2020). 

Kajian tentang rasionalisme dan empirisme dari sudut pandang ajaran Buddha dapat 

membentuk suatu paradigma dalam penelitian agama Buddha. Paradigma penelitian 

adalah sistem kepercayaan yang mendasar dan komprehensif untuk melihat fenomena 

penelitian. Paradigma menjadi perspektif, pemikiran, atau sistem keyakinan dalam 

memaknai sebuah relita. Dalam proses penelitian, penting bagi peneliti untuk menyadari 

dan mengetahui posisinya dalam melihat dan mengamati dunia dan fenomenanya (Khatri, 

2020). Seorang peneliti perlu memiliki pandangan filosofis yang jelas tentang bagaimana 

realitas atau kebenaran itu dilihat, bagaimana pengetahuan itu diperoleh, metodologi apa 

yang digunakan, dan bagaimana nilai-nilai disikapi dalam penelitian yang dilakukan 

berdasarkan paradigma penelitian tertentu. Paradigma penelitian agama Buddha sangat 

penting untuk dikaji sebagai kerangka berpikir yang dapat dipakai untuk memandang 

realita atau kesunyataan tentang Dhamma.  

 

METODE 

Metode studi kepustakaan dipilih untuk menelusuri dan memadukan sumber-

sumber tekstual berkaitan dengan paradigma penelitian, penelitian agama, rasionalisme, 

dan empirisme. Sumber primer yang digunakan terdiri dari buku referensi umum tentang 

filsafat dan literatur Buddhis. Referensi umum yang digunakan adalah buku Filsafat Umum: 

Dari Filsafat Yunani Kuno ke Filsafat Modern karya Masykur Wahid dan Filsafat Ilmu karya 

Suwardi Endraswara. Referensi tersebut dipilih karena memuat informasi yang mendalam 

tentang epistemologi, metode ilmiah, rasionalisme, dan empirisme.  Literatur Buddhis yang 

digunakan adalah Science and Philosophy in the Indian Buddhist Classics yang memuat 



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme – Rahmad Setyoko 

85 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

pemikiran Dalai Lama yang dikompilasi oleh Thupten Jinpa, Kālāma Sutta atau Khotbah 

tentang Penyelidikan Bebas yang tercantum dalam Aṅguttara Nikāya, dan kitab 

Abhidhammattha-saṅgaha yang merupakan ringkasan dari Abhidhamma Piṭaka. Literatur 

tersebut berisi penjelasan tentang perspektif Buddhisme dalam memandang kebenaran 

ilmiah dan metode ilmiah yang dapat dijadikan landasan filosofis tentang paradigma 

penelitian Agama Buddha dari segi ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Sumber sekunder 

dalam penelitian ini adalah buku referensi tentang paradigma penelitian dan artikel-artikel 

jurnal penelitian yang relevan.  

Teknik analisis data yang digunakan adalah Content Analysis, yaitu teknik penelitian 

yang digunakan untuk mendapatkan inferensi yang valid dan dapat diteliti ulang 

berdasarkan konteksnya. Peneliti melakukan proses memilih, membandingkan, 

menggabungkan, memilah berbagai pengertian, hingga ditemukan yang relevan. Prosedur 

analisis data yang dilakukan meliputi pengumpulan data, reduksi data, dan penarikan 

kesimpulan. Untuk memperoleh interpretasi yang tepat dalam membandingkan dan 

menggabungkan teori umum dengan ajaran Buddha, peneliti menggunakan dasar 

hermeneutika Ricoeur. Inti interpretasi teks dalam hermeneutika Ricoeur adalah: 1) fiksasi 

makna, 2) makna teks terlepas dari maksud penulis, 3) teks melakukan dekontekstualisasi 

diri dari lingkup sosial dan sejarahnya, dan 4) teks terbebas dari batas-batas referensi 

ostensif. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Agama Buddha dan Kebenaran Ilmiah 

Kebenaran ilmiah adalah pengetahuan yang diperoleh melalui metode ilmiah dan 

dapat diverifikasi oleh siapa pun yang mengulangi eksperimen yang sama. Ketika seorang 

ilmuwan mengeksplorasi pertanyaan tertentu, ia akan mengembangkan hipotesis, 

membuktikan hipotesis tersebut melalui eksperimen, dan hasil temuan kemudian diteliti 

oleh ilmuwan lain. Ketika temuan dari ilmuwan yang berbeda bertemu, temuan ini diterima 

sebagai bagian dari tubuh pengetahuan ilmiah yang lebih besar. Langkah-langkah tersebut 

merupakan ciri-ciri metode ilmiah. Ciri dasar metode ilmiah ini tampaknya sesuai dengan 

dua kriteria keberadaan yang dikemukakan dalam teks-teks Buddhis Madhyamaka: agar 

sesuatu itu ada, (1) ia harus diketahui dengan kognisi yang valid secara konvensional, dan 

(2) ia tidak boleh bertentangan dengan beberapa kognisi yang valid secara konvensional 

lainnya (Jinpa, 2018). 

Buddha menetapkan kebijaksanaan dasar yang diperlukan saat menyelidiki sifat 

realitas: (1) Saat menganalisis sebuah pernyataan, kita tidak boleh menarik kesimpulan 

berdasarkan kemasyhuran orang yang membuat pernyataan tersebut, melainkan atas dasar 

memeriksa secara kritis apa yang dikatakan orang tersebut; (2) Sehubungan dengan apa 

yang telah dikatakan orang tersebut, kita tidak boleh menyimpulkan benar atau salah 

dengan menilai keindahan bahasa atau kualitas tulisannya; isi pernyataan lebih penting 



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme – Rahmad Setyoko 

86 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

daripada struktur kebahasaannya; (3) Sehubungan dengan isi pernyataan, kita juga tidak 

boleh mempercayai hal-hal yang mungkin dinyatakan hanya untuk tujuan tertentu, kita 

harus lebih mementingkan makna definitif yang berkaitan dengan realitas yang 

sebenarnya; (4) Sehubungan dengan makna definitif, kita harus mementingkan 

pengamatan secara langsung dan tidak puas dengan dugaan atau pemahaman berbasis 

kata-kata belaka. Keempat syarat ini harus diterapkan saat menganalisis sebuah kebenaran 

dari pernyataan. 

Buddha menjelaskan bahwa analisis logis harus dilakukan berdasarkan empat 

prinsip penalaran (yukti), yaitu: prinsip alamiah (dharmatā yukti), prinsip ketergantungan 

(apekṣā yukti), prinsip efisiensi kausal (kāryakāraṇa yukti), dan prinsip pembuktian logis 

(upapattisādhana yukti)(Kemp, 2022). Prinsip pembuktian logis hanya dapat beroperasi 

berdasarkan tiga prinsip sebelumnya. Dapat digunakan penalaran logis “jika a maka b” 

karena antara keduanya terdapat hubungan sebab akibat yang mendukung prinsip 

ketergantungan. Ketergantungan semacam ini dimungkinkan berdasarkan fakta bahwa 

masing-masing relatum memiliki sifat dan fungsi yang berbeda. Rantaian penalaran ini 

didukung oleh fakta bahwa segala sesuatu pada kenyataannya adalah sebagaimana adanya 

(prinsip alamiah). Ketika garis analisis sampai pada prinsip alamiah, proses penyelidikan 

berakhir karena satu-satunya penjelasan yang dapat diterima hanyalah "begitulah adanya”.  

Prinsip-prinsip pembuktian logis dalam agama Buddha mengarah pada empirisme 

karena menggunakan pengamatan dan pengalaman inderawi secara langsung untuk 

menghasilkan kebenaran ilmiah. Metode Buddhis nampaknya mengharuskan atau 

mengharapkan bahwa semua kebenaran teori dinilai berdasarkan pengamatan empiris 

bukan hanya sekedar pernyataan dalam kitab-kitab suci. Akan tetapi, Buddha tidak 

menganut pandangan bahwa semua realitas atau pengetahuan dapat diakses oleh indra. 

Sifat objektif dari realitas menjadi relatif tergantung kapasitas berpikir atau kebijaksanaan 

orang yang mengamatinya. Pertentangan ini membutuhkan analisis mendalam untuk 

mengetahui paradigma dalam pembuktian kebenaran suatu realitas menurut ajaran 

Buddha lebih cenderung mengarah pada rasionalisme atau empirisme sehingga diperlukan 

pembahasan secara komprehensif mengenai dua pandangan tersebut.   

 

Rasionalisme 

Rasionalisme (rationalism) berasal dari bahasa Latin ratio yang berarti "akal". 

Rasionalisme adalah pendekatan filosofis yang menekankan akal budi (rasio) sebagai 

sumber utama pengetahuan, bebas dari pengamatan indrawi. Rasonalisme dapat diartikan 

sebagai paham yang menekankan akal sebagai sumber utama pengetahuan manusia dan 

pemegang otoritas terakhir bagi penentuan kebenaran. Ilmu pengetahuan pada dasarnya 

adalah suatu sistem deduktif yang dapat dipahami secara rasional yang hanya secara tidak 

langsung berhubungan dengan pengalaman indrawi. Kebenaran tidak diuji dengan 

prosedur verifikasi-indrawi, akan tetapi dengan kriteria, seperti konsistensi logis (Wahid, 



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme – Rahmad Setyoko 

87 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

2021). Pengalaman indrawi digunakan untuk merangsang akal dan memberikan dorongan 

yang menyebabkan akal bisa bekerja. Akan tetap, dalam mencapai kebenaran manusia 

harus mengandalkan akal (Anugrah & Radiana, 2022). 

Rasionalisme dipelopori oleh René Descartes (1596-1650), filosof dari Prancis yang 

dikenal sebagai "Bapak filsafat modern". Menurut René Descartes, supaya filsafat dan ilmu 

pengetahuan dapat diperbaharui, dibutuhkan suatu metode yang baik yaitu dengan 

menyangsikan segala-galanya, termasuk kebenaran-kebenaran yang hingga kini dianggap 

pasti, seperti bahwa ada suatu dunia material, bahwa manusia memiliki tubuh, bahwa 

Tuhan ada. Jika ada kebenaran yang tahan dalam kesangsian yang radikal itu, maka 

kebenaran itu pasti dan harus dijadikan fundamen bagi seluruh ilmu pengetahuan. Oleh 

sebab itu, "cogito ergo sum" (saya berpikir, saya ada). Itulah kebenaran yang tidak dapat 

disangkal, betapa pun besar usaha yang dilakukan. Inilah metode yang digunakan René 

Descartes untuk menentukan kebenaran, subyek sebagai pusat, dualisme, serta ide-ide jelas 

dan tegas. 

Orisinilitas René Descartes terletak pada gagasannya tentang metode kesangsian 

(dubium methodicum). René Descartes mengklaim bahwa dirinya telah menemukan metode 

filsafat yang sangat tajam dan kritis, yaitu metode filsafat yang menyangsikan segala-

galanya. Apa pun yang masih dapat disangsikan wajib disangsikan. Rasionalisme ala René 

Descartes tersebut digandrungi oleh Baruch de Spinoza (1632-1677) di Amsterdam, 

Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716) di Jerman, Christian Wolf (1679-1754) di Jerman dan 

Blaise Pascal (1632-1662) di Prancis. Blaise Pascal adalah filosof, ahli ilmu pasti, ahli ilmu 

alam dan pembela agama. Sebagai pembela agama, Blaise Pascal mengkritik rasionalisme 

René Descartes bahwa ada sesuatu yang lebih penting daripada akal budi (ratio), yakni 

"logika hati". Hati mempunyai alasan-alasan (reason), yang sama sekali tidak diketahui oleh 

akal. Perbuatan yang paling tinggi dari akal adalah mengakui bahwa akal itu kadang-

kadang sama sekali terbatas. Menurutnya, akal budi itu hanya salah satu sumber 

pengetahuan. Ada sumber lain yang jauh lebih penting, yaitu pengetahuan intuitif, hati 

(intelligence), dan logika hati.  

Akal dapat didefinisikan sebagai peralatan rohaniah manusia yang berfungsi untuk 

mengingat, menyimpulkan, menganalisis, dan menilai benar atau salah. Akal dalam agama 

Buddha berkaitan erat dengan citta (kesadaran). Citta adalah keadaan mengetahui, 

menerima, atau mengingat suatu objek. Citta selalu timbul dan padam terus menerus 

dengan sangat cepat sekali tanpa henti. Pengetahuan muncul karena citta sedang bekerja 

mengenali objek melalui enam landasan indria (salayatana), yaitu: mata, hidung, lidah, 

telinga, badan, dan pikiran. Sehingga dapat disimpulkan bahwa sumber pengetahuan 

manusia adalah citta. Hal ini menunjukkan sisi rasionalisme dalam ajaran Buddha.   

 

 

 



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme – Rahmad Setyoko 

88 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

Empirisme 

Empirisme dalam bahasa Yunani empeiria berarti "berpengalaman dalam"; dan 

bahasa Latin experientia berarti "pengalaman". Empirisme adalah doktrin yang mengajarkan 

bahwa sumber seluruh pengetahuan harus dicari dalam pengalaman. Oleh karenanya, 

pengalaman indrawi merupakan bentuk pengenalan yang jelas dan sempurna (Wahid, 

2021). Pelopor empirisme adalah Thomas Hobbes (1588-1679) yang meyakini bahwa 

pengalaman indrawi merupakan permulaan segala pengenalan. Dalam empirisme, 

pengenalan intelektul seperti halnya kalkulus, yaitu penggabungan data-data indrawi yang 

sama dengan cara yang berlain-lainan. Berbicara tentang dunia dan manusia, empirisme 

lebih menganut pada pandangan materialistik. Oleh sebab itu, doktrin Thomas Hobbes 

merupakan sistem materialistis yang pertama dalam sejarah filsafat modern. Menurutnya, 

seluruh dunia, termasuk manusia, merupakan suatu proses yang berlangsung dengan tiada 

henti atas dasar hukum-hukum mekanisme saja.  

Filsafat Thomas Hobbes ini diikuti oleh John Locke (1632-1704). John Locke adalah 

filosof yang pertama menerapkan metode empiris kepada problem-problem tentang 

pengenalan atau pengetahuan. Dalam pemikiran filsafat, John Locke berusaha 

menggabung- kan teori empirisme yang diajarkan Francis Bacon dan Thomas Hobbes 

dengan rasionalisme René Descartes. Menurutnya, segala pengetahuan datang dari 

pengalaman dan tidak lebih dari itu. Akal sedang pasif pada waktu pengetahuan diperoleh. 

Akal tidak melahirkan pengetahuan dari dirinya sendiri. Obyek pengetahuan adalah 

gagasan-gagasan atau ide-ide yang timbul dari pengalaman lahiriah (sensation) dan 

pengalaman batiniah (reflection). Pengalaman lahiriah mengajarkan tentang hal-hal yang di 

luar diri. Sedangkan, pengalaman batiniah mengajarkan tentang keadaan-keadaan psikis. 

Kedua pengalaman ini saling berkaitan dan jalin-menjalin. 

Teks Buddhis yang sangat esensial berkaitan dengan empirisme adalah Kālāma Sutta 

karena berisi ajaran untuk tidak mudah mempercayai sesuatu sebelum membuktikan 

sendiri kebenarannya. Latar belakang Buddha menyampaikan khotbah tersebut adalah 

karena suku  Kālāma yang tinggal di Kesaputta mengalami keraguan akibat beberapa 

Brahmana yang masing-masing menyatakan ajarannyalah yang paling benar sedangkan 

ajaran lain adalah tidak benar. Buddha membenarkan sikap ragu suku Kālāma karena 

seseorang tidak boleh begitu saja mempercayai sesuatu hanya karena: 1) berulang kali 

didengar, 2) berdasarkan tradisi, 3) berdasarkan desas-desus, 4) tertulis di kitab suci, 5) 

berdasarkan dugaan, 6) berdasarkan aksioma, 7) berdasarkan penalaran yang tampaknya 

bagus, 8) berdasarkan kecondongan ke arah dugaan yang telah dipertimbangkan berulang 

kali, 9) melihat kemampuan seseorang, atau 10) berdasarkan pertimbangan, 'orang tersebut 

adalah guru kita'. Melalui pengalaman sendirilah kemudian muncul pengetahuan bahwa 

sesuatu itu buruk atau baik, salah atau benar, dicela atau dipuji oleh para bijaksana, 

membawa manfaat atau kerugian, sehingga diperolehlah kebenaran empiris. Prinsip ini 

dikenal dengan istilah Ehipassiko, yang berarti datang, lihat, dan buktikan. 



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme – Rahmad Setyoko 

89 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

Paradigma Penelitian Agama Buddha 

Penelitian agama adalah pengkajian akademis terhadap agama sebagai realitas 

sosial, baik berupa teks, pranata sosial, maupun perilaku sosial yang lahir atau sebagai 

perwujudan kepercayaan suci (Tamam, 2016). Penelitian agama tidak bermaksud untuk 

menemukan agama baru atau agama yang benar. Agama saat ini tidak hanya dipandang 

sebagai seperangkat ajaran, nilai, dogma, atau sesuatu yang bersifat normatif lainnya, tetapi 

juga sebagai suatu studi kasus yang menarik apabila dilihat sebagai objek kajian untuk 

diteliti. Objek kajian dalam penelitian agama meliputi kitab suci sebagai sumber ajaran 

agama, pemikiran tokoh-tokoh agama, perilaku keagamaan, organisasi keagamaan, dan 

simbol-simbol keagamaan.  

Paradigma adalah pandangan dunia yang dimiliki oleh seorang peneliti terdiri dari 

konsep, kerangka berpikir, asumsi, teori, dan proposisi terhadap fokus atau permasalahan 

penelitian. Paradigma penelitian adalah metode yang dipakai oleh seorang peneliti dalam 

upayanya untuk sampai pada suatu realitas persepsi. Penelitian agama minimal harus 

mencakup tiga paradigma besar, yakni: Paradigma Empirikal, Paradigma Logikal dan 

Paradigma Mistikal. Paradigma Empirikal dan Logikal dalam peraktiknya bisa 

menggunakan metode Positivistik, Naturalistik, dan Rasionalistik, sedangkan Paradigma 

Mistikal dapat menggunakan pendekatan Fenomenologi. Paradigma penelitian agama 

Buddha bersifat filosofis sehingga harus dipahami dari aspek Ontologi, Epistemologi, dan 

Aksiologi.  

 

Ontologi: Hakikat Kebenaran yang Dicari dalam Penelitian 

Objek penelitian pada dasarnya berkaitan dengan eksistensi suatu fenomena yang 

perlu ditemukan kebenarannya. Kebenaran dari segala sesuatu yang ‘ada’ menurut filosofi 

Abhidhamma terbagi menjadi dua, yaitu kebenaran konvensional/relatif (sammuti sacca) dan 

kebenaran mutlak (paramattha sacca).  Kebenaran konvensional mengacu pada konsep-

konsep umum seperti ‘pohon’, ‘rumah’, ‘meja’, ‘pria’, ‘wanita’, ‘kamu’, ‘aku’, ‘orang’, 

‘mahluk’, dan konsep-konsep lainnya. Konsep-konsep tersebut erat kaitannya dengan 

bahasa, kebudayaan, dan keadaan yang mempengaruhi seseorang sehingga beranggapan 

bahwa konsep-konsep tersebut merupakan realitas objektif yang benar-benar ‘ada’. Melalui 

analisis yang mendalam, akan ditemukan bahwa segala sesuatu yang nampak ‘ada’ 

sesungguhnya tidak eksis sebagai suatu realita yang utuh karena dapat dipecah ke dalam 

komponen-komponen yang lebih kecil (Susila, 2014). Contohnya, berkaitan dengan 

fenomena materi, materi tersebut masih dapat terurai menjadi partikel-partikel yang amat 

sangat kecil dan tak terhitung jumlahnya. Partikel-partikel tersebut terdiri dari delapan 

unsur yang tidak dapat dipisahkan: tanah (kepadatan), air (kohesi keterpaduan), api 

(temperatur), udara (gerakan), warna, bau, rasa, dan sari-sari nutrisi. Unsur-unsur ini 

adalah komponen eksistensi fundamental dan tidak tereduksi. Melalui kebijaksanaan, 

seseorang mampu menembus kebenaran konvensional dan merealisasi kebenaran mutlak 



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme – Rahmad Setyoko 

90 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

tentang segala bentuk realitas yang dalam Prajñāpāramitā Hṛdaya Sūtra dijelaskan sebagai 

‘isi adalah kosong, kosong adalah isi’. 

 

Epistemologi: Metode Pembuktian Kebenaran 

Jalan yang Buddha tempuh dalam penembusan pengetahuan sempurna adalah jalan 

tengah (majjhimā paṭipadā) yang menghindari ekstrimisme. Epistemologi Buddhis dapat 

diinterpretasikan sebagai jalan tengah yang menghindari dogmatisme dan skeptisisme. 

Pada masa kehidupan Buddha, terdapat tiga jenis pemikir beserta landasan epistemologi 

yang mereka pakai, yaitu: tradisionalis, rasionalis, dan empiris. Tampak jelas dalam 

literatur Buddhis bahwa tradisionalis dan rasionalis yang sangat umum berkembang di 

India, tidak mendapat dukungan dari Buddhisme. Para tradisionalis sepenuhnya 

bergantung pada otoritas wahyu, kitab suci, dan tradisi sebagai sumber kebenaran, 

sedangkan para rasionalis mendasarkan pengetahuan dari penalaran dan spekulasi. 

Persepsi indria dianggap sebagai sumber pengetahuan dan pengertian tentang dunia. 

Namun, Buddha menegaskan lebih lanjut bahwa persepsi indria cenderung memberikan 

salah arah kepada manusia. Hal demikian tidak berhubungan dengan cacat yang ada dalam 

persepsi indria, tetapi terutama disebabkan oleh cara seseorang menafsirkan apa yang 

didapatkan melalui penglihatan, pendengaran, dan sebagainya.  

Ada tiga cara memperoleh pengetahuan atau kebijaksanaan (paññā) untuk 

menemukan kebenaran, yaitu: 1) kebijaksanaan melalui proses belajar (suta-mayā paññā), 2) 

kebijaksanaan melalui proses analisis (cintā-mayā paññā), dan 3) kebijaksanaan dari 

pengembangan batin (bhāvanā-mayā paññā). Buddha mengajarkan bahwa ada delapan 

metode memperoleh kebijaksanaan melalui proses belajar: 1) mendengarkan dengan 

seksama (suṇeyya), 2) menganalisa apakah yang didengar masuk akal (cinteyya), 3) 

mengajukan pertanyaan (puccheyya), 4) melafal (bhāseyya), 5) menggunakan logika untuk 

mengambil kesimpulan (vicareyya), 6) mencatat (likheyya), 7) praktik (sikkheya), dan 8) 

menghafal (dhāreyya). Kebijaksanaan yang muncul melalui proses belajar (suta-mayā paññā) 

dan analisis (cintā-mayā paññā) akan lebih mudah terlupakan apabila tidak dikembangkan 

dengan melatih batin  (bhāvanā-mayā paññā) secara konsisten (Nandasiddhi, 2017).  

Upaya yang sungguh-sungguh dan dilakukan secara berulang-ulang akan 

menghasilkan pencapaian pengetahuan tentang kebenaran. Peneliti harus memiliki 

ketekunan apabila ingin membuktikan sebuah kebenaran dari suatu hipotesis. Peneliti 

harus terus-menerus melakukan penyelidikan, bukan hanya mengamati sekali atau dua 

kali. Sebagaimana peneliti terus melakukan observasi secara berulang, maka kesimpulan 

akhir tentang kebenaran dari fenomena yang diteliti akan diperoleh. Pada akhirnya, peneliti 

bukan hanya memperoleh jawaban, tetapi juga pengalaman meneliti yang akan membawa 

pada pengembangan kebijaksanaan dan merealisasi pandangan terang. 

 

 



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme – Rahmad Setyoko 

91 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

Aksiologi: Meluruskan Pandangan Salah 

Pandangan salah (micchādiṭṭhi) adalah pandangan atau opini yang keliru, tidak 

berdasar, atau tidak sesuai dengan realitas. Pandangan salah membuat kesan dan pendapat 

yang keliru terhadap objek, seperti halnya seseorang menganggap fatamorgana sebagai 

genangan air. Pandangan salah juga diibaratkan seperti pesulap yang mampu mengelabui 

penonton dengan merubah tanah menjadi emas. Pandangan salah membuat seseorang 

melekat pada pemahaman keliru tentang adanya diri atau roh yang solid dan kekal, di 

mana sesungguhnya yang ada hanyalah proses batin dan materi yang terus menerus 

berubah dengan dengan sangat cepat. Orang-orang yang bijaksana menghindari 

pandangan salah karena mengakibatkan ketidak-mampuan untuk keluar dari saṃsāra atau 

alam menderita (Kheminda, 2019).  

Pandangan salah mampu mendorong manusia untuk saling membunuh demi 

mempertahankan kepercayaannya masing-masing. Bahkan pandangan salah meyakini 

bahwa dengan melakukan hal tersebut, maka seseorang akan terlahir di surga yang kekal 

dan abadi. Seseorang yang melekati pandangan salah menjadi sangat fanatik terhadap 

dogma dan menutup diri terhadap kemungkinan-kemungkinan yang lain. Baginya, dogma 

adalah ajaran yang sempurna dan harus dijaga kemurniannya dengan resiko apa pun. Apa 

pun yang terjadi di muka bumi harus sama persis dengan apa yang menjadi keyakinannya. 

Apabila seluruh isi bumi belum sama dengan apa yang diyakini, maka dia akan berjuang 

untuk membuat dan memanipulasi bumi dan isinya supaya bisa sesuai dengan 

idealismenya. Menurut keyakinannya, kebahagiaan hanya akan tercapai apabila segalanya 

disusun sesuai dengan dogma yang ia terima. Karena pengaruh delusi, ia tidak sadar bahwa 

kebahagiaan ada di dalam hati. Dunia dan seisinya bukan merupakan penyebab munculnya 

kebahagiaan. Sikap dan perilaku dalam menyikapi pengalaman kehidupan di dunia inilah 

yang sesungguhnya menjadi sumber kebahagiaan. Karena kebodohan, seseorang 

menggunakan dogma sebagai “alat pukul” untuk menakut-nakuti dan menyakiti makhluk 

lain yang berbeda pandangan dengannya. 

Fungsi penelitian adalah untuk meluruskan pandangan salah melalui hasil-hasil 

penelitian agar menjadi pandangan benar. Pandangan benar perlu dipahami sebagai 

sebuah pemahaman mendalam tentang segala sesuatu bukan hanya dari sisi intelektual, 

namun juga kebijaksanaan. Pandangan benar sebagai suatu cara hidup akan terwujud 

apabila seseorang memiliki pikiran atau kehendak, perbuatan, dan ucapan seseorang benar. 

Pandangan benar yang betul-betul terlatih sempurna disebut sebagai kebijaksanaan sejati. 

Ketika pandangan benar telah sempurna dialami, maka unsur lainnya juga secara otomatis 

telah sempurna dijalankan karena semuanya adalah bagian dari satu jalan menuju 

kebahagiaan sejati. Sebelum suatu tindakan dilakukan, seseorang harus mempunyai 

pandangan atau pengertian terhadap tindakan yang akan dilakukannya, sehingga ia tahu 

mana tindakan yang merugikan dan mana tindakan yang mendatangkan kebahagiaan. 

 



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme – Rahmad Setyoko 

92 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

KESIMPULAN 

Paradigma penelitian agama Buddha adalah cara pandang terhadap eksistensi 

realitas, sumber pengetahuan, dan metode yang digunakan untuk memperoleh kebenaran 

secara ilmiah. Analisis terhadap realitas harus dilakukan berdasarkan empat prinsip 

penalaran, yaitu: prinsip alamiah (dharmatā yukti), prinsip ketergantungan (apekṣā yukti), 

prinsip efisiensi kausal (kāryakāraṇa yukti), dan prinsip pembuktian logis (upapattisādhana 

yukti). Hasil analisis terhadap teks-teks Buddhis menunjukkan bahwa paradigma penelitian 

agama Buddha mengarah pada empirisme karena menggunakan pengamatan dan 

pengalaman inderawi secara langsung untuk menghasilkan kebenaran ilmiah. Buddha 

menekankan bahwa doktrin atau ajarannya tidak berdasarkan pada wahyu (anussava), atau 

pada penalaran spekulatif (takkapariyāhataṃ vīmaṃsānucaritaṃ), tetapi berdasar pada 

observasi melihat secara langsung (jānaṃ passaṃ). Dapat disimpulkan bahwa paradigma 

penelitian agama Buddha secara epistemologi memiliki kesamaan dengan paham 

empirisme karena lebih setuju pengalaman langsung dijadikan sebagai sumber 

pengetahuan daripada otoritas kitab suci dan penalaran.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Addiarrahman, & Yanti, I. (2020). Dari Idealisme ke Pragmatisme: Pergeseran Paradigma 

dalam Pengembangan Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia. Al-Manahij: Jurnal Kajian 

Hukum Islam, 14(2), 191–210. https://doi.org/10.24090/mnh.v14i2.3408 

Anugrah, M. N., & Radiana, U. (2022). Filsafat Rasionalisme Sebagai Dasar Ilmu 

Pengetahuan. Jurnal Filsafat Indonesia, 5(3), 182–187. 

Arifin, Z. (2021). Penelitian Pendidikan : Metode dan Paradigma Baru. PT Remaja Rosdakarya. 

Jinpa, T. (2018). Science and Philosophy in The Indian Buddhist Classics. Wisom Publisher. 

Kemp, C. (2022). Unraveling the Intent. The Buddhavacana Translation Group. 

Khatri, K. K. (2020). Research Paradigm: A Philosophy of Educational Research. International 

Journal of English Literature and Social Sciences, 5(5), 1435–1440. 

https://doi.org/10.22161/ijels.55.15 

Kheminda, A. (2019). Manual Abhidhamma: Bab 2 Faktor-Faktor-Mental. Yayasan 

Dhammavihari. 

Lubis, A. Y. (2019). Filsafat Ilmu: Klasik hingga Kontemporer. Rajawali Pers. 

Nandasiddhi, S. (2017). Sepuluh Ribu Hari Perjalanan Dhamma. Yayasan Satipaṭṭhāna 

Indonesia. 

Rahardjo, M. (2020). Metodologi Penelitian Agama. UIN Malang. 

Sugiyono. (2021). Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif Dan R & D. ALFABETA. 

Susila, S. (2014). Unravelling the Mysteries of Mind & Body through Abhidhamma. In 

Yayasan Prasadha Jinarakkhita Buddhist Institute. 

Tamam, A. B. (2016). Penelitian Agama: Sebuah Pengantar. Madinah: Jurnal Studi Islam, 3(1), 

9–23. 



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme – Rahmad Setyoko 

93 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

Thera, S., Bodhi, B., Rosenberg, L., & Wijaya, W. Y. (2010). Kalama Sutta. Insight Vidyâsenâ 

Production. 

Wahid, M. (2021). Filsafat Umum: Dari Filsafat Yunani Kuno ke Filsafat Modern. Penerbit A-

Empat. 

 

 


