STAB NEGERI RADEN WIJAYA

WONOGIRI - JAWA TENGAH Nal Agama bl A ( et

https://jurnal.radenwijaya.ac.id/index.php/ABIP VOL.9NO.1 2023 | P-ISSN: 2406-7601 E-ISSN: 2745-6323

PARADIGMA PENELITIAN AGAMA BUDDHA:
RASIONALISME VERSUS EMPIRISME

Rahmad Setyoko
STAB Negeri Raden Wijaya
rasyokh@radenwijaya.ac.id

Riwayat Artikel: Diterima: 10 Juni 2023 Direvisi: 12 Juli 2023 Diterbitkan: 31 Juli 2023
Doi: 10.53565/abip.v9i1.842

Abstract

Religion generally considers that the main source of truth for humans is what is written in the scripture
because it is a revelation sent down from God. However, Buddha recommended not to immediately believe in
something just because it is written in a scripture that has been passed down from generation to generation.
This study aims to examine whether the Buddhist research paradigm tends to lead to rationalism which regards
reason as a source of knowledge or towards empiricism which considers that the source of knowledge is
experience. Library research method was used to explore and integrate primary and secondary reference
sources related to the research paradigm of Buddhism, rationalism, and empiricism. Data was analyzed using
content analysis to obtain valid inferences by selecting, sorting, and comparing various meanings, until the
most relevant meaning was found. The results of the study show that the epistemological paradigm of Buddhist
research has similarities with empiricism because it agrees that direct experience is used as a source of
knowledge rather than the authority of scriptures and reasoning.
Keywords: Research Paradigm, Buddhism, Rationalism, Empiricism

Abstrak

Agama pada umumnya menganggap bahwa sumber kebenaran utama bagi manusia adalah
apa yang tertulis dalam kitab suci karena merupakan wahyu yang diturunkan dari Tuhan. Namun,
Buddha menganjurkan untuk tidak langsung mempercayai sesuatu hanya karena tertulis dalam
kitab suci yang diwariskan turun-temurun. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji apakah
paradigma penelitian agama Buddha cenderung mengarah pada rasionalisme yang menganggap
akal sebagai sumber pengetahuan ataukah mengarah pada empirisme yang menganggap bahwa
sumber pengetahuan adalah pengalaman. Metode kepustakaan dipilih untuk menelusuri dan
memadukan sumber referensi primer dan sekunder berkaitan dengan paradigma penelitian agama
Buddha, rasionalisme, dan empirisme. Data dianalisis dengan content analysis untuk mendapatkan
inferensi yang valid dengan melakukan proses memilih, menggabungkan, dan membandingkan
beberapa pengertian sehingga ditemukan yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
paradigma penelitian agama Buddha secara epistemologi memiliki kesamaan dengan paham
empirisme karena cenderung menjadikan pengalaman langsung sebagai sumber pengetahuan
daripada otoritas kitab suci dan penalaran.
Kata kunci: Paradigma Penelitian, Agama Buddha, Rasionalisme, Empirisme

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 82


mailto:rasyokh@radenwijaya.ac.id

Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme — Rahmad Setyoko

PENDAHULUAN

Penelitian merupakan suatu proses ilmiah untuk menjawab suatu permasalahan
melalui aktivitas mengumpulkan, mengolah, menganalisis, dan menyimpulkan data
melalui suatu pendekatan, metode, dan teknik tertentu (Arifin, 2021). Proses ilmiah tersebut
didasari oleh ciri-ciri keilmuan, yakni: rasional, empiris, dan sistematis (Sugiyono, 2021).
Bersifat rasional karena kegiatan penelitian dilakukan dengan cara-cara yang masuk akal
sehingga dapat diterima oleh penalaran manusia. Bersifat empiris karena cara-cara yang
dilakukan dapat diamati oleh indera manusia sehingga orang lain juga dapat mengamati
dan mengetahuinya. Bersifat sistematis karena proses yang digunakan dalam penelitian
menggunakan langkah-langkah tertentu secara berurutan.

Penelitian agama atau studi agama menimbulkan kontroversi dari kalangan peneliti
dan ahli agama meskipun para ilmuwan di Eropa, seperti Marx, Durkheim dan Weber,
telah lama meneliti tentang agama secara intensif (Rahardjo, 2020). Kontroversi tentang
penelitian agama berpusat pada persoalan ontologis dan epistemologis, yakni apa yang
diteliti atau apa wilayah penelitian agama. Penelitian bertujuan untuk mengungkap
kebenaran, sedangkan agama pada hakikatnya berisi kebenaran. Agama menyangkut hal-
hal spiritual atau abstrak sedangkan sebagai proses ilmiah, penelitian hanya menjangkau
hal-hal yang konkret. Penelitian agama bertujuan untuk melukiskan suatu komunitas
sosial, gejala-gejala dalam masyarakat, atau salah satu kelompok agama. Penelitian agama
bukan bertujuan untuk mengembangkan teori-teori baru tentang agama, umat beragama,
atau bahkan membentuk agama baru.

Konsep penelitian dalam agama Buddha adalah penyelidikan terhadap fenomena-
fenomena kehidupan dan kebenaran yang diperoleh melalui pengalaman atau pembuktian
sendiri dengan didasari kebijaksanaan bukan kepercayaan yang membuta terhadap suatu
doktrin. Pengalaman yang diperoleh melalui aktivitas indera akan menghasilkan
pengetahuan tentang objek yang diamati. Pengetahuan yang diperoleh belum dapat
dikatakan sebagai kebenaran karena hanya bersifat subjektif individual. Seseorang perlu
membandingkan pengetahuan yang diperoleh dengan pendapat orang yang bijaksana
untuk dapat menyatakan bahwa hal tersebut adalah benar. Prinsip dasar penelitian dalam
ajaran Buddha terdapat dalam Kalama Sutta, yaitu kotbah tentang penyelidikan bebas. Sutta
tersebut menjelaskan tentang prinsip ehipassiko, yang berarti datang, lihat, dan buktikan
(Thera et al., 2010).

Pembuktian terhadap kebenaran suatu teori atau pengetahuan secara epistemologis
dapat dilakukan dengan dua cara, yaitu menggunakan rasio (rasionalisme) dan melalui
pengalaman (empirisme). Rasionalisme merupakan sebuah paham yang menekankan
pikiran atau daya nalar sebagai sumber utama pengetahuan serta pemegang otoritas
penentu kebenaran (Lubis, 2019). Rasionalisme adalah aksioma dasar yang dipakai untuk
membangun sistem pemikiran yang diturunkan dari idea. Pikiran manusia mampu

mengetahui idea tersebut, namun manusia tidak menciptakannya dan tidak

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 83



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme — Rahmad Setyoko

mempelajarinya lewat pengalaman. Idea tersebut sudah ada sebagai kenyataan dasar
pikiran manusia. Empirisme adalah paham yang menyatakan bahwa pengalaman indrawi
adalah satu-satunya sumber serta penjamin kepastian suatu kebenaran. Pengetahuan harus
didasarkan pada observasi empiris dengan maksud untuk mengembalikan pengetahuan
pada pengalaman dan berusaha membebaskan diri dari spekulasi spiritual dan cara berfikir
tradisional.

Perseteruan antara rasionalisme dan empirisme terjadi karena perbedaan pandangan
terhadap realitas. Kelompok rasionalisme meyakini bahwa realitas memiliki pola yang
terstruktur dan sistematis sehingga yang diperlukan untuk memahaminya adalah
penalaran murni: abstraksi, penafsiran sistematis, logika; dan bukan melalui pengalaman
inderawi. Oleh sebab itu, pengetahuan tentang alam semesta diyakini bersifat kodrati,
bukan eksperimental. Berlawanan dengan hal tersebut, kelompok empirisme menekankan
bahwa pengetahuan yang dikonstruksi manusia merupakan hasil pengalaman empiris.
Suatu kebenaran adalah benar jika dapat dibuktikan secara empiris. Dengan demikian, jika
rasionalisme menggunakan logika deduksi dengan membangun preposisi yang kompleks,
maka empirisme menggunakan nalar induksi yang bertolak dari realitas empiris
(Addiarrahman & Yanti, 2020).

Kajian tentang rasionalisme dan empirisme dari sudut pandang ajaran Buddha dapat
membentuk suatu paradigma dalam penelitian agama Buddha. Paradigma penelitian
adalah sistem kepercayaan yang mendasar dan komprehensif untuk melihat fenomena
penelitian. Paradigma menjadi perspektif, pemikiran, atau sistem keyakinan dalam
memaknai sebuah relita. Dalam proses penelitian, penting bagi peneliti untuk menyadari
dan mengetahui posisinya dalam melihat dan mengamati dunia dan fenomenanya (Khatri,
2020). Seorang peneliti perlu memiliki pandangan filosofis yang jelas tentang bagaimana
realitas atau kebenaran itu dilihat, bagaimana pengetahuan itu diperoleh, metodologi apa
yang digunakan, dan bagaimana nilai-nilai disikapi dalam penelitian yang dilakukan
berdasarkan paradigma penelitian tertentu. Paradigma penelitian agama Buddha sangat
penting untuk dikaji sebagai kerangka berpikir yang dapat dipakai untuk memandang

realita atau kesunyataan tentang Dhamma.

METODE

Metode studi kepustakaan dipilih untuk menelusuri dan memadukan sumber-
sumber tekstual berkaitan dengan paradigma penelitian, penelitian agama, rasionalisme,
dan empirisme. Sumber primer yang digunakan terdiri dari buku referensi umum tentang
filsafat dan literatur Buddhis. Referensi umum yang digunakan adalah buku Filsafat Umum:
Dari Filsafat Yunani Kuno ke Filsafat Modern karya Masykur Wahid dan Filsafat Ilmu karya
Suwardi Endraswara. Referensi tersebut dipilih karena memuat informasi yang mendalam
tentang epistemologi, metode ilmiah, rasionalisme, dan empirisme. Literatur Buddhis yang

digunakan adalah Science and Philosophy in the Indian Buddhist Classics yang memuat

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 84



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme — Rahmad Setyoko

pemikiran Dalai Lama yang dikompilasi oleh Thupten Jinpa, Kalama Sutta atau Khotbah
tentang Penyelidikan Bebas yang tercantum dalam Anguttara Nikaya, dan kitab
Abhidhammattha-sangaha yang merupakan ringkasan dari Abhidhamma Pitaka. Literatur
tersebut berisi penjelasan tentang perspektif Buddhisme dalam memandang kebenaran
ilmiah dan metode ilmiah yang dapat dijadikan landasan filosofis tentang paradigma
penelitian Agama Buddha dari segi ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Sumber sekunder
dalam penelitian ini adalah buku referensi tentang paradigma penelitian dan artikel-artikel
jurnal penelitian yang relevan.

Teknik analisis data yang digunakan adalah Content Analysis, yaitu teknik penelitian
yang digunakan untuk mendapatkan inferensi yang valid dan dapat diteliti ulang
berdasarkan konteksnya. Peneliti melakukan proses memilih, membandingkan,
menggabungkan, memilah berbagai pengertian, hingga ditemukan yang relevan. Prosedur
analisis data yang dilakukan meliputi pengumpulan data, reduksi data, dan penarikan
kesimpulan. Untuk memperoleh interpretasi yang tepat dalam membandingkan dan
menggabungkan teori umum dengan ajaran Buddha, peneliti menggunakan dasar
hermeneutika Ricoeur. Inti interpretasi teks dalam hermeneutika Ricoeur adalah: 1) fiksasi
makna, 2) makna teks terlepas dari maksud penulis, 3) teks melakukan dekontekstualisasi
diri dari lingkup sosial dan sejarahnya, dan 4) teks terbebas dari batas-batas referensi

ostensif.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Agama Buddha dan Kebenaran Ilmiah

Kebenaran ilmiah adalah pengetahuan yang diperoleh melalui metode ilmiah dan
dapat diverifikasi oleh siapa pun yang mengulangi eksperimen yang sama. Ketika seorang
ilmuwan mengeksplorasi pertanyaan tertentu, ia akan mengembangkan hipotesis,
membuktikan hipotesis tersebut melalui eksperimen, dan hasil temuan kemudian diteliti
oleh ilmuwan lain. Ketika temuan dari ilmuwan yang berbeda bertemu, temuan ini diterima
sebagai bagian dari tubuh pengetahuan ilmiah yang lebih besar. Langkah-langkah tersebut
merupakan ciri-ciri metode ilmiah. Ciri dasar metode ilmiah ini tampaknya sesuai dengan
dua kriteria keberadaan yang dikemukakan dalam teks-teks Buddhis Madhyamaka: agar
sesuatu itu ada, (1) ia harus diketahui dengan kognisi yang valid secara konvensional, dan
(2) ia tidak boleh bertentangan dengan beberapa kognisi yang valid secara konvensional
lainnya (Jinpa, 2018).

Buddha menetapkan kebijaksanaan dasar yang diperlukan saat menyelidiki sifat
realitas: (1) Saat menganalisis sebuah pernyataan, kita tidak boleh menarik kesimpulan
berdasarkan kemasyhuran orang yang membuat pernyataan tersebut, melainkan atas dasar
memeriksa secara kritis apa yang dikatakan orang tersebut; (2) Sehubungan dengan apa
yang telah dikatakan orang tersebut, kita tidak boleh menyimpulkan benar atau salah

dengan menilai keindahan bahasa atau kualitas tulisannya; isi pernyataan lebih penting

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 85



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme — Rahmad Setyoko

daripada struktur kebahasaannya; (3) Sehubungan dengan isi pernyataan, kita juga tidak
boleh mempercayai hal-hal yang mungkin dinyatakan hanya untuk tujuan tertentu, kita
harus lebih mementingkan makna definitif yang berkaitan dengan realitas yang
sebenarnya; (4) Sehubungan dengan makna definitif, kita harus mementingkan
pengamatan secara langsung dan tidak puas dengan dugaan atau pemahaman berbasis
kata-kata belaka. Keempat syarat ini harus diterapkan saat menganalisis sebuah kebenaran
dari pernyataan.

Buddha menjelaskan bahwa analisis logis harus dilakukan berdasarkan empat
prinsip penalaran (yukti), yaitu: prinsip alamiah (dharmata yukti), prinsip ketergantungan
(apeksa yukti), prinsip efisiensi kausal (karyakarana yukti), dan prinsip pembuktian logis
(upapattisadhana yukti)(Kemp, 2022). Prinsip pembuktian logis hanya dapat beroperasi
berdasarkan tiga prinsip sebelumnya. Dapat digunakan penalaran logis “jika a maka b”
karena antara keduanya terdapat hubungan sebab akibat yang mendukung prinsip
ketergantungan. Ketergantungan semacam ini dimungkinkan berdasarkan fakta bahwa
masing-masing relatum memiliki sifat dan fungsi yang berbeda. Rantaian penalaran ini
didukung oleh fakta bahwa segala sesuatu pada kenyataannya adalah sebagaimana adanya
(prinsip alamiah). Ketika garis analisis sampai pada prinsip alamiah, proses penyelidikan
berakhir karena satu-satunya penjelasan yang dapat diterima hanyalah "begitulah adanya”.

Prinsip-prinsip pembuktian logis dalam agama Buddha mengarah pada empirisme
karena menggunakan pengamatan dan pengalaman inderawi secara langsung untuk
menghasilkan kebenaran ilmiah. Metode Buddhis nampaknya mengharuskan atau
mengharapkan bahwa semua kebenaran teori dinilai berdasarkan pengamatan empiris
bukan hanya sekedar pernyataan dalam kitab-kitab suci. Akan tetapi, Buddha tidak
menganut pandangan bahwa semua realitas atau pengetahuan dapat diakses oleh indra.
Sifat objektif dari realitas menjadi relatif tergantung kapasitas berpikir atau kebijaksanaan
orang yang mengamatinya. Pertentangan ini membutuhkan analisis mendalam untuk
mengetahui paradigma dalam pembuktian kebenaran suatu realitas menurut ajaran
Buddha lebih cenderung mengarah pada rasionalisme atau empirisme sehingga diperlukan

pembahasan secara komprehensif mengenai dua pandangan tersebut.

Rasionalisme

Rasionalisme (rationalism) berasal dari bahasa Latin ratio yang berarti "akal".
Rasionalisme adalah pendekatan filosofis yang menekankan akal budi (rasio) sebagai
sumber utama pengetahuan, bebas dari pengamatan indrawi. Rasonalisme dapat diartikan
sebagai paham yang menekankan akal sebagai sumber utama pengetahuan manusia dan
pemegang otoritas terakhir bagi penentuan kebenaran. IlImu pengetahuan pada dasarnya
adalah suatu sistem deduktif yang dapat dipahami secara rasional yang hanya secara tidak
langsung berhubungan dengan pengalaman indrawi. Kebenaran tidak diuji dengan

prosedur verifikasi-indrawi, akan tetapi dengan kriteria, seperti konsistensi logis (Wahid,

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 86



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme — Rahmad Setyoko

2021). Pengalaman indrawi digunakan untuk merangsang akal dan memberikan dorongan
yang menyebabkan akal bisa bekerja. Akan tetap, dalam mencapai kebenaran manusia
harus mengandalkan akal (Anugrah & Radiana, 2022).

Rasionalisme dipelopori oleh René Descartes (1596-1650), filosof dari Prancis yang
dikenal sebagai "Bapak filsafat modern". Menurut René Descartes, supaya filsafat dan ilmu
pengetahuan dapat diperbaharui, dibutuhkan suatu metode yang baik yaitu dengan
menyangsikan segala-galanya, termasuk kebenaran-kebenaran yang hingga kini dianggap
pasti, seperti bahwa ada suatu dunia material, bahwa manusia memiliki tubuh, bahwa
Tuhan ada. Jika ada kebenaran yang tahan dalam kesangsian yang radikal itu, maka
kebenaran itu pasti dan harus dijadikan fundamen bagi seluruh ilmu pengetahuan. Oleh
sebab itu, "cogito ergo sum" (saya berpikir, saya ada). Itulah kebenaran yang tidak dapat
disangkal, betapa pun besar usaha yang dilakukan. Inilah metode yang digunakan René
Descartes untuk menentukan kebenaran, subyek sebagai pusat, dualisme, serta ide-ide jelas
dan tegas.

Orisinilitas René Descartes terletak pada gagasannya tentang metode kesangsian
(dubium methodicum). René Descartes mengklaim bahwa dirinya telah menemukan metode
tilsafat yang sangat tajam dan kritis, yaitu metode filsafat yang menyangsikan segala-
galanya. Apa pun yang masih dapat disangsikan wajib disangsikan. Rasionalisme ala René
Descartes tersebut digandrungi oleh Baruch de Spinoza (1632-1677) di Amsterdam,
Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716) di Jerman, Christian Wolf (1679-1754) di Jerman dan
Blaise Pascal (1632-1662) di Prancis. Blaise Pascal adalah filosof, ahli ilmu pasti, ahli ilmu
alam dan pembela agama. Sebagai pembela agama, Blaise Pascal mengkritik rasionalisme
René Descartes bahwa ada sesuatu yang lebih penting daripada akal budi (ratio), yakni
"logika hati". Hati mempunyai alasan-alasan (reason), yang sama sekali tidak diketahui oleh
akal. Perbuatan yang paling tinggi dari akal adalah mengakui bahwa akal itu kadang-
kadang sama sekali terbatas. Menurutnya, akal budi itu hanya salah satu sumber
pengetahuan. Ada sumber lain yang jauh lebih penting, yaitu pengetahuan intuitif, hati
(intelligence), dan logika hati.

Akal dapat didefinisikan sebagai peralatan rohaniah manusia yang berfungsi untuk
mengingat, menyimpulkan, menganalisis, dan menilai benar atau salah. Akal dalam agama
Buddha berkaitan erat dengan citta (kesadaran). Citta adalah keadaan mengetahui,
menerima, atau mengingat suatu objek. Citta selalu timbul dan padam terus menerus
dengan sangat cepat sekali tanpa henti. Pengetahuan muncul karena citta sedang bekerja
mengenali objek melalui enam landasan indria (salayatana), yaitu: mata, hidung, lidah,
telinga, badan, dan pikiran. Sehingga dapat disimpulkan bahwa sumber pengetahuan

manusia adalah citta. Hal ini menunjukkan sisi rasionalisme dalam ajaran Buddha.

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 87



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme — Rahmad Setyoko

Empirisme

Empirisme dalam bahasa Yunani empeiria berarti "berpengalaman dalam"; dan
bahasa Latin experientia berarti "pengalaman”. Empirisme adalah doktrin yang mengajarkan
bahwa sumber seluruh pengetahuan harus dicari dalam pengalaman. Oleh karenanya,
pengalaman indrawi merupakan bentuk pengenalan yang jelas dan sempurna (Wahid,
2021). Pelopor empirisme adalah Thomas Hobbes (1588-1679) yang meyakini bahwa
pengalaman indrawi merupakan permulaan segala pengenalan. Dalam empirisme,
pengenalan intelektul seperti halnya kalkulus, yaitu penggabungan data-data indrawi yang
sama dengan cara yang berlain-lainan. Berbicara tentang dunia dan manusia, empirisme
lebih menganut pada pandangan materialistik. Oleh sebab itu, doktrin Thomas Hobbes
merupakan sistem materialistis yang pertama dalam sejarah filsafat modern. Menurutnya,
seluruh dunia, termasuk manusia, merupakan suatu proses yang berlangsung dengan tiada
henti atas dasar hukum-hukum mekanisme saja.

Filsafat Thomas Hobbes ini diikuti oleh John Locke (1632-1704). John Locke adalah
tilosof yang pertama menerapkan metode empiris kepada problem-problem tentang
pengenalan atau pengetahuan. Dalam pemikiran filsafat, John Locke berusaha
menggabung- kan teori empirisme yang diajarkan Francis Bacon dan Thomas Hobbes
dengan rasionalisme René Descartes. Menurutnya, segala pengetahuan datang dari
pengalaman dan tidak lebih dari itu. Akal sedang pasif pada waktu pengetahuan diperoleh.
Akal tidak melahirkan pengetahuan dari dirinya sendiri. Obyek pengetahuan adalah
gagasan-gagasan atau ide-ide yang timbul dari pengalaman lahiriah (sensation) dan
pengalaman batiniah (reflection). Pengalaman lahiriah mengajarkan tentang hal-hal yang di
luar diri. Sedangkan, pengalaman batiniah mengajarkan tentang keadaan-keadaan psikis.
Kedua pengalaman ini saling berkaitan dan jalin-menjalin.

Teks Buddhis yang sangat esensial berkaitan dengan empirisme adalah Kalama Sutta
karena berisi ajaran untuk tidak mudah mempercayai sesuatu sebelum membuktikan
sendiri kebenarannya. Latar belakang Buddha menyampaikan khotbah tersebut adalah
karena suku Kalama yang tinggal di Kesaputta mengalami keraguan akibat beberapa
Brahmana yang masing-masing menyatakan ajarannyalah yang paling benar sedangkan
ajaran lain adalah tidak benar. Buddha membenarkan sikap ragu suku Kalama karena
seseorang tidak boleh begitu saja mempercayai sesuatu hanya karena: 1) berulang kali
didengar, 2) berdasarkan tradisi, 3) berdasarkan desas-desus, 4) tertulis di kitab suci, 5)
berdasarkan dugaan, 6) berdasarkan aksioma, 7) berdasarkan penalaran yang tampaknya
bagus, 8) berdasarkan kecondongan ke arah dugaan yang telah dipertimbangkan berulang
kali, 9) melihat kemampuan seseorang, atau 10) berdasarkan pertimbangan, 'orang tersebut
adalah guru kita'. Melalui pengalaman sendirilah kemudian muncul pengetahuan bahwa
sesuatu itu buruk atau baik, salah atau benar, dicela atau dipuji oleh para bijaksana,
membawa manfaat atau kerugian, sehingga diperolehlah kebenaran empiris. Prinsip ini

dikenal dengan istilah Ehipassiko, yang berarti datang, lihat, dan buktikan.

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 88



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme — Rahmad Setyoko

Paradigma Penelitian Agama Buddha

Penelitian agama adalah pengkajian akademis terhadap agama sebagai realitas
sosial, baik berupa teks, pranata sosial, maupun perilaku sosial yang lahir atau sebagai
perwujudan kepercayaan suci (Tamam, 2016). Penelitian agama tidak bermaksud untuk
menemukan agama baru atau agama yang benar. Agama saat ini tidak hanya dipandang
sebagai seperangkat ajaran, nilai, dogma, atau sesuatu yang bersifat normatif lainnya, tetapi
juga sebagai suatu studi kasus yang menarik apabila dilihat sebagai objek kajian untuk
diteliti. Objek kajian dalam penelitian agama meliputi kitab suci sebagai sumber ajaran
agama, pemikiran tokoh-tokoh agama, perilaku keagamaan, organisasi keagamaan, dan
simbol-simbol keagamaan.

Paradigma adalah pandangan dunia yang dimiliki oleh seorang peneliti terdiri dari
konsep, kerangka berpikir, asumsi, teori, dan proposisi terhadap fokus atau permasalahan
penelitian. Paradigma penelitian adalah metode yang dipakai oleh seorang peneliti dalam
upayanya untuk sampai pada suatu realitas persepsi. Penelitian agama minimal harus
mencakup tiga paradigma besar, yakni: Paradigma Empirikal, Paradigma Logikal dan
Paradigma Mistikal. Paradigma Empirikal dan Logikal dalam peraktiknya bisa
menggunakan metode Positivistik, Naturalistik, dan Rasionalistik, sedangkan Paradigma
Mistikal dapat menggunakan pendekatan Fenomenologi. Paradigma penelitian agama
Buddha bersifat filosofis sehingga harus dipahami dari aspek Ontologi, Epistemologi, dan
Aksiologi.

Ontologi: Hakikat Kebenaran yang Dicari dalam Penelitian

Objek penelitian pada dasarnya berkaitan dengan eksistensi suatu fenomena yang
perlu ditemukan kebenarannya. Kebenaran dari segala sesuatu yang ‘ada” menurut filosofi
Abhidhamma terbagi menjadi dua, yaitu kebenaran konvensional/relatif (sammuti sacca) dan
kebenaran mutlak (paramattha sacca). Kebenaran konvensional mengacu pada konsep-
konsep umum seperti ‘pohon’, ‘rumah’, ‘meja’, “pria’, ‘wanita’, ‘kamu’, ‘aku’, ‘orang’,
‘mahluk’, dan konsep-konsep lainnya. Konsep-konsep tersebut erat kaitannya dengan
bahasa, kebudayaan, dan keadaan yang mempengaruhi seseorang sehingga beranggapan
bahwa konsep-konsep tersebut merupakan realitas objektif yang benar-benar ‘ada’. Melalui
analisis yang mendalam, akan ditemukan bahwa segala sesuatu yang nampak ‘ada’
sesungguhnya tidak eksis sebagai suatu realita yang utuh karena dapat dipecah ke dalam
komponen-komponen yang lebih kecil (Susila, 2014). Contohnya, berkaitan dengan
fenomena materi, materi tersebut masih dapat terurai menjadi partikel-partikel yang amat
sangat kecil dan tak terhitung jumlahnya. Partikel-partikel tersebut terdiri dari delapan
unsur yang tidak dapat dipisahkan: tanah (kepadatan), air (kohesi keterpaduan), api
(temperatur), udara (gerakan), warna, bau, rasa, dan sari-sari nutrisi. Unsur-unsur ini
adalah komponen eksistensi fundamental dan tidak tereduksi. Melalui kebijaksanaan,

seseorang mampu menembus kebenaran konvensional dan merealisasi kebenaran mutlak

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 89



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme — Rahmad Setyoko

tentang segala bentuk realitas yang dalam Prajriaparamita Hrdaya Siitra dijelaskan sebagai

‘isi adalah kosong, kosong adalah isi’.

Epistemologi: Metode Pembuktian Kebenaran

Jalan yang Buddha tempuh dalam penembusan pengetahuan sempurna adalah jalan
tengah (majjhima patipadd) yang menghindari ekstrimisme. Epistemologi Buddhis dapat
diinterpretasikan sebagai jalan tengah yang menghindari dogmatisme dan skeptisisme.
Pada masa kehidupan Buddha, terdapat tiga jenis pemikir beserta landasan epistemologi
yang mereka pakai, yaitu: tradisionalis, rasionalis, dan empiris. Tampak jelas dalam
literatur Buddhis bahwa tradisionalis dan rasionalis yang sangat umum berkembang di
India, tidak mendapat dukungan dari Buddhisme. Para tradisionalis sepenuhnya
bergantung pada otoritas wahyu, kitab suci, dan tradisi sebagai sumber kebenaran,
sedangkan para rasionalis mendasarkan pengetahuan dari penalaran dan spekulasi.
Persepsi indria dianggap sebagai sumber pengetahuan dan pengertian tentang dunia.
Namun, Buddha menegaskan lebih lanjut bahwa persepsi indria cenderung memberikan
salah arah kepada manusia. Hal demikian tidak berhubungan dengan cacat yang ada dalam
persepsi indria, tetapi terutama disebabkan oleh cara seseorang menafsirkan apa yang
didapatkan melalui penglihatan, pendengaran, dan sebagainya.

Ada tiga cara memperoleh pengetahuan atau kebijaksanaan (pafifna) untuk
menemukan kebenaran, yaitu: 1) kebijaksanaan melalui proses belajar (suta-maya pafina), 2)
kebijaksanaan melalui proses analisis (cinta-maya paiifia), dan 3) kebijaksanaan dari
pengembangan batin (bhavana-maya paiifia). Buddha mengajarkan bahwa ada delapan
metode memperoleh kebijaksanaan melalui proses belajar: 1) mendengarkan dengan
seksama (suneyya), 2) menganalisa apakah yang didengar masuk akal (cinteyya), 3)
mengajukan pertanyaan (puccheyya), 4) melafal (bhaseyya), 5) menggunakan logika untuk
mengambil kesimpulan (vicareyya), 6) mencatat (likheyya), 7) praktik (sikkheya), dan 8)
menghafal (dhareyya). Kebijaksanaan yang muncul melalui proses belajar (suta-maya paiiia)
dan analisis (cinta-maya panid) akan lebih mudah terlupakan apabila tidak dikembangkan
dengan melatih batin (bhavana-maya pafnina) secara konsisten (Nandasiddhi, 2017).

Upaya yang sungguh-sungguh dan dilakukan secara berulang-ulang akan
menghasilkan pencapaian pengetahuan tentang kebenaran. Peneliti harus memiliki
ketekunan apabila ingin membuktikan sebuah kebenaran dari suatu hipotesis. Peneliti
harus terus-menerus melakukan penyelidikan, bukan hanya mengamati sekali atau dua
kali. Sebagaimana peneliti terus melakukan observasi secara berulang, maka kesimpulan
akhir tentang kebenaran dari fenomena yang diteliti akan diperoleh. Pada akhirnya, peneliti
bukan hanya memperoleh jawaban, tetapi juga pengalaman meneliti yang akan membawa

pada pengembangan kebijaksanaan dan merealisasi pandangan terang.

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 90



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme — Rahmad Setyoko

Aksiologi: Meluruskan Pandangan Salah

Pandangan salah (micchaditthi) adalah pandangan atau opini yang keliru, tidak
berdasar, atau tidak sesuai dengan realitas. Pandangan salah membuat kesan dan pendapat
yang keliru terhadap objek, seperti halnya seseorang menganggap fatamorgana sebagai
genangan air. Pandangan salah juga diibaratkan seperti pesulap yang mampu mengelabui
penonton dengan merubah tanah menjadi emas. Pandangan salah membuat seseorang
melekat pada pemahaman keliru tentang adanya diri atau roh yang solid dan kekal, di
mana sesungguhnya yang ada hanyalah proses batin dan materi yang terus menerus
berubah dengan dengan sangat cepat. Orang-orang yang bijaksana menghindari
pandangan salah karena mengakibatkan ketidak-mampuan untuk keluar dari samsara atau
alam menderita (Kheminda, 2019).

Pandangan salah mampu mendorong manusia untuk saling membunuh demi
mempertahankan kepercayaannya masing-masing. Bahkan pandangan salah meyakini
bahwa dengan melakukan hal tersebut, maka seseorang akan terlahir di surga yang kekal
dan abadi. Seseorang yang melekati pandangan salah menjadi sangat fanatik terhadap
dogma dan menutup diri terhadap kemungkinan-kemungkinan yang lain. Baginya, dogma
adalah ajaran yang sempurna dan harus dijaga kemurniannya dengan resiko apa pun. Apa
pun yang terjadi di muka bumi harus sama persis dengan apa yang menjadi keyakinannya.
Apabila seluruh isi bumi belum sama dengan apa yang diyakini, maka dia akan berjuang
untuk membuat dan memanipulasi bumi dan isinya supaya bisa sesuai dengan
idealismenya. Menurut keyakinannya, kebahagiaan hanya akan tercapai apabila segalanya
disusun sesuai dengan dogma yang ia terima. Karena pengaruh delusi, ia tidak sadar bahwa
kebahagiaan ada di dalam hati. Dunia dan seisinya bukan merupakan penyebab munculnya
kebahagiaan. Sikap dan perilaku dalam menyikapi pengalaman kehidupan di dunia inilah
yang sesungguhnya menjadi sumber kebahagiaan. Karena kebodohan, seseorang
menggunakan dogma sebagai “alat pukul” untuk menakut-nakuti dan menyakiti makhluk
lain yang berbeda pandangan dengannya.

Fungsi penelitian adalah untuk meluruskan pandangan salah melalui hasil-hasil
penelitian agar menjadi pandangan benar. Pandangan benar perlu dipahami sebagai
sebuah pemahaman mendalam tentang segala sesuatu bukan hanya dari sisi intelektual,
namun juga kebijaksanaan. Pandangan benar sebagai suatu cara hidup akan terwujud
apabila seseorang memiliki pikiran atau kehendak, perbuatan, dan ucapan seseorang benar.
Pandangan benar yang betul-betul terlatih sempurna disebut sebagai kebijaksanaan sejati.
Ketika pandangan benar telah sempurna dialami, maka unsur lainnya juga secara otomatis
telah sempurna dijalankan karena semuanya adalah bagian dari satu jalan menuju
kebahagiaan sejati. Sebelum suatu tindakan dilakukan, seseorang harus mempunyai
pandangan atau pengertian terhadap tindakan yang akan dilakukannya, sehingga ia tahu

mana tindakan yang merugikan dan mana tindakan yang mendatangkan kebahagiaan.

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 91



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme — Rahmad Setyoko

KESIMPULAN

Paradigma penelitian agama Buddha adalah cara pandang terhadap eksistensi
realitas, sumber pengetahuan, dan metode yang digunakan untuk memperoleh kebenaran
secara ilmiah. Analisis terhadap realitas harus dilakukan berdasarkan empat prinsip
penalaran, yaitu: prinsip alamiah (dharmata yukti), prinsip ketergantungan (apeksa yukti),
prinsip efisiensi kausal (karyakarana yukti), dan prinsip pembuktian logis (upapattisadhana
yukti). Hasil analisis terhadap teks-teks Buddhis menunjukkan bahwa paradigma penelitian
agama Buddha mengarah pada empirisme karena menggunakan pengamatan dan
pengalaman inderawi secara langsung untuk menghasilkan kebenaran ilmiah. Buddha
menekankan bahwa doktrin atau ajarannya tidak berdasarkan pada wahyu (anussava), atau
pada penalaran spekulatif (takkapariyahatam vimamsanucaritam), tetapi berdasar pada
observasi melihat secara langsung (janam passam). Dapat disimpulkan bahwa paradigma
penelitian agama Buddha secara epistemologi memiliki kesamaan dengan paham
empirisme karena lebih setuju pengalaman langsung dijadikan sebagai sumber

pengetahuan daripada otoritas kitab suci dan penalaran.

DAFTAR PUSTAKA

Addiarrahman, & Yanti, I. (2020). Dari Idealisme ke Pragmatisme: Pergeseran Paradigma
dalam Pengembangan Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia. Al-Manahij: Jurnal Kajian
Hukum Islam, 14(2), 191-210. https://doi.org/10.24090/mnh.v14i2.3408

Anugrah, M. N., & Radiana, U. (2022). Filsafat Rasionalisme Sebagai Dasar Ilmu
Pengetahuan. Jurnal Filsafat Indonesia, 5(3), 182-187.

Arifin, Z. (2021). Penelitian Pendidikan : Metode dan Paradigma Baru. PT Remaja Rosdakarya.

Jinpa, T. (2018). Science and Philosophy in The Indian Buddhist Classics. Wisom Publisher.

Kemp, C. (2022). Unraveling the Intent. The Buddhavacana Translation Group.

Khatri, K. K. (2020). Research Paradigm: A Philosophy of Educational Research. International
Journal ~ of  English  Literature — and  Social ~ Sciences,  5(5), 1435-1440.
https://doi.org/10.22161/ijels.55.15

Kheminda, A. (2019). Manual Abhidhamma: Bab 2 Faktor-Faktor-Mental. Yayasan
Dhammavihari.

Lubis, A.Y. (2019). Filsafat Ilmu: Klasik hingga Kontemporer. Rajawali Pers.

Nandasiddhi, S. (2017). Sepuluh Ribu Hari Perjalanan Dhamma. Yayasan Satipatthana
Indonesia.

Rahardjo, M. (2020). Metodologi Penelitian Agama. UIN Malang.

Sugiyono. (2021). Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif Dan R & D. ALFABETA.

Susila, S. (2014). Unravelling the Mysteries of Mind & Body through Abhidhamma. In
Yayasan Prasadha Jinarakkhita Buddhist Institute.

Tamam, A. B. (2016). Penelitian Agama: Sebuah Pengantar. Madinah: Jurnal Studi Islam, 3(1),
9-23.

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 92



Paradigma Penelitian Agama Buddha: Rasionalisme Versus Empirisme — Rahmad Setyoko

Thera, S., Bodhi, B., Rosenberg, L., & Wijaya, W. Y. (2010). Kalama Sutta. Insight Vidyasena
Production.

Wahid, M. (2021). Filsafat Umum: Dari Filsafat Yunani Kuno ke Filsafat Modern. Penerbit A-
Empat.

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 93



