
Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

69 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

RITUAL DAN PEKEMBANAN AGAMA BUDDHA   

DI KECAMATAN NGADIROJO KABUPATEN WONOGIRI 

 

Prihadi Dwi Hatmono 

STAB Negeri Raden Wijaya Wonogiri 

hatmonoprihadi@gmail.com 

 

Abstrak 

Masuknya agama Buddha di Wilayah Ngadirorojo pada tahun 1980. Peranan Bhikkhu 

Jina Palo yang memberikan tanah dan membangun vihara di wilayah Mlokomanis Wetan. 

Masuknya agama Buddha pada waktu itu diterima dengan baik oleh masyarakat, terbukti 

dengan banyaknya pemeluk agama Buddha. Agama Buddha di wilayah kecamatan Ngadirojo 

mengalami pasang surut perkembangannya. Sejak kedatangan Bhikkhu Jinapalo membawa 

pengaruh yang sangat besar terhadap perkembangan agama Buddha di wilayah Ngadirojo. 

Perkembangan agama Buddha tidak terlepas dari para tokoh agama Buddha. Pada tahun 1980 

masyarakat menerima dengan baik masuknya agama Buddha di wilayah tersebut. Pada waktu 

itu para Bhikkhu melakukan pembinaan kepada umat yang berada di wilayah Ngadirojo. 

Akan tetapi pada saat ini agama Buddha mengalami Penurunan yang diakibatkan dari 

kurangnya perhatian dari berbagai pihak, dan kurangnya pembinaan yang dilakukan. Umat 

Buddha di wilayah Ngadirojo saat ini mengalami penurun. Umat Buddha di wilayah 

Ngadirojo melakukan beberapa ritual yaitu: Puja Bhakti, Dhammadesa, Meditasi, Pathidana, 

Anjangsana. 

 
Kata kunci: Perkembangan dan Ritual Agama Buddha 

 

Abstrack 

The entry of Buddhism in the Ngadirorojo Region in 1980. The role of the monk Jina 

Palo who gave land and built a monastery in the Mlokomanis Wetan region. The entry of 

Buddhism at that time was well received by the public, as evidenced by the large number of 

Buddhists. Buddhism in the Ngadirojo district has experienced ups and downs in its 

development. Since the arrival of Bhikkhu Jinapalo had a profound influence on the 

development of Buddhism in the Ngadirojo region. The development of Buddhism is 

inseparable from the figures of Buddhism. In 1980 the community welcomed the entry of 

Buddhism into the region. At that time the monks were giving guidance to devotees in the 

Ngadirojo region. However, at this time Buddhism has decreased due to lack of attention 

from various parties, and lack of guidance done. Buddhists in the Ngadirojo region are now 

experiencing a decline. Buddhists in the Ngadirojo region perform several rituals, namely: 

Puja Bhakti, Dhammadesa, Meditation, Pathidana, Anjangsana. 

 

Keywords: Development and Ritual of Buddhism 

 

Pendahuluan 

Bangsa Indonesia merupakan bangsa 

yang tersebar dari Sabang sampai 

Merauke, terdiri dari bermacam suku 

bangsa, budaya, ras dan agama. Kondisi 

masyarakat seperti ini jika berjalan serasi 

dan harmonis akan menciptakan integrasi 

sosial. Jika tidak, terjadilah disintegrasi 

sosial atau konflik sosial. Pengaruh 

kemajemukan masyarakat yang perlu 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

70 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

diperhatikan karena dapat menimbulkan 

konflik sosial adalah munculnya sikap 

primordial (primordialisme) yang 

berlebihan dan stereotip etnik. 

Masyarakat Indonesia dikenal 

kemajemukannya, baik dari sisi etnis 

maupun budaya serta agama dan 

kepercayaannya. Kemajemukan juga 

menjangkau pada tingkat kesejahteraan 

ekonomi, pandangan politik serta 

kewilayahan, yang semua itu 

sesungguhnya memiliki arti dan peran 

strategis bagi masyarakat Indonesia. 

Meski demikian, secara bersamaan 

kemajemukan masyarakat harus disikapi 

dengan baik. Karena dapat membawa 

dalam rangka penggalian, pengelo1aan, 

serta pengembangan potensi bagi bangsa 

Indonesia untuk menapaki jenjang masa 

depannya. 

Kemajemukan masyarakat Indonesia 

dapat berpotensi membantu bangsa 

Indonesia untuk maju dan berkembang 

bersama. Sebaliknya, jika kemajemukan 

masyarakat tersebut tidak dikelola dengan 

baik, maka akan menyuburkan berbagai 

prasangka negatif antar individu dan 

kelompok masyarakat yang akhirnya 

dapat merenggangkan ikatan solidaritas 

sosial. Kemajemukan yang berada di 

Indonesia salah satunya agama. 

Setiap etnik, agama dan suku bangsa 

meyakini bahwa nilai-nilai budaya yang 

lahir, tumbuh dan dikembangkan oleh 

etnik tersebut adalah yang paling baik. 

Anggapan bahwa setiap kebudayaan atau 

segala sesuatu yang lahir dari masing-

masing suku, bangsa atau etnik adalah 

yang terbaik maka lahirlah stereotipe, 

yaitu pandangan negatip terhadap budaya 

lain. Begitu juga dengan agama, bahwa 

agama yang dianut oleh individu 

merupakan agama yang terbaik baginya 

(Basuki, 2008: 1). 

Agama merupakan sistem 

kepercayaan kepada Yang Mutlak dimana 

memiliki pengaruh terhadap pemikiran 

dan perilaku penganutnya. Perbedaan 

konsep mengenai Yang Mutlak 

menimbulkan beraneka ragam agama dan 

kepercayaan. Di Indonesia pada saat ini 

ada enam agama yang diakui oleh Negara 

yaitu: Islam, Kristen, Katolik, Hindu, 

Buddha dan Konghucu. Memeluk suatu 

agama adalah hak bagi setiap individu, 

sebagaimana dinyatakan dalam Pasal 29 

UUD 1945 serta Pasal 18 Deklarasi 

Universal PBB tentang Hak Asasi 

Manusia bahwa negara menjamin 

kebebasan beragama bagi warga 

negaranya.  

Agama atau kepercayaan yang 

dianut oleh setiap warga negara 

Indonesia, secara natural membawa 

ajaran tentang apa dan bagaimana 

seharusnya seorang pemeluk agama atau 

kepercayaan itu berpikir dan berperilaku 

dalam kehidupannya di dunia. Agama 

atau kepercayaan juga berisi ajaran 

tentang kehidupan setelah kematian yang 

sangat ditentukan oleh ketaatannya 

kepada ajaran agamanya di dunia. Setiap 

agama mengalami perkembangannya 

masing-masing. 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

71 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

Dalam masyarakat yang beragam 

budaya, suku dan agama keharusan 

mengedepankan kesamaan adalah sebuah 

keniscayaan dari pada selalu mencari 

perbedaan. Modal ini cukup efektif 

sehingga nilai-nilai budaya dan agama 

ditempatkan dalam posisinya sebagai 

motivasi bagi upaya membangun sebuah 

pluralitas dan multikultural yang 

merupakan aset bangsa (Wasid, Gus Dur 

2010: 116).  

Kegiatan keagamaan Buddha tidak 

terlepas dari pelaksanaan ritual dilakukan 

setiap masyarakat. Secara leksikal, ritual 

adalah “bentuk atau metode tertentu 

dalam melakukan upacara keagamaan 

atau upacara penting atau tatacara dalam 

bentuk upacara”. Makna dasar ini 

menyiratkan bahwa, disatu sisi aktivitas 

ritual berbeda dari aktifitas biasa, terlepas 

dari ada tidaknya nuansa keagamaan atau 

kekhidmatan.  Sementara ritual menurut 

Gluckman adalah kategori upacara yang 

lebih terbatas, tetapi secara simbolis lebih 

kompleks, karena ritual menyangkal 

urusan sosial dan psikologis yang lebih 

dalam (Tsuwaibah, 2011: 44). 

Van Gennep menjelaskan bahwa 

semua kebudayaan memiliki suatu 

kelompok ritual yang memperingati masa 

peralihan individu dari suatu status sosial 

ke status sosial yang lain. Dalam setiapp 

ritual penerimaan terdapat tiga tahap 

yaitu perpisahan, peralihan, dan 

penggabungan. Pada tahap perpisahan, 

individu dipisahkan dari suatu tempat 

atau kelompok atau status; dalam tahap 

peralihan, individu disujikan dan menjadi 

subjek bagi prosedur-prosedur 

perubahan; sedangkan pada masa 

penggabungan individu secara resmi 

ditempatkan pada suatu tempat atau 

kelompok atau status yang baru 

(Dhavamony, 1995: 179). 

Ritual dapat dibedakan menjadi 

empat macam yaitu tindakan magi, 

tindakan religius, ritual konstitutif, dan 

ritual faktitif. Tindakan magi dikaitkan 

dengan penggunaan bahan-bahan yang 

bekerja karena daya-daya mistis; tindakan 

religius, kultus para leluhur juga bekerja 

dengan cara tersebut; ritual konstitutif 

yang mengungkapkan atau mengubah 

hubungan sosial dengan merujuk pada 

pengertiian-pengertian mistis, sehingga 

upacara-upacara kehidupan menjadi khas; 

ritual faktitif yang meningkatkan 

produktivitas atau kekuatan, atau 

pemurnian dan perlindunga , atau dengan 

cara lain meningkatkan kesejahteraan 

materi suatu kelompok (Dhavamony, 

1995: 175). 

Ritual sebagai kontrol sosial 

bermaksud mengontrol perilaku dan 

kesejahteraan individu demi dirinya 

sendiri sebagai individu ataupun individu 

bayangan. Hal ini dimaksudkan untuk 

mengontrol dengan cara konservatif, 

perilaku, keadaan hati, perasaan dan 

nilai-nilai dalam kelompok demi 

komunitas secara keseluruhan 

(Dhavamony, 1995: 180). 

Agama Buddha berasal dari negara 

India. Pendiri agama Buddha adalah 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

72 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

Pangeran Siddharta Gautama, anak dari 

Raja Suddhodana dan Ibu Dewi 

Mahamaya dari kerajaan Kapilavastu. 

Setelah menikah dengan Yasodhara dan 

mempunyai anak bernama Rahula, Beliau 

menyadari bahwa hidup adalah 

penderitaan. Selanjutnya Pangeran 

Siddharta Gautama meninggalkan 

kehidupan rumah tangga menjadi petapa 

yang akhirnya mendapatkan penerangan 

sempurna dan menjadi Buddha (Yang 

Tercerahkan) (Samad, 1990: 35-37). 

Selama kurun waktu 45 tahun 

Buddha Gautama membabarkan ajaran 

dan memperoleh banyak pengikut. Ajaran 

Buddha tersebar di berbagai negara 

antara lain India, Tiongkok, Tibet, Korea, 

Vietnam, Myanmar, Muangthai, 

Indonesia dan bahkan sampai ke dunia 

Barat. Salah satu pelopor agama Buddha 

adalah Dalai Lama dari Tibet. Dalai 

Lama merupakan pemimpin spiritual dari 

generasi ke generasi. Saat ini sudah Dalai 

Lama yang ke empat belas. Beliau selalu 

katakan, sungguh mengagumkan bahwa 

ada bermacam-macam agama dan tidak 

hanya agama, tetapi juga kepercayaan 

duniawi di dunia ini karena, seperti 

contoh makanan, jika hanya ada satu 

makanan tersedia untuk semua orang, itu 

akan sangat membosankan dan itu tidak 

akan cocok untuk semua orang. Sama 

seperti tata kepercayaan, apa yang cocok 

untuk seseorang mungkin sama sekali 

tidak cocok dengan orang lain. Menurut 

Dalai Lama bahwa agama yang terbaik 

adalah agama yang berhasil membantu 

seseorang untuk menjadi yang lebih baik 

(Berzin, 2011: 5). 

Secara umum, ajaran Beliau 

dirumuskan dalam Empat Kebenaran 

Mulia, yang mengatakan bahwa hakikat 

hidup ini memang Dukkha,yang secara 

hafiah diterjemahkan sebagai 

penderitaan. Akar dari dukkha adalah 

tanha atau napsu keinginan rendah. 

Tanha sebagai penyebab kelahiran 

berulang-ulang yang di dalamnya terjadi 

usia tua, sakit, dan kematian. Buddha 

kemudian memberikan resep 

menghilangkan tanha secara bertahap, 

yakni berupa suatuu jalan spiritual yang 

disebut dengan Jalan Mulia Beruas 

Delapan (Taniputera, 2005: 28). 

Dalam kehidupan bermasyarakat, 

manusia sebagai mahkluk sosial berperan 

sebagai anggota masyarakat dan 

mengedepankan kepentingan umum 

daripada kepentingan pribadi. Adapun 

ego atau “keakuan” sering muncul ketika 

berhadapan dengan banyak orang. 

Terdapat dua cara menurut ajaran Buddha 

dalam mengatasi keegoan diri. Pertama, 

dengan cara introspeksi ke dalam diri 

sendiri, dengan belajar bagaimana 

menenangkan pikiran, dengan cara 

mengarahkannya ke satu titik. Kemudian 

melihat ke dalam hakikat pikiran itu 

sendiri sehingga dapat membedakan 

antara yang benar dan salah. Pada saat 

yang sama,  dapat mulai membuka  diri 

bagi orang lain melalui kedermawanan. 

Kedermawanan bukan hanya dalam hal 

materi tetapi juga dengan memberikan 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

73 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

waktu, memberikan pemahaman, 

memberikan tempat kepada orang lain, 

siap membantu orang lain. Dalai Lama 

mengatakan bahwa hendaknya manusia 

selalu mengembangkan kebaikan. Hati 

yang baik adalah hati yang perduli 

kepada orang lain, bukan saja kepada diri 

kita sendiri (Singh, 2007: 3). 

Dalai lama XIV merupakan salah 

satu dari lima tokoh dunia yang 

berpengaruh dan mempunyai sifat 

kepemimpinan yang tinggi. Dalai lama 

XIV merupakan pemimpin spiritual 

tertinggi Tibet dan tokoh perdamaian 

dunia. Beliau lahir pada tahun 1934 di 

Desa Takster, Tibet. Dalai Lama XIV 

menyerukan perdamaian dunia yang terus 

menerus, dan memperjuangkan 

kebebasan hidup dan beragama, 

khususnya untuuk masyarakat Tibet dari 

penjajah China. Nilai-nilai yang 

dikembangkan adalah pesan universal 

tentang kebebasan, cinta kasih dan 

kebaikan hati dimanapun manusia berada. 

Dunia ini kecil, sehingga manusia harus 

belajaar hidup harmonis dan damai, baik 

dengan sesama atau dengan alam. 

Implikasi terhadap tingkah laku 

pengikutnya antara lain ajarannya tidak 

hanya penganut agama Buddha, tetapi 

masyarakat dunia terinspirasi oleh Dalai 

Lama XIV untuk menyerukan 

perdamaian dunia tanpa henti dan turut 

merasakan penderitaan orang lain seperti 

penderitaan sendiri (Nairatmya). Dalam 

bidang pendidikan, pendidikan utama 

dikembangkan adalah pendidikan 

penghayatan dan olah batin. Doktrin 

ajarannya adalah “setiap makhluk di 

dunia ini adalah percikan dari sinar 

Tuhan, sehingga setiap manusia harus 

menyayangi setiap makhluk seperti 

menyayangi diri sendiri” (Zazuli, 2009: 

115). 

Metode Penelitian 

 Penelitian ini menggunakan 

pendekatan studi kualitatif. Disebut 

kualitatif karena sifat data yang 

dikumpulkan bercorak kualitatif, bukan 

kuantitatif, karena tidak mengunakan 

alat-alat pengukur,Penelitian kualitatif ini 

berupaya mengungkapkan permasalahan-

permasalahan yang dibawa ke dalam 

bentuk penyelesaiannya. Peneliti 

berusaha memahami arti peristiwa dan 

kaitannya terhadap sumber penelitian 

(Nasution, 1996: 1). 

Penelitian ini dilaksanakan di 

Kecamatan Ngadirojo Kabupaten 

Wonogiri. Alasan pemilihan tempat 

penelitian karena di wilayah tersebut 

salah satu pelopor kebangkitan Agama 

Buddha pernah singgah di tempat tersebut 

dan perkembangan dan ritual Agama 

Buddha yang ada di wilayah tersebut 

sekarang ini seperti apa. Penelitian 

dilakukan selama 5 bulan, mulai bulan 

Agustus sampai dengan November. 

Teknik penentuan sampel bola salju 

ini digunakan jika jumlah sampel yang 

diketahui sedikit. Dari sampel yang 

sedikit tersebut peneliti mencari informasi 

sampel lain dari yang dijadikan sampel 

terdahulu, sehingga makin lama jumlah 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

74 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

sampelnya makin banyak. Seperti bola 

salju yang menggelinding makin lama 

bola salju tersebut makin besar (metode 

penelitian non probabilitas) (Nasution, 

1996:1). 

Snowball sampling adalah cara yang 

efektif untuk membangun kerangka 

pengambilan sampel yang mendalam, 

dalam populasi yang relatif kecil, yang 

masing-masing orang cenderung 

melakukan hubungan satu dan lainnya. 

Dalam pengambilan sampel ini, peneliti 

menentukan satu atau lebih individu atau 

tokoh kunci dan meminta dia untuk 

menyebut orang-orang lain yang pada 

gilirannya dapat ditemui. Pengambilan 

sampel demikian sangat berguna untuk 

studi jaringan sosial, karena objeknya 

adalah menemukan orang-orang yang 

dikenal individu atau tokoh kunci dan 

bagaimana mereka saling mengenal. 

Pengambilan sampel demikian sangat 

bermanfaat dalam studi populasi kecil, 

terikat, atau populasi yang unik, seperti 

para anggota kelompok elit, para wanita 

karir, tokoh politik, tokoh keagamaan, 

kelompok migran, kelompok kesukuan, 

atau suatu komunitas lebih kecil seperti 

sebuah dusun, sebuah kota kecil. 

Menemui dan mewawancarai seseorang 

secara mendalam, kemudian meminta 

orang tersebut menyebutkan orang lain 

dalam jaringannya adalah lazim dilakukan 

dalam penelitian dengan pengambilan 

sampel yang demikian. Pengambilan 

sampel bola salju sering digunakan dalam 

studi komunitas.  

 Sampel bola salju juga dapat 

digunakan untuk pengambilan sampel 

dari suatu bagian populasi atau sampel 

yang lebih besar. Dalam hal demikian, 

sampel bola salju digunakan untuk suatu 

atau beberapa fokus dari sebuah 

penelitian yang berskala lebih besar. 

Misalnya, sampel untuk kelompok-

kelompok petani dan buruh pabrik yang 

diperlakukan dengan pendalaman dalam 

suatu penelitian terhadap atau dalam 

suatu komunitas yang lebih luas. 

 Dalam penelitian ini yang diajadikan 

sebagai sampel  adalah  tokoh masyarakat 

(sesepuh) yang biasa meberikan informasi 

tentang agama Buddha di Kecamatan 

Ngadirojo Kabupaten Wonogiri. 

Diangkatnya tokoh umat Buddha 

dikarenakan sebagai tokoh kunci yang 

dapat memberikan informasi secara valid 

tentang perkembangan dan ritual agama 

Buddha di desa Mlokomanis Kecamatan 

Ngadirojo Kabupaten Wonogiri. Melihat  

keterbatasan  peneliti  dan  pendekatan  

penelitian  yang digunakan,  maka  

sampel  penelitian  ditentukan  

berdasarkan  ciri  dan karakteristik 

tertentu. Adapun ciri dan karekteristik 

yang digunakan yaitu:  

1. Tokoh umat Buddha . 

2. Tokoh masyarakat. 

 Kriteria  ini  dipilih  untuk  lebih  

memudahkan  dan  memfokuskan 

penelitian  pada  satu daerah.  Penentuan  

sampel  dilakukan  peneliti  dengan 

menggunakan  kriteria  yang  telah  

disebutkan  di atas. Hal tersebut  



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

75 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

dilakukan agar peneliti lebih mudah 

dalam melakukan penelitian. Sumber 

data dalam penelitian ini adalah rekaman 

cerita dari tokoh agama, dokumen, dan 

sumber lain sebagai data tambahan. Data 

dalam penelitian ini bisa berupa hasil 

rekaman, data tertulis berupa 

wawancara, foto, (Nasution, 1996:1). 

 Teknik atau metode pengumpulan 

data adalah suatu cara untuk 

mengumpulkan keterangan-keterangan 

dalam suatu penelitian. Penelitian ini 

menggunakan teknik atau metode 

pengumpulan data dengan beberapa 

teknik sebagai berikut: 

1. Metode Interview 

Interview dapat dipandang 

sebagai metode pengumpulan data 

dengan jalan tanya jawab sepihak 

yang dikerjakan dengan sistematik 

dan berlandaskan pada tujuan 

penelitian. Wawancara dilakukan 

dalam penelitian ini adalah 

wawancara dalam bentuk wawancara 

mendalam (in-depth interview). 

Wawancara dimaksudkan untuk 

memperoleh data mengenai seputar 

permasalahan penelitan yang lengkap 

dan mendalam (Moleong, 2001: 175). 

Metode ini digunakan untuk 

mendapatkan informasi atau data 

tentang Perkembangan Dan Ritual 

Agama Buddha di Kecamatan 

Ngadirojo Kabupaten Wonogiri. 

2. Observasi (Pengamatan) 

Metode observasi adalah 

metode yang biasa diatrikan sebagai 

pengamatan dan pencatatan yang 

dilakukan dengan sistematis terhadap 

fenomena-fenomena yang diselidikin 

(Moleong, 2001: 180).  

3. Dokumentasi 

  Metode dokumentasi 

merupakan metode pendukung dalam 

penelitian yang akan dilakukan. 

Metode dokumentasi adalah mencari 

data mengenai hal-hal variabel berupa 

catatan, transkrip, buku, surat kabar, 

majalah prasasti notulen dan 

sebagainya (Suharsini Arikunto, 

2009: 188). Metode ini digunakan 

untuk mendapatkan data mengenai 

keadaan Geografis, keadaan 

keagamaan dan keadaan penduduk, di 

Kecamatan Ngadirojo Kabupaten 

Wonogiri. 

Analisis data menurut Patton 

(Moleong, 2000: 103) merupakan 

proses mengatur  urutan  data,  

mengorganisasikannya  ke  dalam  

suatu  pola, kategorisasi, dan satuan 

uraian dasar. Menurut Bogdan dan 

Biklen (Moleong, 2007:  248)  analisis  

data  adalah  upaya  yang dilakukan  

dengan  jalan  bekerja dengan  data,  

mengorganisasikan  data,  memilah-

milahnya  menjadi  satuan yang  dapat  

dikelola,  mensintesisnya,  mencari  

dan  menemukan pola, menemukan 

apa yang penting dan apa yang 

dipelajari, dan memutuskan apa yang 

dapat diceriterakan pada orang lain. 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

76 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

Teknik  analisis  data  yang  digunakan  

dalam  penelitian  ini  adalah mengacu 

pada konsep Milles & Huberman 

dalam Moleong (1992: 20) yaitu 

interaktive model yang 

mengklasifikasikan analisis data 

dalam tiga langkah, yaitu : 

1. Reduksi data (Data Reduction ) 

Reduksi  data  yaitu  suatu  proses  

pemilahan,  pemusatan  perhatian  

pada penyederhanaan, pengabstrakan 

dan transformasi data kasar yang 

muncul dari catatan-catatan tertulis di 

lapangan.  

2. Penyajian data ( Display Data) 

Data  ini  tersusun  sedemikian  rupa  

sehingga  memberikan  kemungkinan 

adanya penarikan kesimpulan dan 

pengambilan tindakan. Adapun 

bentuk yang lazim digunakan pada 

data kualitatif terdahulu adalah dalam 

bentuk teks  naratif.  

3. Penarikan kesimpulan (Verifikasi) 

Dalam  penelitian  ini  akan  

diungkap  mengenai  makna  dari  

data  yang dikumpulkan. Dari data 

tersebut akan diperoleh kesimpulan 

yang tentatif, kabur,  kaku  dan  

meragukan,  sehingga  kesimpulan  

tersebut  perlu diverifikasi.  

Verifikasi  dilakukan  dengan  

melihat  kembali  reduksi  data 

maupun  display  data  sehingga  

kesimpulan  yang  diambil  tidak 

menyimpang.  

 Proses Analisis data dilakukan 

dengan menelaah seluruh data yang 

diperoleh dari wawancara, pengamatan 

dalam lapangan, dan dokumen resmi. 

Data tersebut akan dibuat abstraksi atau 

rangkuman inti. Untuk mendapatkan hasil 

analisa data atau kesimpulan hasil 

penelitian mengunakan teknik triangulasi 

yaitu melibatkan tokoh masyarakat dan 

umat Buddha yang di gunakan sebagai 

sumber (data yang di peroleh) dan analisa 

dari penulis sendiri, sehingga 

menghasilkan akhir kesimpulan yang 

dapat dipertangungjawabkan. 

 Pengambilan kesimpulan pada 

penelitian menggunakan Triangulasi yaitu 

dengan menggunakan teknik 

mengumpulkan tokoh masyarakat yang 

berada di tempat penelitian kemudian 

peneliti itu sendiri dan oleh penguji 

sehingga ini disebut triangulasi karena 

kesimpulan yang di ambil bukan 

kesimpulan sepihak melainkan 

kesimpulan dari beberapa pihak. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Sejarah masuknya agama Buddha di 

Kecamatan Ngadirojo 

 Perkembangan agama Buddha mulai 

terlihat sejak tahun 1960’an. Agama 

Buddha mulai menjadi agama resmi di 

Indonesia pada tahun 1967. Pada waktu 

itu perkembangan agama Buddha sangat 

pesat hingga masuk ke daerah-daerah 

salah satunya di wilayah Ngadirojo. 

 Berdasarkan hasil wawancara dengan 

beberapa responden, dapat dideskripsikan 

bahwa, pada sekitar tahun 1980 an, di 

Desa Mloko Manis Wetan terdapat hutan 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

77 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

belantara yang berada dipinggir Dusun 

Wonorejo 

 “pada tahun 1980 an, ing Wonorejo 

kene ana alas gung liwang-liwung, sing 

miturut critane neng jero alas kui mau 

ana sendang utowo sumber sing cacahe 

ana songo, mula diarani sendang songo”. 

(wawancara dengan Mbah Saman, 3 

September 2016). 

 Hal ini juga dibenarkan oleh Mbah 

Sandiyo, bahwa pada sekitar tahun 1980 

an tersebut Sendang Songo menjadi 

tempat yang banyak dicari oleh 

masyarakat, baik dari daerah Wonogiri  

maupun dari berbagai daerah lainnya. 

 “Sekitar tahun 1980, Sendang Songo 

iki wujude pancen ijik alas gung liwang-

liwung, trus miturut cerito ana pulung 

sing tumibo neng alas kui, banjur digoleki 

jebul neng sendang kene, sak bare ana 

Pulung kui mau, banyu soko sumber sing 

cacahe songo kui iso dadi tombo, ana 

sing gudiken langsung mari, ana sing 

lara banget trus diombeni dadi mari lan 

akeh conto liyane” (wawancara dengan 

Mbah Sandiyo, tanggal 3 September 

2016). 

 Diawali dari seorang Bhikkhu yang 

berasal dari Jakarta terhadap keberadaan 

Sendang Songo, maka datanglah Seorang 

Bhikkhu yang bernama: Jhina Palo.  

 “kirang langkung tiga wulan, 

Bhikkhu Jhina Palo madosi panggenan 

Sendang Songo mriki, saksampunipin 

kepanggih, Bhikkhu Jhina Palo 

nglampahi meditasi teng mriki, sak 

lajenge pinten-pinten wulan Bhikkhu Jina 

Palo manggen wonten mriki, ngajaraken 

Agami Buddha” (wawancara dengan 

Mbah Saman, tanggal 11 September 

2016). 

 Hal ini juga dibenarkan oleh Mbah 

Sandiyo, bahwa agama Buddha masuk di 

Daerah Ngadirojo ini sekitar tahun 1980 

an. Keberadaan Bhikhu Jina palo 

membawa pengaruh besar terdahap 

perkembangan agama Buddha di wilayah 

Ngadirojo. Agama Buddha pada waktu itu 

dapat berkembang dengan baik.  

 Karena banyak masyarakat yang 

mengikuti ajaran Buddha, dan peran 

Bhikkhu Jina Palo, akhirnya Bhikkhu 

Jhina Palo membeli tanah Sendang Songo 

yang merupakan tanah milik pemerintah 

Mloko Manis Wetan. 

 “Diewaki dening pak Citro Modo, 

lemah iki dituku dening Bhikkhu Jhina 

Palo (wawancara dengan Mbah Saman, 

tanggal 4 Oktober 2016). 

 Setelah tanah dibeli oleh bapak Citro 

Modo, kemudian di tempat tersebut 

dibangun sebuah Vihara, yang dinamakan 

Bodhi Loka, yang artinya kurang lebih 

Vihara yang menjadi penerangan Dunia. 

Pada awalnya Vihara tidak dibangun 

sebagus dan semegah sekarang ini, akan 

tetapi Vihara berwujud bangunan 

sederhana, yang difungsikan untuk 

bermeditasi dan mendengarkan ceramah 

ataupun wejangan dari Bhikkhu Jhina 

Palo, bukan hanya umat Buddha yang 

datang untuk mendengarkan ceramah 

Bhikkhu tersebut, akan tetapi orang-orang 

yang berkunjung ke Sendang Songo 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

78 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

dengan tujuan tertentu juga ikut 

mendengarkan ceramah Bhikkhu tersebut. 

 “Pirang-pirang tahun mbabarke 

agama Buddha neng kene, sak teruse 

Bhikkhu Jina Palo banjur bali meneh 

menyang Jakarta, terus vihara iki di 

rumati dening masyarakat Ngadirojo 

kene, terus teko meneh Bhikkhu soko 

Jakarta kang asmane Bhikkhu Jina Ramo. 

sing ugo mbabarke agama Buddha neng 

Kepyar kene, sak jeroning agama Buddha 

ngremboko neng Ngadirojo lan Wonogiri, 

Sendang Songo ugo soyo ngremboko” 

(wawancara dengan Mbah Satimin, 

tanggal 18 Oktober 2016). 

 Pada saat sekarang ini Vihara Bodhi 

Loka sudah mengalami renovasi berkali-

kali, diantaranya dibangun sebuah gapura 

oleh salah satu pengunjung Sendang 

Songo sebagai bentuk rasa syukur karena 

apa yang telah diinginkan atau dicita-

citakan telah terwujud, selain itu Vihara 

Bodhi Loka pada tahun 2013 juga 

mendapatkan hibah dana dari pemerintah 

provinsi, yakni bantuan dari Kemenag 

Dirjen Bimas Buddha Provinsi Jawa 

Tengah. 

 Sendang Songo merupakan sebuah 

sumber mata air, yang tidak pernah mati, 

artinya walaupun musim kering dan 

kemarau panjang, air di Sendang Songo 

terus mengalir, meskipun letaknya tidak 

begitu jauh dari pemukiman penduduk, 

akan tetapi penduduk di Dusun Wonorejo 

tidak ada yang menyalurkan air dari 

Sendang Songo kerumah-rumah. 

Sehingga air dari sendang songo murni 

mengalir menuju ke area persawahan 

penduduk, pada saat sekarang sendang 

songo sudah dibangun sedemikian rupa, 

artinya sumber mata air tersebut tidak 

dibiarkan begitu saja, tetapi sudah 

dibangun secara permanen menggunakan 

semen, berikut ini adalah foto sendang 

songo pada saat sekarang: 

Gambar 1: Sendang Songo pada saat 

sekarang 

 

(sumber: data Primer 2016) 

 Begitu manjurnya air yang berasal 

dari Sendang Songo tersebut, sehingga 

berduyun-duyun orang yang mencari dan 

membuktikan kebenaran tersebut, 

sehingga datanglah seorang beragama 

Buddha yang berasal dari Jakarta. 

Perkembangan dan Ritual Agama 

Buddha 

 Agama Buddha di wilayah 

kecamatan Ngadirojo mengalami pasang 

surut perkembangannya. Sejak 

kedatangan Bhikkhu Jinapalo membawa 

pengaruh yang sangat besar terhadap 

perkembangan agama Buddha di wilayah 

Ngadirojo. Pada waktu itu juga telah di 

bangun Vihara di Desa Mlokomanis 

Wetan.  



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

79 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

 Perkembangan agama Buddha tidak 

terlepas dari para tokoh agama Buddha. 

Pada tahun 1980 masyarakat menerima 

dengan baik masuknya agama Buddha di 

wilayah tersebut. Pada waktu itu ada 

beberapa Bhikkhu yang melakukan 

Kunjungan ke Vihara Bodhi Loka 

Sendang Songo. Para Bhikkhu melakukan 

pembinaan kepada umat yang berada di 

wilayah Ngadirojo. 

 Akan tetapi lambat laun agama 

Buddha di wilayah tersebut mengalami 

penurunan yang diakibatkan tidak adanya 

pembinaan dari Bhikkhu dan para 

penyuluh agama Buddha. Pada saat ini 

masyarakat sangat membutuhkan 

pembinaan dari tokoh agama Buddha. 

Pembinaan dari Bhikkhu sangat 

membawa peranan terhadap 

perkembangan agama Buddha di wilayah 

tersebut. 

 Vihara Sendang Songo pada 

dasarnya bukanlah nama Vihara, karena 

sebenarnya nama Vihara yang berada di 

kompleks Sendang Songo adalah Bodhi 

Loka. Vihara yang berada di bawah 

naungan MBI atau Majelis Budhayana 

Indonesia tersebut lebih di kenal dengan 

sebutan Vihara Sendang Songo karena 

dibangun tepat di depan Sendang Songo. 

Vihara Sendang Songo tersebut terletak di 

Dususn Wonorejo, Desa Mloko Manis 

Wetan, kurang lebih 4 Km dari kota 

Kecamatan Ngadirojo ke arah timur laut. 

Jalan menuju Vihara Sendang Songo pada 

saat sekarang ini dapat diakses dengan 

kendaraan roda dua ataupun roda empat, 

akan tetapi angkutan umum tidak dapat 

melewati kompleks tersebut, sehingga 

jika pengunjung menggunakan 

transportasi umum, harus turun terlebih 

dahulu di Desa Kepyar, kemudian 

berjalan kaki ataupun naik ojek ke arah 

utara dengan jarak kurang lebih 2 Km. 

Berikut ini adalah gambar Vihara Bodhi 

Loka tersebut: 

Gambar: 2 Papan nama Vihara Bodhi Loka 

 

  (sumber: data Primer, 2016) 

 Terdapat bukti-bukti penginggalan 

bersejarah yang terdapt di komplek 

Sendang Songo. Catatan-catatan 

perjalanan Bhikkhu tersusun rapi di 

dalam buku perjalanannya. Selain itu juga 

terdapat bekas tempat tinggal Bhikkhu di 

Sendang Songo. 

Gambar 4 : Petilasan 

 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

80 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

Gambar 5: Buku Catatan-catatan 

Bhikkhu 

 

 

 

Ritual Masyarakat Buddhis di 

Vihara Bodhi Loka 

Perkembangan agama Buddha di 

wilayah Ngadirojo tidak terlepas dari 

ritual yang dilakukan oleh umat. 

Kegiatan masyarakat Buddhis di 

lingkungan Sendang Songo pada 

dasarnya tidak dapat berpisah dengan 

masyarakat Buddhis di Wonogiri pada 

umumnya dan umat Buddha di 

Ngadirojo. Seperti umat Buddha pada 

umumnya, masyarakat Buddhis di 

Sendang Songo juga melakukan 

berbagai kegiatan ritual keagamaan 

ataupun kegiatan sosial yang lain, 

seperti: 

a. Puja bhakti 

Puja bhakti yang dilakukan 

umat di Vihara Bodhi Loka 

Sendang Songo dilakukan secara 

rutin oleh umat Buddha. Puja 

bhakti dijadwalkan setiap malam 

Selasa dan Jumat. 

“Umat Buddha mriki 

nglampahi sembahyangan saben 

dinten selasa kaliah jumat, 

biasane jam 7 dalu” (wawancara 

dengan Mbah Saman, tanggal 4 

Oktober 2016). 

Senada dengan apa yang 

disampaikan oleh Mbah Saman, 

bahwa bukan hanya umat Buddha 

di Desa Mloko Manis Wetan saja, 

akan tetapi umat Buddha dari 

Ngadirojo umumnya juga hadir 

pada acara Puja bhakti yang 

sudah dijadwalkan: 

“Mboten namung umat 

Buddha ingkang wonten 

Wonorejo mriki, nanging umat 

saking Kepyar ugi rawuh teng 

Sendang Songo mriki tiap malem 

jumat kalih malem Selasa” 

(wawancara dengan Mbah 

Sandiyo, tanggal 8 Oktober 

2016). 

Puja bhakti  yang dilakukan 

oleh Umat Buddha di Sendang 

Songo adalah rangkaian 

pembacaan Parita dan Mantra, 

Puja bhakti dipimpin oleh Pandita 

Buddha, dan jika Pandita 

berhalangan untuk datang, Puja 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

81 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

bhakti dipimpin oleh salah satu 

umat, hal ini seperti yang 

disampaikan oleh Pak Wardi: 

“Umat Buddha mriki saben 

dinten Selasa Kalih Jumat dalu 

ngawontenaken Acara Puja 

bhakti teng njero Vihara Sendang 

Songo mriki, mboten namung 

umat saking Wonorejo, saking 

Kepyar ugi kathah ingkang 

rawuh, rame pokoke” (wawancara 

dengan Pak Wardi, tanggal 10 

Oktober 2016). 

Jadwal Puja bhakti yang sudah 

dijadwalkan setiap malam Jumat 

dan Selasa tidak selalu dihadiri 

oleh seluruh umat, mengingat 

jumlah Umat Buddha yang ada di 

wilayah Ngadirojo sudah tidak 

lagi banyak seperti jaman dahulu, 

selain itu kondisi umat yang 

sudah tergolong sepuh, 

menjadikan acara Puja bhakti 

tidak seramai dahulu. 

“Rikolo tahun 1980’an umat 

Buddha ingkang mriki, 

ngawontenaken acara Puja 

bhakti kathah sanget, nopo melih 

pas Wonten Bhante Dewa Ruci, 

nanging sakniki ingkang sami 

rawuh ngawontenaken Puja 

bhakti mpun mboten kathah kados 

riyin” (wawancara dengan Pak 

Wardi, tanggal 21 Oktober 2016). 

Umat Buddha di wilayah 

Ngadirojo pada dasarnya sangat 

bersemangat untuk mengikuti 

acara keagamaan, akan tetapi 

karena merasa kurang adanya 

pembinaan dari para pengurus, 

sehingga banyak umat Buddha 

yang malas untuk datang ke 

Vihara, seperti yang disampaikan 

oleh Mbah Sandiyo: “Gandeng 

neng kene kui ora ono 

pembinaan, yo ora ono Guru 

agama Buddha yo ora ono 

Bhikkhu, mulo akeh umat sing 

podho ngilang” (wawancara 

dengan Mbah Sandiyo, tanggal 21 

Oktober 2016). 

Puja bhakti yang dilakukan di 

Vihara Sendang Songo dilakukan 

dengan rangkaian kegiatan, 

seperti: menyalakan Lilin dan 

Dupa yang dilanjutkan dengan 

pemimpin Puja bhakti mengajak 

seluruh umat untuk memulai Puja 

bhakti. Berikut ini adalah suasana 

Puja bhakti di Vihara Sendang 

Songo: 

 

Selain Puja bhakti yang 

merupakan rangkaian pembacaan 

parita ataupun mantra, kegiatan 

Ritual lain yang dilakukan oleh 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

82 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

masyarakat Buddhis di 

lingkungan Vihara Sendang 

Songo adalah Dhammadesana. 

b. Dhammadesana 

Dhammadesana merupakan 

bagian dari rangkaian acara dari 

Puja bhakti. Dhammadesana 

ataupun pembabaran ajaran 

Buddha yang biasanya dilakukan 

oleh Pandita ataupun 

Dharmaduta. Pelaksanaan 

Dhammadesana di Vihara Bodhi 

Loka Sendang Songo, dilakukan 

oleh Pandita ataupun 

Dharmaduta, jika tidak ada 

pandita maupun Dharmaduta 

Dhammadesana diberikan oleh 

sesepuh agama Buddha di 

Sendang Songo. 

“Dhammadesana nopo dene 

pembabaran Dharma teng Vihara 

mriki di babarke dening Mbah 

Saman nopo mBah Sandiyo 

ingkang kasebut sesepuh Umat 

Buddha mriki” (wawancara 

dengan Mbah Satimin, tanggal 22 

Oktober 2016). 

Terkait hal tersebut juga 

dibenarkan oleh Mbah Saman, 

bahwa Dhammadesana atau 

pembabaran Dharma diberikan 

oleh Sesepuh di Sendang Songo, 

jika Dharmaduta ataupun Pandita 

tidak ada, berikut penuturannya: 

“Yen ora ana sing nglakoni, yo 

awake dewe, biasane yo aku apa 

mbah Sandiyo sing ngekei ular-

ular menyang umat Buddha” 

(wawancara tanggal 31 Oktober 

2016). 

Pemberian Dhammadesana 

ataupun pembabaran Dharma 

oleh para sesepuh merupakan 

bagian untuk memotivasi umat 

ataupun orang yang hadir di 

Vihara untuk selalu melakukan 

perbuatan yang baik, karena pada 

dasarnya inti ajaran Buddha 

adalah mengajarkan kebaikan, hal 

ini seperti yang disampaikan oleh 

Mbah Sandiyo, bahwa: 

 “kabeh manungso ora 

mandang agamane apa, kabeh 

mesti diajarke marang wong 

tuone kon nglakoni sing apik-

apik, ora ono welinge wong tuo 

sing ngakon gawe crah utawa 

bubrah, semono ugo ajaran 

agama Buddha, inti ajarane ojo 

nglakoni panggawean kang salah, 

lakonono kabecikan” (wawancara 

tanggal 31 Oktober 2016) 

Dhammadesana yang 

disampaikan oleh para Pandita, 

Dharmaduta ataupun sesepuh 

merupakan satu rangkaian yang 

dilakukan pada saat kegiatan Puja 

bhakti, pemberian ular-ular ini 

diberikan juga kepada umat yang 

sedang membutuhkan wejangan, 

hal ini seperti yang disampaikan 

oleh mbah Wardi bahwa: 

“ular-ular kui ora kudu pas 

puja bhakti neng Vihara, nanging 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

83 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

yen ono umat sing lagi nandang 

masalah, mbuh masalah keluargo 

utowo masalah liyane biasane 

pandita utowo sesepuh menehi 

ular-ular supoyo umat luwih 

semangat meneh nglakoni urip” 

(wawancara tanggal 1 November 

2016). 

c. Meditasi 

Meditasi juga merupakan 

salah satu dari rangkaian kegiatan 

Puja bhakti yang dilakukan oleh 

masyarakat Buddha di wilayah 

Sendang Songo, kegiatan yang 

berupa latihan pemusatan pikiran 

ini dilakukan setiap kali puja 

bhakti, bahkan menurut hasil 

wawancara dapat diketahui 

bahwa kegiatan yang paling 

sering dilakukan oleh umat 

Buddha terutama adalah Meditasi. 

Hal ini seperti yang 

disampaikan oleh Mbah Saman 

(wawancara tanggal 1 November 

2016) bahwa:  

“Meditasi utowo kang kasebut 

latihan memusatkan pikiran kui 

sejatine latihan kang paling 

gampang kang diajarke Buddha, 

kabeh uwong bisa nglakoni, ora 

peduli lang wedok, enom,tuo, 

gede, cilik. La umat Buddha neng 

Vihara Bodhi Loka kene kui wis 

tuo-tuo, yen moco parita ora koyo 

wong nom, dadi yen puja bhakti 

sing paling suwe yoiku latihan 

meditasi” 

Melakukan meditasi atau 

pemusatan pikiran yang 

dilakukan oleh umat Buddha 

secara umum adalah 

mengembangkan cinta kasih 

kepada semua makhluk atau yang 

disebut dengan Metabavana, serta 

meditasi pengembangan 

pandangan terang atau 

Vipasanabavana. Meditasi tidak 

hanya dilakukan pada saat puja 

bhakti saja, tetapi dapat dilakukan 

kapan saja tanpa ada ikatan waktu 

dan ruang. 

Bagi orang yang sudah berusia 

tua melatih meditasi merupakan 

hal yang sangat penting, umat di 

wilayah Sendang Songo memiliki 

pemahaman bahwa dengan 

melatih pikiran melalui meditasi 

maka pikiran akan menjadi lebih 

tenang dan damai, jika pikiran 

seseorang tenang dan damai maka 

melakukan aktifitas apapun akan 

menjadi lebih mudah. Hal ini 

seperti yang disampaikan oleh 

Mbah Saman bahwa: 

“Uwong kui yen pikiranne 

tenang, arep makaryo opo wae 

anane among lancer an gampang, 

mergane opo pikirane wis 

semeleh, ora nyalahke siji lan 

sijine, ugo ora ngrekes (pikiran 

yang diliputi oleh keserakaan), 

yen pikirane manungso kui wis 

podho ora serakah, ora 

ngaluamah mulo urip neng 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

84 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

ngalam ndonya iki anane mung 

seneng lan seneng” (wawancara 

tanggal 1 November 2016). 

Meditasi yang dilakukan oleh 

umat Buddha di wilayah Sendang 

Songo, selain meditasi yang 

dilakukan di Vihara umat juga 

melakukan meditasi di rumah 

masing-masing, menurut hasil 

wawancara dapat diketahui 

bahwa meditasi bukan sebuah 

kewajiban yang harus dijalankan 

oleh umat Buddha, tetapi 

kebutuhan akan ketenangan dan 

kedamaian, hal ini seperti yang 

disampaikan oleh Mbah Satimin 

Bahwa: 

“awake dewe wong Buddha 

ayo podo nglakoni siji iki, opo 

ngelatih pikiran utowo meditasi” 

(wawacara tanggal 31 Oktober 

2016). 

Selain itu seperti yang 

disampaikan oleh mbah Sandiyo 

Bahwa: 

“wong Buddha kui lak 

kepenak, nanging ajaran Buddha 

kui mung ngajarke supoyo 

manungso kui yen kepengin 

kepenak uripe kudu nglakoni sing 

jenenge panggawean kang apik-

apik, ora agawe crah lan bubrah, 

pikirane dilatih supoyo tenang, 

pikiran tenang kui iso dilatih soko 

latihan meditasi esuk, sore, awan, 

wengi” (wawancara tanggal 22 

Oktober 2016). 

Meditasi yang dilakukan oleh 

umat Buddha tidak hanya 

dilakukan di Vihara sebagai 

tempat ibadah, akan tetapi 

meditasi juga dilakukan dirumah-

rumah, hal ini seperti yang 

disampaikan oleh mbah Sandiyo 

bahwa: 

“ono ngendi wae, melek 

matane meditasi tujuane opo, 

ngucap syukur dene padang iki 

isih diwenehi urip, arep turu yo 

ngono, matur nuwun dene sak 

dina iki mau iso gawe kabecikan 

opo” (wawancara tanggal 1 

November 2016). 

Hal senada juga disampaikan 

oleh mbah Saman yang 

menyatakan bahwa meditasi tidak 

hanya di Vihara, bahkan dapat 

dilakukan sambil berjalan atau 

beraktifitas yang lain. “Nglatih 

pikiran supoyo tenang kui ora 

kudu silo methekel, nanging karo 

nyambut gawe opo wae pikiran 

kudune yo dilatih supoyo tenang, 

mergo yen pikiran tenang ono 

opo wae ora gampang emosi” 

(wawancara tanggal 1 November 

2016) 

Sehingga dapat dikatakan 

bahwa meditasi yang dilakukan 

oleh umat Buddha di wilayah 

Sendang Songo pada dasarnya 

memiliki tujuan melatih 

ketenangan pikiran, dengan 

memiliki pikiran yang tenang 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

85 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

maka semua aktifitas yang 

dijalani oleh umat Buddha dapat 

berjalan lancar. 

“tujuane wong meditasi kui 

ora supoyo sugih, ora supoyo 

duwe mobil, ora supoyo diwe 

omah tingkat, wong kabeh kui 

mung dangkal ibarate, yen mati 

ora digowo, tujuane wong 

meditasi kui supoyo pikiran 

tenang, yen tenang pikirane 

nyambut gawe lak yo lancar 

dadine” (wawancara dengan 

mbah saman Tanggal: 22 

September 2016). 

d. Patidhana 

Kegiatan yng dilakukan umat 

Buddha di wilayah Ngadirojo 

yaitu Patidhana. Kegiatan ini 

bertujuan untuk mengirimkan doa 

kepada leluhur yang sudah 

meninggal dunia, atau yang 

disebut juga dengan pelimpahan 

jasa. Patidhana ini dilakukan dari 

rumah kerumah salah satu umat 

yang menginginkan untuk 

melakukan pelimpahan jasa 

kepada leluhur. 

Seperti yang disampaikan oleh 

Mbah Saman bahwa Patidhana 

digambarkan seebagai berikut: 

“Patidhana kui ngirim donga 

marang leluhur sing wis ninggal, 

biasane umat sing meh ngirim 

Donga, ngundang konco-konco 

karo romo pandito” ketika umat 

akan melakukan Patidhana, 

seluruh masyarakat dan Romo 

Pandita sebagai pemimpin 

upacara diundang, kemudian 

bersama-sama membacakan doa 

di rumah salah satu umat. 

Bentuk pelimpahan jasa 

biasanya adalah memberikan 

persembahan kepada anggota 

Sangha, membacakan Parita, 

serta memberikan dana (biasanya 

makanan) kepada seluruh 

masyarakat. Banyak manfaat 

yang di dapatkan dengan 

pelaksanaan pelimpahan jasa ini. 

Pelimpahan jasa ini dapat 

membantu makhluk lain. 

Hal yang menarik dari 

kegiatan Patidhana adalah 

penuangan air putih dari gelas 

yang berisi penuh ke dalam gelas 

kosong yang dilakukan oleh 

Romo Pandita sambil 

membacakan Parita Patidana 

dengan makna bahwa “budi apik 

sing dilakoni awake dewe sing 

isih urip iki dirasakde dening 

poro leluhur sing wis ora ono” 

artinya bahwa jasa kebaikan kita 

yang masih hidup di alam 

kehidupan ini dapat dirasakan 

oleh leluhur yang sudah 

meninggal dunia (wawancara 

dengan Pak Saman, tanggal 21 

Oktober 2016). 

Umat yang diundang oleh 

salah satu warga masyarakat yang 

melaksanakan Patidhana, 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

86 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

biasanya sesalu datang tepat 

waktu “kudune ngajeni sopo wae 

sing ngundang, mula kudu teka 

pas wancine acara Patidhana, 

sing isih enom diaturi kanti cara 

gethok tular” (di tuturkan oleh 

Sandiyo, tanggal 21 Oktober 

2016) kalau untuk masyarakat 

Buddhis yang sudah “sepuh” 

biasanya diundang dengan “atur-

atur” kerumah umat sebagai 

bentuk rasa hormat kepada orang 

atau umat yang usianya lebih tua. 

e. Anjangsana 

Anjangsana merupakan 

kegiatan kunjungan dari rumah ke 

rumah. Kegiatan anjangsana yang 

di lakukaan wilayah Sendang 

Songo mengingat jumlah umat 

yang tidak begitu banyak, maka 

kunjungan umat atau Anjangsana 

ini dilakukan untuk saling 

memberikan motivasi atau 

semangat agar umat tidak mundur 

dari hati kepercayaan. Hal ini 

seperti yang dituturkan oleh 

Mbah Sandiyo bahwa: 

“Anjangsana kui penting, 

supaya umat kui ngrasa ora 

dewe, wong umat Buddha kui 

cacahe ora akeh, mula kudu 

pethel disambangi omahe, yen 

disambangi omahe rasane pada 

seneng” (Wawancara dengan 

Mbah Sandiyo, pada tanggal 21 

Oktober 2016) . 

Sehingga dapat dikatakan 

bahwa kegiatan anjangsana yang 

dilakukan oleh umat Buddha di 

daerah Sendang Songo ini 

bertujuan untuk mempererat 

hubungan interpersonal antar 

umat yang satu dengan yang 

lainnya, sehingga muncul rasa 

saling memiliki dan merasa 

senasib sepenanggungan. 

Anjangsana ini juga dapat 

memperkuat hubungan 

persaudaraan antar umat dan 

menciptakan toleransi beragama. 

Dibenarkan oleh Mbah 

Samanbahwa: “yen omahe 

disambangi kanca-kanca kui 

rasane seneng, senenge apa dene 

isih ana wong kang nggatekke 

umat Buddha arepo umat Buddha 

kui cacahe ora akeh” (wawancara 

Tanggal 9 Oktober 2016). 

Dengan demikian dapat 

dijelaskan bahwa sebagai umat 

dan bukan pengurus Vihara akan 

merasa senang jika rumahnya 

dikunjungi oleh para pengurus 

Vihara ataupun sesama umat 

Buddha di daerah Sendang 

Songo. 

Hal ini dibenarkan oleh Pak 

Edy sebagai Kepala Desa di 

Mloko Manis Wetan yang 

memberikan pengarahan dan 

masukan kepada peneliti untuk 

sering melakukan kegiatan 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

87 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

ataupun ritual dalam agama 

Buddha di Sendang Songo: 

“saya menyarankan kepada 

anda, umat Buddha yang masih 

muda-muda harapannya sering 

melakukan kunjungan kepada 

umat Buddha di daerah Mloko 

Manis Wetan ini, karena umat 

Budddha di sana membutuhkan 

bimbingan ataupun arahan dari 

tokoh-tokoh agama. Umat 

Buddha yang tinggal di Mloko 

Manis Wetan ini tingga sedikit, 

karena jarang ada pembinaan dan 

bentuk-bentuk kegiatan 

keagamaan, maka saya katakan 

jumlah penganut agama Buddha 

di Sendang Songo ini jumlahnya 

semakin menurun (Wawancara 

tanggal: 17 Oktober 2016) 

Begitu pentingnya anjangsana 

atau kunjungan dari rumah 

kerumah bagi penganut agama 

Buddha di Sendang Songo. 

Dengan adanya anjangsana ini 

diharapkan dapat menambah 

keyakinan terhadap agama 

Buddha. Hal ini dibenarkan oleh 

mbak Saman yang menyatakan 

bahwa:  

“Anjangsana yang sudah ada 

pada saat ini untuk semakin 

ditingkatkan, karena kalau orang 

yang sudah sepuh dan rumahnya 

sering dikunjungi maka, mereka 

merasa senang dan merasa tidak 

sendiri, karena ada orang yang 

mau memperhatikan dirinya pada 

khususnya dan mau 

memperhatikan agama Buddha 

pada umumnya” (Wawancara 

tanggal 18 Oktober 2016). 

Anjangsana yang dilakukan 

Umat Buddha di wilayah 

Ngadirojo, tidak hanya dilakukan 

oleh Umat yang usianya lebih 

muda kepada umat yang usianya 

lebih tua, akan tetapi umat 

Buddha di wilayah Ngadirojo ini 

saling mengunjungi satu sama 

lain. Seperti yang disampaikan 

oleh Mbah Saman bahwa:“sing 

enom yen dolan nyang omahe 

sing tua, ujupe yo njaluk ular-

ular, nyambangi wong tua, padha 

tilik kawarasan, karo kadang kala 

ngelikake menawa ana jadwal 

puja bhakti utawa jadwal 

pepanggihan ing Vihara. La 

kosok baline sing tua kadang kala 

dolan menyang omahe bocah-

bocah sing isih enom tujuanne 

apa supaya sing enom kui luwih 

sregep mangkat nyang Vihara” 

(wawancara tanggal 1 November 

2016). 

Berdasarkan apa yang 

disampaikan oleh para 

narasumber tersebut di atas, dapat 

dijelaskan bahwa Anjangsana 

yang dilakukan oleh umat Buddha 

ataupun pengurus Vihara di 

Sendang Songo bertujuan untuk 

saling memberikan motivasi agar 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

88 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

umat Buddha di daerah Sendang 

Songo semakin giat dan semangat 

dalam menjalankan ajaran 

Buddha, serta semakin 

termotivasi untuk melaksanakan 

perbagai kegiatan keagamaan 

Buddha. 

 

Kesimpulan 

Berdasarkan hasil dan pembahasan 

dapat disimpulkan bahwa Masuknya 

agama Buddha di Wilayah 

Ngadirorojo pada tahun 1980. Peranan 

Bhikkhu Jina Palo yang memberikan 

tanah dan membangun vihara di 

wilayah Mlokomanis Wetan. 

Masuknya agama Buddha pada waktu 

itu diterima dengan baik oleh 

masyarakat, terbukti dengan 

banyaknya pemeluk agama Buddha. 

Agama Buddha di wilayah 

kecamatan Ngadirojo mengalami 

pasang surut perkembangannya. Sejak 

kedatangan Bhikkhu Jinapalo 

membawa pengaruh yang sangat besar 

terhadap perkembangan agama 

Buddha di wilayah Ngadirojo. Pada 

waktu itu juga telah di bangun Vihara 

di Desa Mlokomanis Wetan. 

Perkembangan agama Buddha tidak 

terlepas dari para tokoh agama 

Buddha. Pada tahun 1980 masyarakat 

menerima dengan baik masuknya 

agama Buddha di wilayah tersebut. 

Pada waktu itu ada beberapa Bhikkhu 

yang melakukan Kunjungan ke Vihara 

Bodhi Loka Sendang Songo. Para 

Bhikkhu melakukan pembinaan 

kepada umat yang berada di wilayah 

Ngadirojo. Akan tetapi pada saat ini 

agama Buddha mengalami Penurunan 

yang diakibatkan dari kurangnya 

perhatian dari berbagai pihak, dan 

kurangnya pembinaan yang dilakukan. 

Umat Buddha di wilayah Ngadirojo 

saat ini mengalami penurun. Umat 

Buddha di wilayah Ngadirojo 

melakukan beberapa ritual yaitu: Puja 

Bhakti, Dhammadesa, Meditasi, 

Pathidana, Anjangsana. 

 

Daftar Pustaka 

 

Dhavamony, Mariasusai. 1995. 

Fenomenologi Agama. Yogyakarta: 

Kanisius 

 

Nasution, 1996. Metode Penelitian 

Naturalistik Kualitatif. Bandung: 

Transito. 

 

Samad, Ulfat Aziz-Us. 1990. Agama-

Agama Besar Dunia. Jakarta: Darul 

Kutubil Islamiah 

 

Singh Karan, Kumar Modi Bhupendra. 

2007. Ajaran-Ajaran Gatsal: 

Mengatasi Prasangka dan Selalu 

Memikirkan Diri Sendiri 

(http://tenzinpalmo.com/gatsal/Issu

e20_Teaching_Indonesian.pdf). 

 

Taniputera, Ivan. 2005. Psikologi 

Kepribadian: Psikologi Barat 

Versus Buddhisme. Yogyakarta: 

Ar-Ruzz. 

 

Tsuwaibah, et.al. 2011. Kearifan Lokal 

Dalam Penaggulangan Bencana, 

Semarang: Pusat Penelitian IAIN 

Walisongo.  

http://tenzinpalmo.com/gatsal/Issue20_Teaching_Indonesian.pdf
http://tenzinpalmo.com/gatsal/Issue20_Teaching_Indonesian.pdf


Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 

 

89 Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 

 

 

Wasid, Gus Dur. 2010. Sang Guru 

Bangsa, Pergolakan Islam, 

Kemanusiaan dan Kebangsaan. 

Yogyakarta: interpena. 

 

Zazuli, Muhammad. 2009. 60 Tokoh 

Dunia Sepanjang Massa. 

Yogyakarta: Narasi. 
 


