Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

RITUAL DAN PEKEMBANAN AGAMA BUDDHA
DI KECAMATAN NGADIROJO KABUPATEN WONOGIRI

Prihadi Dwi Hatmono
STAB Negeri Raden Wijaya Wonogiri

hatmonoprihadi@gmail.com

Abstrak

Masuknya agama Buddha di Wilayah Ngadirorojo pada tahun 1980. Peranan Bhikkhu
Jina Palo yang memberikan tanah dan membangun vihara di wilayah Mlokomanis Wetan.
Masuknya agama Buddha pada waktu itu diterima dengan baik oleh masyarakat, terbukti
dengan banyaknya pemeluk agama Buddha. Agama Buddha di wilayah kecamatan Ngadirojo
mengalami pasang surut perkembangannya. Sejak kedatangan Bhikkhu Jinapalo membawa
pengaruh yang sangat besar terhadap perkembangan agama Buddha di wilayah Ngadirojo.
Perkembangan agama Buddha tidak terlepas dari para tokoh agama Buddha. Pada tahun 1980
masyarakat menerima dengan baik masuknya agama Buddha di wilayah tersebut. Pada waktu
itu para Bhikkhu melakukan pembinaan kepada umat yang berada di wilayah Ngadirojo.
Akan tetapi pada saat ini agama Buddha mengalami Penurunan yang diakibatkan dari
kurangnya perhatian dari berbagai pihak, dan kurangnya pembinaan yang dilakukan. Umat
Buddha di wilayah Ngadirojo saat ini mengalami penurun. Umat Buddha di wilayah
Ngadirojo melakukan beberapa ritual yaitu: Puja Bhakti, Dhammadesa, Meditasi, Pathidana,
Anjangsana.

Kata kunci: Perkembangan dan Ritual Agama Buddha

Abstrack

The entry of Buddhism in the Ngadirorojo Region in 1980. The role of the monk Jina
Palo who gave land and built a monastery in the Mlokomanis Wetan region. The entry of
Buddhism at that time was well received by the public, as evidenced by the large number of
Buddhists. Buddhism in the Ngadirojo district has experienced ups and downs in its
development. Since the arrival of Bhikkhu Jinapalo had a profound influence on the
development of Buddhism in the Ngadirojo region. The development of Buddhism is
inseparable from the figures of Buddhism. In 1980 the community welcomed the entry of
Buddhism into the region. At that time the monks were giving guidance to devotees in the
Ngadirojo region. However, at this time Buddhism has decreased due to lack of attention
from various parties, and lack of guidance done. Buddhists in the Ngadirojo region are now
experiencing a decline. Buddhists in the Ngadirojo region perform several rituals, namely:
Puja Bhakti, Dhammadesa, Meditation, Pathidana, Anjangsana.

Keywords: Development and Ritual of Buddhism

Pendahuluan

Bangsa Indonesia merupakan bangsa
yang tersebar dari Sabang sampai
Merauke, terdiri dari bermacam suku

bangsa, budaya, ras dan agama. Kondisi

masyarakat seperti ini jika berjalan serasi
dan harmonis akan menciptakan integrasi
sosial. Jika tidak, terjadilah disintegrasi
sosial atau konflik sosial. Pengaruh

kemajemukan masyarakat yang perlu

m Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

diperhatikan karena dapat menimbulkan
konflik sosial adalah munculnya sikap
primordial (primordialisme) yang
berlebihan dan stereotip etnik.

Masyarakat Indonesia  dikenal
kemajemukannya, baik dari sisi etnis
maupun budaya serta agama dan
kepercayaannya. Kemajemukan juga
menjangkau pada tingkat kesejahteraan
ekonomi, pandangan politik  serta
kewilayahan, yang semua itu
sesungguhnya memiliki arti dan peran
strategis bagi masyarakat Indonesia.
Meski  demikian, secara bersamaan
kemajemukan masyarakat harus disikapi
dengan baik. Karena dapat membawa
dalam rangka penggalian, pengelolaan,
serta pengembangan potensi bagi bangsa
Indonesia untuk menapaki jenjang masa
depannya.

Kemajemukan masyarakat Indonesia
dapat berpotensi membantu bangsa
Indonesia untuk maju dan berkembang
bersama. Sebaliknya, jika kemajemukan
masyarakat tersebut tidak dikelola dengan
baik, maka akan menyuburkan berbagai
prasangka negatif antar individu dan
kelompok masyarakat yang akhirnya
dapat merenggangkan ikatan solidaritas
sosial. Kemajemukan yang berada di
Indonesia salah satunya agama.

Setiap etnik, agama dan suku bangsa
meyakini bahwa nilai-nilai budaya yang
lahir, tumbuh dan dikembangkan oleh
etnik tersebut adalah yang paling baik.
Anggapan bahwa setiap kebudayaan atau

segala sesuatu yang lahir dari masing-

masing suku, bangsa atau etnik adalah
yang terbaik maka lahirlah stereotipe,
yaitu pandangan negatip terhadap budaya
lain. Begitu juga dengan agama, bahwa
agama yang dianut oleh individu
merupakan agama yang terbaik baginya
(Basuki, 2008: 1).

Agama merupakan sistem
kepercayaan kepada Yang Mutlak dimana
memiliki pengaruh terhadap pemikiran
dan perilaku penganutnya. Perbedaan
konsep  mengenai  Yang  Mutlak
menimbulkan beraneka ragam agama dan
kepercayaan. Di Indonesia pada saat ini
ada enam agama yang diakui oleh Negara
yaitu: Islam, Kristen, Katolik, Hindu,
Buddha dan Konghucu. Memeluk suatu
agama adalah hak bagi setiap individu,
sebagaimana dinyatakan dalam Pasal 29
UUD 1945 serta Pasal 18 Deklarasi
Universal PBB tentang Hak Asasi
Manusia bahwa negara menjamin
kebebasan  beragama bagi  warga
negaranya.

Agama atau kepercayaan yang
dianut oleh setiap warga negara
Indonesia, secara natural membawa
ajaran tentang apa dan bagaimana
seharusnya seorang pemeluk agama atau
kepercayaan itu berpikir dan berperilaku
dalam kehidupannya di dunia. Agama
atau kepercayaan juga berisi ajaran
tentang kehidupan setelah kematian yang
sangat ditentukan oleh ketaatannya
kepada ajaran agamanya di dunia. Setiap
agama mengalami  perkembangannya

masing-masing.

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

Dalam masyarakat yang beragam
budaya, suku dan agama keharusan
mengedepankan kesamaan adalah sebuah
keniscayaan dari pada selalu mencari
perbedaan. Modal ini cukup efektif
sehingga nilai-nilai budaya dan agama
ditempatkan dalam posisinya sebagai
motivasi bagi upaya membangun sebuah
pluralitas dan  multikultural  yang
merupakan aset bangsa (Wasid, Gus Dur
2010: 116).

Kegiatan keagamaan Buddha tidak
terlepas dari pelaksanaan ritual dilakukan
setiap masyarakat. Secara leksikal, ritual
adalah “bentuk atau metode tertentu
dalam melakukan upacara keagamaan
atau upacara penting atau tatacara dalam
bentuk upacara”. Makna dasar ini
menyiratkan bahwa, disatu sisi aktivitas
ritual berbeda dari aktifitas biasa, terlepas
dari ada tidaknya nuansa keagamaan atau
kekhidmatan. Sementara ritual menurut
Gluckman adalah kategori upacara yang
lebih terbatas, tetapi secara simbolis lebih
kompleks, karena ritual menyangkal
urusan sosial dan psikologis yang lebih
dalam (Tsuwaibah, 2011: 44).

Van Gennep menjelaskan bahwa
semua kebudayaan memiliki  suatu
kelompok ritual yang memperingati masa
peralihan individu dari suatu status sosial
ke status sosial yang lain. Dalam setiapp
ritual penerimaan terdapat tiga tahap
yaitu  perpisahan, peralihan, dan
penggabungan. Pada tahap perpisahan,
individu dipisahkan dari suatu tempat

atau kelompok atau status; dalam tahap

peralihan, individu disujikan dan menjadi
subjek bagi prosedur-prosedur
perubahan; sedangkan pada masa
penggabungan individu secara resmi
ditempatkan pada suatu tempat atau
kelompok atau status yang baru
(Dhavamony, 1995: 179).

Ritual dapat dibedakan menjadi
empat macam yaitu tindakan magi,
tindakan religius, ritual konstitutif, dan
ritual faktitif. Tindakan magi dikaitkan
dengan penggunaan bahan-bahan yang
bekerja karena daya-daya mistis; tindakan
religius, kultus para leluhur juga bekerja
dengan cara tersebut; ritual konstitutif
yang mengungkapkan atau mengubah
hubungan sosial dengan merujuk pada
pengertiian-pengertian mistis, sehingga
upacara-upacara kehidupan menjadi khas;
ritual  faktitif yang  meningkatkan
produktivitas atau  kekuatan, atau
pemurnian dan perlindunga , atau dengan
cara lain meningkatkan kesejahteraan
materi suatu kelompok (Dhavamony,
1995: 175).

Ritual  sebagai  kontrol  sosial
bermaksud mengontrol perilaku dan
kesejahteraan individu demi dirinya
sendiri sebagai individu ataupun individu
bayangan. Hal ini dimaksudkan untuk
mengontrol dengan cara konservatif,
perilaku, keadaan hati, perasaan dan
nilai-nilai  dalam  kelompok  demi
komunitas secara keseluruhan
(Dhavamony, 1995: 180).

Agama Buddha berasal dari negara

India. Pendiri agama Buddha adalah

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

Pangeran Siddharta Gautama, anak dari
Raja Suddhodana dan Ibu Dewi
Mahamaya dari kerajaan Kapilavastu.
Setelah menikah dengan Yasodhara dan
mempunyai anak bernama Rahula, Beliau
menyadari bahwa hidup  adalah
penderitaan.  Selanjutnya  Pangeran
Siddharta ~ Gautama  meninggalkan
kehidupan rumah tangga menjadi petapa
yang akhirnya mendapatkan penerangan
sempurna dan menjadi Buddha (Yang
Tercerahkan) (Samad, 1990: 35-37).
Selama kurun waktu 45 tahun
Buddha Gautama membabarkan ajaran
dan memperoleh banyak pengikut. Ajaran
Buddha tersebar di berbagai negara
antara lain India, Tiongkok, Tibet, Korea,
Vietnam, Myanmar, Muangthai,
Indonesia dan bahkan sampai ke dunia
Barat. Salah satu pelopor agama Buddha
adalah Dalai Lama dari Tibet. Dalai
Lama merupakan pemimpin spiritual dari
generasi ke generasi. Saat ini sudah Dalai
Lama yang ke empat belas. Beliau selalu
katakan, sungguh mengagumkan bahwa
ada bermacam-macam agama dan tidak
hanya agama, tetapi juga kepercayaan
duniawi di dunia ini karena, seperti
contoh makanan, jika hanya ada satu
makanan tersedia untuk semua orang, itu
akan sangat membosankan dan itu tidak
akan cocok untuk semua orang. Sama
seperti tata kepercayaan, apa yang cocok
untuk seseorang mungkin sama sekali
tidak cocok dengan orang lain. Menurut
Dalai Lama bahwa agama yang terbaik

adalah agama yang berhasil membantu

seseorang untuk menjadi yang lebih baik
(Berzin, 2011: 5).

Secara umum, ajaran Beliau
dirumuskan dalam Empat Kebenaran
Mulia, yang mengatakan bahwa hakikat
hidup ini memang Dukkha,yang secara
hafiah diterjemahkan sebagai
penderitaan. Akar dari dukkha adalah
tanha atau napsu keinginan rendah.
Tanha sebagai penyebab kelahiran
berulang-ulang yang di dalamnya terjadi
usia tua, sakit, dan kematian. Buddha
kemudian memberikan resep
menghilangkan tanha secara bertahap,
yakni berupa suatuu jalan spiritual yang
disebut dengan Jalan Mulia Beruas
Delapan (Taniputera, 2005: 28).

Dalam kehidupan bermasyarakat,
manusia sebagai mahkluk sosial berperan
sebagai anggota  masyarakat dan
mengedepankan  kepentingan  umum
daripada kepentingan pribadi. Adapun
ego atau “keakuan” sering muncul ketika
berhadapan dengan banyak orang.
Terdapat dua cara menurut ajaran Buddha
dalam mengatasi keegoan diri. Pertama,
dengan cara introspeksi ke dalam diri
sendiri, dengan belajar bagaimana
menenangkan pikiran, dengan cara
mengarahkannya ke satu titik. Kemudian
melihat ke dalam hakikat pikiran itu
sendiri sehingga dapat membedakan
antara yang benar dan salah. Pada saat
yang sama, dapat mulai membuka diri
bagi orang lain melalui kedermawanan.
Kedermawanan bukan hanya dalam hal

materi tetapi juga dengan memberikan

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

waktu, memberikan pemahaman,
memberikan tempat kepada orang lain,
siap membantu orang lain. Dalai Lama
mengatakan bahwa hendaknya manusia
selalu mengembangkan kebaikan. Hati
yang baik adalah hati yang perduli
kepada orang lain, bukan saja kepada diri
kita sendiri (Singh, 2007: 3).

Dalai lama XIV merupakan salah
satu dari lima tokoh dunia yang
berpengarun  dan mempunyai sifat
kepemimpinan yang tinggi. Dalai lama
XIV  merupakan pemimpin spiritual
tertinggi Tibet dan tokoh perdamaian
dunia. Beliau lahir pada tahun 1934 di
Desa Takster, Tibet. Dalai Lama XIV
menyerukan perdamaian dunia yang terus
menerus, dan memperjuangkan
kebebasan  hidup dan  beragama,
khususnya untuuk masyarakat Tibet dari
penjajan  China.  Nilai-nilai  yang
dikembangkan adalah pesan universal
tentang kebebasan, cinta kasih dan
kebaikan hati dimanapun manusia berada.
Dunia ini kecil, sehingga manusia harus
belajaar hidup harmonis dan damai, baik
dengan sesama atau dengan alam.
Implikasi ~ terhadap  tingkah  laku
pengikutnya antara lain ajarannya tidak
hanya penganut agama Buddha, tetapi
masyarakat dunia terinspirasi oleh Dalai
Lama  XIV untuk menyerukan
perdamaian dunia tanpa henti dan turut
merasakan penderitaan orang lain seperti
penderitaan sendiri (Nairatmya). Dalam
bidang pendidikan, pendidikan utama
dikembangkan adalah pendidikan

penghayatan dan olah batin. Doktrin
ajarannya adalah “setiap makhluk di
dunia ini adalah percikan dari sinar
Tuhan, sehingga setiap manusia harus
menyayangi setiap makhluk seperti
menyayangi diri sendiri” (Zazuli, 2009:
115).
Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan
pendekatan studi kualitatif. Disebut
kualitatif ~ karena sifat data yang
dikumpulkan bercorak kualitatif, bukan
kuantitatif, karena tidak mengunakan
alat-alat pengukur,Penelitian kualitatif ini
berupaya mengungkapkan permasalahan-
permasalahan yang dibawa ke dalam
bentuk penyelesaiannya. Peneliti
berusaha memahami arti peristiwa dan
kaitannya terhadap sumber penelitian
(Nasution, 1996: 1).

Penelitian  ini  dilaksanakan di
Kecamatan Ngadirojo Kabupaten
Wonogiri. Alasan pemilihan tempat
penelitian karena di wilayah tersebut
salah satu pelopor kebangkitan Agama
Buddha pernah singgah di tempat tersebut
dan perkembangan dan ritual Agama
Buddha yang ada di wilayah tersebut
sekarang ini seperti apa. Penelitian
dilakukan selama 5 bulan, mulai bulan
Agustus sampai dengan November.

Teknik penentuan sampel bola salju
ini digunakan jika jumlah sampel yang
diketahui sedikit. Dari sampel yang
sedikit tersebut peneliti mencari informasi
sampel lain dari yang dijadikan sampel

terdahulu, sehingga makin lama jumlah

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

sampelnya makin banyak. Seperti bola
salju yang menggelinding makin lama
bola salju tersebut makin besar (metode
penelitian non probabilitas) (Nasution,
1996:1).

Snowball sampling adalah cara yang
efektif untuk membangun kerangka
pengambilan sampel yang mendalam,
dalam populasi yang relatif kecil, yang
masing-masing orang cenderung
melakukan hubungan satu dan lainnya.
Dalam pengambilan sampel ini, peneliti
menentukan satu atau lebih individu atau
tokoh kunci dan meminta dia untuk
menyebut orang-orang lain yang pada
gilirannya dapat ditemui. Pengambilan
sampel demikian sangat berguna untuk
studi jaringan sosial, karena objeknya
adalah menemukan orang-orang Yyang
dikenal individu atau tokoh kunci dan
bagaimana mereka saling mengenal.
Pengambilan sampel demikian sangat
bermanfaat dalam studi populasi Kkecil,
terikat, atau populasi yang unik, seperti
para anggota kelompok elit, para wanita
karir, tokoh politik, tokoh keagamaan,
kelompok migran, kelompok kesukuan,
atau suatu komunitas lebih kecil seperti
sebuah dusun, sebuah kota kecil.
Menemui dan mewawancarai seseorang
secara mendalam, kemudian meminta
orang tersebut menyebutkan orang lain
dalam jaringannya adalah lazim dilakukan
dalam penelitian dengan pengambilan
sampel yang demikian. Pengambilan
sampel bola salju sering digunakan dalam

studi komunitas.

Sampel bola salju juga dapat
digunakan untuk pengambilan sampel
dari suatu bagian populasi atau sampel
yang lebih besar. Dalam hal demikian,
sampel bola salju digunakan untuk suatu
atau beberapa fokus dari sebuah
penelitian yang berskala lebih besar.
Misalnya, sampel untuk kelompok-
kelompok petani dan buruh pabrik yang
diperlakukan dengan pendalaman dalam
suatu penelitian terhadap atau dalam
suatu komunitas yang lebih luas.

Dalam penelitian ini yang diajadikan
sebagai sampel adalah tokoh masyarakat
(sesepuh) yang biasa meberikan informasi
tentang agama Buddha di Kecamatan
Ngadirojo Kabupaten Wonogiri.
Diangkatnya  tokoh ~umat Buddha
dikarenakan sebagai tokoh kunci yang
dapat memberikan informasi secara valid
tentang perkembangan dan ritual agama
Buddha di desa Mlokomanis Kecamatan
Ngadirojo Kabupaten Wonogiri. Melihat
keterbatasan peneliti dan pendekatan
penelitian yang digunakan, maka
sampel penelitian ditentukan
berdasarkan  ciri  dan Kkarakteristik
tertentu. Adapun ciri dan Kkarekteristik
yang digunakan yaitu:

1. Tokoh umat Buddha .
2. Tokoh masyarakat.

Kriteria ini dipilih untuk lebih
memudahkan dan memfokuskan
penelitian pada satu daerah. Penentuan
sampel dilakukan peneliti  dengan
menggunakan  kriteria yang telah

disebutkan di atas. Hal tersebut

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

1.

2.

dilakukan agar peneliti lebih mudah
dalam melakukan penelitian. Sumber
data dalam penelitian ini adalah rekaman
cerita dari tokoh agama, dokumen, dan
sumber lain sebagai data tambahan. Data
dalam penelitian ini bisa berupa hasil
rekaman, data tertulis berupa
wawancara, foto, (Nasution, 1996:1).
Teknik atau metode pengumpulan
data adalah suatu cara untuk
mengumpulkan keterangan-keterangan
dalam suatu penelitian. Penelitian ini
menggunakan teknik atau metode
pengumpulan data dengan beberapa

teknik sebagai berikut:

Metode Interview

Interview dapat dipandang
sebagai metode pengumpulan data
dengan jalan tanya jawab sepihak
yang dikerjakan dengan sistematik
dan berlandaskan pada tujuan
penelitian. Wawancara dilakukan
dalam  penelitian ini  adalah
wawancara dalam bentuk wawancara
mendalam  (in-depth interview).
Wawancara  dimaksudkan  untuk
memperoleh data mengenai seputar
permasalahan penelitan yang lengkap
dan mendalam (Moleong, 2001: 175).
Metode ini  digunakan  untuk
mendapatkan informasi atau data
tentang Perkembangan Dan Ritual
Agama Buddha di Kecamatan
Ngadirojo Kabupaten Wonogiri.

Observasi (Pengamatan)

Metode observasi adalah
metode yang biasa diatrikan sebagai
pengamatan dan pencatatan yang
dilakukan dengan sistematis terhadap
fenomena-fenomena yang diselidikin
(Moleong, 2001: 180).

Dokumentasi

Metode dokumentasi
merupakan metode pendukung dalam
penelitian yang akan dilakukan.
Metode dokumentasi adalah mencari
data mengenai hal-hal variabel berupa
catatan, transkrip, buku, surat kabar,
majalah  prasasti  notulen  dan
sebagainya  (Suharsini  Arikunto,
2009: 188). Metode ini digunakan
untuk mendapatkan data mengenai
keadaan Geografis, keadaan
keagamaan dan keadaan penduduk, di
Kecamatan Ngadirojo Kabupaten
Wonogiri.
Analisis data  menurut  Patton
(Moleong, 2000: 103) merupakan
proses mengatur urutan data,
mengorganisasikannya ke  dalam
suatu pola, kategorisasi, dan satuan
uraian dasar. Menurut Bogdan dan
Biklen (Moleong, 2007: 248) analisis
data adalah upaya yang dilakukan
dengan jalan bekerja dengan data,
mengorganisasikan data, memilah-
milahnya menjadi satuan yang dapat
dikelola, mensintesisnya, mencari
dan menemukan pola, menemukan
apa Yyang penting dan apa yang
dipelajari, dan memutuskan apa yang

dapat diceriterakan pada orang lain.

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

Teknik analisis data yang digunakan
dalam penelitian ini adalah mengacu
pada konsep Milles & Huberman
dalam Moleong (1992: 20) vyaitu
interaktive model yang
mengklasifikasikan  analisis  data
dalam tiga langkah, yaitu :

1. Reduksi data (Data Reduction )
Reduksi data vyaitu suatu proses
pemilahan, pemusatan perhatian
pada penyederhanaan, pengabstrakan
dan transformasi data kasar yang
muncul dari catatan-catatan tertulis di
lapangan.

2. Penyajian data ( Display Data)

Data ini tersusun sedemikian rupa
sehingga memberikan kemungkinan
adanya penarikan kesimpulan dan
pengambilan  tindakan.  Adapun
bentuk yang lazim digunakan pada
data kualitatif terdahulu adalah dalam
bentuk teks naratif.

3. Penarikan kesimpulan (Verifikasi)
Dalam penelitian ini akan
diungkap mengenai makna dari
data yang dikumpulkan. Dari data
tersebut akan diperoleh kesimpulan
yang tentatif, kabur, kaku dan
meragukan, sehingga kesimpulan
tersebut perlu  diverifikasi.
Verifikasi dilakukan dengan
melihat  kembali  reduksi  data
maupun  display data sehingga
kesimpulan yang diambil tidak
menyimpang.

Proses Analisis data dilakukan

dengan menelaah seluruh data yang

diperoleh dari wawancara, pengamatan
dalam lapangan, dan dokumen resmi.
Data tersebut akan dibuat abstraksi atau
rangkuman inti. Untuk mendapatkan hasil
analisa data atau kesimpulan hasil
penelitian mengunakan teknik triangulasi
yaitu melibatkan tokoh masyarakat dan
umat Buddha yang di gunakan sebagai
sumber (data yang di peroleh) dan analisa
dari penulis sendiri, sehingga
menghasilkan akhir kesimpulan yang
dapat dipertangungjawabkan.
Pengambilan  kesimpulan  pada
penelitian menggunakan Triangulasi yaitu
dengan menggunakan teknik
mengumpulkan tokoh masyarakat yang
berada di tempat penelitian kemudian
peneliti itu sendiri dan oleh penguji
sehingga ini disebut triangulasi karena
kesimpulan yang di ambil bukan
kesimpulan sepihak melainkan

kesimpulan dari beberapa pihak.

Hasil dan Pembahasan
Sejarah masuknya agama Buddha di
Kecamatan Ngadirojo

Perkembangan agama Buddha mulai
terlihat sejak tahun 1960’an. Agama
Buddha mulai menjadi agama resmi di
Indonesia pada tahun 1967. Pada waktu
itu perkembangan agama Buddha sangat
pesat hingga masuk ke daerah-daerah
salah satunya di wilayah Ngadirojo.

Berdasarkan hasil wawancara dengan
beberapa responden, dapat dideskripsikan
bahwa, pada sekitar tahun 1980 an, di
Desa Mloko Manis Wetan terdapat hutan

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

belantara yang berada dipinggir Dusun
Wonorejo

“pada tahun 1980 an, ing Wonorejo
kene ana alas gung liwang-liwung, sing
miturut critane neng jero alas kui mau
ana sendang utowo sumber sing cacahe
ana songo, mula diarani sendang songo”.
(wawancara dengan Mbah Saman, 3
September 2016).

Hal ini juga dibenarkan oleh Mbah
Sandiyo, bahwa pada sekitar tahun 1980
an tersebut Sendang Songo menjadi
tempat yang banyak dicari oleh
masyarakat, baik dari daerah Wonogiri
maupun dari berbagai daerah lainnya.

“Sekitar tahun 1980, Sendang Songo
iki wujude pancen ijik alas gung liwang-
liwung, trus miturut cerito ana pulung
sing tumibo neng alas kui, banjur digoleki
jebul neng sendang kene, sak bare ana
Pulung kui mau, banyu soko sumber sing
cacahe songo kui iso dadi tombo, ana
sing gudiken langsung mari, ana sing
lara banget trus diombeni dadi mari lan
akeh conto liyane” (wawancara dengan
Mbah Sandiyo, tanggal 3 September
2016).

Diawali dari seorang Bhikkhu yang
berasal dari Jakarta terhadap keberadaan
Sendang Songo, maka datanglah Seorang
Bhikkhu yang bernama: Jhina Palo.

“kirang langkung tiga wulan,
Bhikkhu Jhina Palo madosi panggenan
Sendang Songo mriki, saksampunipin
kepanggih, Bhikkhu  Jhina  Palo
nglampahi meditasi teng mriki, sak

lajenge pinten-pinten wulan Bhikkhu Jina

Palo manggen wonten mriki, ngajaraken
Agami Buddha” (wawancara dengan
Mbah Saman, tanggal 11 September
2016).

Hal ini juga dibenarkan oleh Mbah
Sandiyo, bahwa agama Buddha masuk di
Daerah Ngadirojo ini sekitar tahun 1980
an. Keberadaan Bhikhu Jina palo
membawa pengaruh besar terdahap
perkembangan agama Buddha di wilayah
Ngadirojo. Agama Buddha pada waktu itu
dapat berkembang dengan baik.

Karena banyak masyarakat yang
mengikuti ajaran Buddha, dan peran
Bhikkhu Jina Palo, akhirnya Bhikkhu
Jhina Palo membeli tanah Sendang Songo
yang merupakan tanah milik pemerintah
Mloko Manis Wetan.

“Diewaki dening pak Citro Modo,
lemah iki dituku dening Bhikkhu Jhina
Palo (wawancara dengan Mbah Saman,
tanggal 4 Oktober 2016).

Setelah tanah dibeli oleh bapak Citro
Modo, kemudian di tempat tersebut
dibangun sebuah Vihara, yang dinamakan
Bodhi Loka, yang artinya kurang lebih
Vihara yang menjadi penerangan Dunia.
Pada awalnya Vihara tidak dibangun
sebagus dan semegah sekarang ini, akan
tetapi  Vihara berwujud  bangunan
sederhana, yang difungsikan untuk
bermeditasi dan mendengarkan ceramah
ataupun wejangan dari Bhikkhu Jhina
Palo, bukan hanya umat Buddha yang
datang untuk mendengarkan ceramah
Bhikkhu tersebut, akan tetapi orang-orang
yang berkunjung ke Sendang Songo

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

dengan tujuan tertentu juga ikut
mendengarkan ceramah Bhikkhu tersebut.

“Pirang-pirang tahun  mbabarke
agama Buddha neng kene, sak teruse
Bhikkhu Jina Palo banjur bali meneh
menyang Jakarta, terus vihara iki di
rumati dening masyarakat Ngadirojo
kene, terus teko meneh Bhikkhu soko
Jakarta kang asmane Bhikkhu Jina Ramo.
sing ugo mbabarke agama Buddha neng
Kepyar kene, sak jeroning agama Buddha
ngremboko neng Ngadirojo lan Wonogiri,
Sendang Songo ugo soyo ngremboko”
(wawancara dengan Mbah Satimin,
tanggal 18 Oktober 2016).

Pada saat sekarang ini Vihara Bodhi
Loka sudah mengalami renovasi berkali-
kali, diantaranya dibangun sebuah gapura
oleh salah satu pengunjung Sendang
Songo sebagai bentuk rasa syukur karena
apa yang telah diinginkan atau dicita-
citakan telah terwujud, selain itu Vihara
Bodhi Loka pada tahun 2013 juga
mendapatkan hibah dana dari pemerintah
provinsi, yakni bantuan dari Kemenag
Dirjen Bimas Buddha Provinsi Jawa
Tengah.

Sendang Songo merupakan sebuah
sumber mata air, yang tidak pernah mati,
artinya walaupun musim kering dan
kemarau panjang, air di Sendang Songo
terus mengalir, meskipun letaknya tidak
begitu jauh dari pemukiman penduduk,
akan tetapi penduduk di Dusun Wonorejo
tidak ada yang menyalurkan air dari
Sendang Songo kerumah-rumah.

Sehingga air dari sendang songo murni

mengalir menuju ke area persawahan
penduduk, pada saat sekarang sendang
songo sudah dibangun sedemikian rupa,
artinya sumber mata air tersebut tidak
dibiarkan begitu saja, tetapi sudah
dibangun secara permanen menggunakan
semen, berikut ini adalah foto sendang
songo pada saat sekarang:
Gambar 1: Sendang Songo pada saat

sekarang

o ————

(sumber: data Primer 2016)

Begitu manjurnya air yang berasal
dari Sendang Songo tersebut, sehingga
berduyun-duyun orang yang mencari dan
membuktikan kebenaran tersebut,
sehingga datanglah seorang beragama
Buddha yang berasal dari Jakarta.
Perkembangan dan Ritual Agama
Buddha

Agama  Buddha di  wilayah

kecamatan Ngadirojo mengalami pasang
surut perkembangannya. Sejak
kedatangan Bhikkhu Jinapalo membawa
pengaruh yang sangat besar terhadap
perkembangan agama Buddha di wilayah
Ngadirojo. Pada waktu itu juga telah di
bangun Vihara di Desa Mlokomanis
Wetan.

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

Perkembangan agama Buddha tidak
terlepas dari para tokoh agama Buddha.
Pada tahun 1980 masyarakat menerima
dengan baik masuknya agama Buddha di
wilayah tersebut. Pada waktu itu ada
beberapa Bhikkhu yang melakukan
Kunjungan ke Vihara Bodhi Loka
Sendang Songo. Para Bhikkhu melakukan
pembinaan kepada umat yang berada di
wilayah Ngadirojo.

Akan tetapi lambat laun agama
Buddha di wilayah tersebut mengalami
penurunan yang diakibatkan tidak adanya
pembinaan dari Bhikkhu dan para
penyuluh agama Buddha. Pada saat ini
masyarakat sangat membutuhkan
pembinaan dari tokoh agama Buddha.
Pembinaan  dari  Bhikkhu  sangat
membawa peranan terhadap
perkembangan agama Buddha di wilayah
tersebut.

Vihara Sendang Songo pada
dasarnya bukanlah nama Vihara, karena
sebenarnya nama Vihara yang berada di
kompleks Sendang Songo adalah Bodhi
Loka. Vihara yang berada di bawah
naungan MBI atau Majelis Budhayana
Indonesia tersebut lebih di kenal dengan
sebutan Vihara Sendang Songo karena
dibangun tepat di depan Sendang Songo.
Vihara Sendang Songo tersebut terletak di
Dususn Wonorejo, Desa Mloko Manis
Wetan, kurang lebih 4 Km dari kota
Kecamatan Ngadirojo ke arah timur laut.
Jalan menuju Vihara Sendang Songo pada
saat sekarang ini dapat diakses dengan

kendaraan roda dua ataupun roda empat,

akan tetapi angkutan umum tidak dapat
melewati kompleks tersebut, sehingga
jika pengunjung menggunakan
transportasi umum, harus turun terlebih
dahulu di Desa Kepyar, kemudian
berjalan kaki ataupun naik ojek ke arah
utara dengan jarak kurang lebih 2 Km.
Berikut ini adalah gambar Vihara Bodhi

Loka tersebut;

Gambar: 2 Papan nama Vihara Bodhi Loka

oy
LE Ty &

(sumber: data Primer, 2016)
Terdapat bukti-bukti penginggalan

bersejarah yang terdapt di komplek
Sendang Songo. Catatan-catatan
perjalanan Bhikkhu tersusun rapi di
dalam buku perjalanannya. Selain itu juga
terdapat bekas tempat tinggal Bhikkhu di
Sendang Songo.

Gambar 4 : Petilasan

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat




Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

Gambar 5: Buku Catatan-catatan a. Puja bhakti

Bhikkhu Puja bhakti yang dilakukan
umat di Vihara Bodhi Loka

DRASOA ST MR A )

Sendang Songo dilakukan secara

rutin oleh umat Buddha. Puja

bhakti dijadwalkan setiap malam

; : Selasa dan Jumat.
Agenda Executive “Umat  Buddha  mriki

1988

nglampahi sembahyangan saben
dinten selasa kaliah jumat,
biasane jam 7 dalu” (wawancara
dengan Mbah Saman, tanggal 4
Oktober 2016).

Senada dengan apa yang
disampaikan oleh Mbah Saman,
bahwa bukan hanya umat Buddha
di Desa Mloko Manis Wetan saja,
akan tetapi umat Buddha dari

Ngadirojo umumnya juga hadir

pada acara Puja bhakti yang

Ritual Masyarakat Buddhis di sudah dijadwalkan:

Vihara Bodhi Loka

Perkembangan agama Buddha di

“Mboten namung umat
Buddha ingkang wonten
Wonorejo mriki, nanging umat

wilayah Ngadirojo tidak terlepas dari

ritual yang dilakukan oleh umat. saking Kepyar ugi rawuh teng

Kegiatan masyarakat Buddhis di Sendang Songo mriki tiap malem

lingkungan Sendang Songo pada jumat kalih — malem  Selasa”

dasarnya tidak dapat berpisah dengan (wawancara  dengan Mbah
Sandiyo, tanggal 8 Oktober
2016).

Puja bhakti yang dilakukan
oleh Umat Buddha di Sendang

Songo adalah rangkaian

masyarakat Buddhis di Wonogiri pada
umumnya dan umat Buddha di
Ngadirojo. Seperti umat Buddha pada
umumnya, masyarakat Buddhis di
Sendang Songo juga melakukan
berbagai kegiatan ritual keagamaan pembacaan Parita dan Mantra,
Puja bhakti dipimpin oleh Pandita
Buddha, dan jika Pandita

berhalangan untuk datang, Puja

ataupun kegiatan sosial yang lain,

seperti:

m Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

bhakti dipimpin oleh salah satu
umat, hal ini seperti yang
disampaikan oleh Pak Wardi:

“Umat Buddha mriki saben
dinten Selasa Kalih Jumat dalu
ngawontenaken  Acara  Puja
bhakti teng njero Vihara Sendang
Songo mriki, mboten namung
umat saking Wonorejo, saking
Kepyar ugi kathah ingkang
rawuh, rame pokoke” (wawancara
dengan Pak Wardi, tanggal 10
Oktober 2016).

Jadwal Puja bhakti yang sudah
dijadwalkan setiap malam Jumat
dan Selasa tidak selalu dihadiri
oleh seluruh umat, mengingat
jumlah Umat Buddha yang ada di
wilayah Ngadirojo sudah tidak
lagi banyak seperti jaman dahulu,
selain itu kondisi umat yang
sudah tergolong sepuh,
menjadikan acara Puja bhakti
tidak seramai dahulu.

“Rikolo tahun 1980°an umat
Buddha ingkang mriki,
ngawontenaken  acara  Puja
bhakti kathah sanget, nopo melih
pas Wonten Bhante Dewa Ruci,
nanging sakniki ingkang sami
rawuh  ngawontenaken  Puja
bhakti mpun mboten kathah kados
riyin” (wawancara dengan Pak
Wardi, tanggal 21 Oktober 2016).

Umat Buddha di wilayah
Ngadirojo pada dasarnya sangat

bersemangat untuk mengikuti

acara keagamaan, akan tetapi
karena merasa kurang adanya
pembinaan dari para pengurus,
sehingga banyak umat Buddha
yang malas untuk datang ke
Vihara, seperti yang disampaikan
oleh Mbah Sandiyo: “Gandeng
neng kene kui ora ono
pembinaan, yo ora ono Guru
agama Buddha yo ora ono
Bhikkhu, mulo akeh umat sing
podho ngilang” (wawancara
dengan Mbah Sandiyo, tanggal 21
Oktober 2016).

Puja bhakti yang dilakukan di
Vihara Sendang Songo dilakukan
dengan  rangkaian  kegiatan,
seperti: menyalakan Lilin dan
Dupa yang dilanjutkan dengan
pemimpin Puja bhakti mengajak
seluruh umat untuk memulai Puja
bhakti. Berikut ini adalah suasana
Puja bhakti di Vihara Sendang

Songo:

Selain  Puja bhakti yang

merupakan rangkaian pembacaan
parita ataupun mantra, kegiatan

Ritual lain yang dilakukan oleh

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

masyarakat Buddhis di
lingkungan ~ Vihara  Sendang
Songo adalah Dhammadesana.

b. Dhammadesana

Dhammadesana  merupakan
bagian dari rangkaian acara dari
Puja  bhakti. Dhammadesana
ataupun  pembabaran  ajaran
Buddha yang biasanya dilakukan
oleh Pandita ataupun
Dharmaduta. Pelaksanaan
Dhammadesana di Vihara Bodhi
Loka Sendang Songo, dilakukan
oleh Pandita ataupun
Dharmaduta, jika tidak ada
pandita maupun Dharmaduta
Dhammadesana diberikan oleh
sesepuh  agama Buddha di
Sendang Songo.

“Dhammadesana nopo dene
pembabaran Dharma teng Vihara
mriki di babarke dening Mbah
Saman nopo mBah Sandiyo
ingkang kasebut sesepuh Umat
Buddha  mriki”  (wawancara
dengan Mbah Satimin, tanggal 22
Oktober 2016).

Terkait hal tersebut juga
dibenarkan oleh Mbah Saman,
bahwa Dhammadesana atau
pembabaran Dharma diberikan
oleh Sesepuh di Sendang Songo,
jika Dharmaduta ataupun Pandita
tidak ada, berikut penuturannya:
“Yen ora ana sing nglakoni, yo
awake dewe, biasane yo aku apa

mbah Sandiyo sing ngekei ular-

ular menyang umat Buddha”
(wawancara tanggal 31 Oktober
2016).

Pemberian Dhammadesana
ataupun  pembabaran Dharma
oleh para sesepuh merupakan
bagian untuk memotivasi umat
ataupun orang yang hadir di
Vihara untuk selalu melakukan
perbuatan yang baik, karena pada
dasarnya inti ajaran Buddha
adalah mengajarkan kebaikan, hal
ini seperti yang disampaikan oleh
Mbah Sandiyo, bahwa:

“kabeh manungso ora
mandang agamane apa, kabeh
mesti diajarke marang wong
tuone kon nglakoni sing apik-
apik, ora ono welinge wong tuo
sing ngakon gawe crah utawa
bubrah, semono ugo ajaran
agama Buddha, inti ajarane ojo
nglakoni panggawean kang salah,
lakonono kabecikan” (wawancara
tanggal 31 Oktober 2016)

Dhammadesana yang
disampaikan oleh para Pandita,
Dharmaduta ataupun  sesepuh
merupakan satu rangkaian yang
dilakukan pada saat kegiatan Puja
bhakti, pemberian ular-ular ini
diberikan juga kepada umat yang
sedang membutuhkan wejangan,
hal ini seperti yang disampaikan
oleh mbah Wardi bahwa:

“ular-ular kui ora kudu pas

puja bhakti neng Vihara, nanging

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

yen ono umat sing lagi nandang
masalah, mbuh masalah keluargo
utowo masalah liyane biasane
pandita utowo sesepuh menehi
ular-ular supoyo umat luwih
semangat meneh nglakoni urip”
(wawancara tanggal 1 November
2016).

c. Meditasi

Meditasi juga merupakan
salah satu dari rangkaian kegiatan
Puja bhakti yang dilakukan oleh
masyarakat Buddha di wilayah
Sendang Songo, kegiatan yang
berupa latihan pemusatan pikiran
ini dilakukan setiap kali puja
bhakti, bahkan menurut hasil
wawancara  dapat  diketahui
bahwa kegiatan yang paling
sering dilakukan oleh umat
Buddha terutama adalah Meditasi.

Hal ini seperti  yang
disampaikan oleh Mbah Saman
(wawancara tanggal 1 November
2016) bahwa:

“Meditasi utowo kang kasebut
latihan memusatkan pikiran kui
sejatine latihan kang paling
gampang kang diajarke Buddha,
kabeh uwong bisa nglakoni, ora
peduli lang wedok, enom,tuo,
gede, cilik. La umat Buddha neng
Vihara Bodhi Loka kene kui wis
tuo-tuo, yen moco parita ora koyo
wong nom, dadi yen puja bhakti
sing paling suwe yoiku latihan

meditasi”

Melakukan  meditasi  atau
pemusatan pikiran yang
dilakukan oleh umat Buddha
secara umum adalah
mengembangkan  cinta  kasih
kepada semua makhluk atau yang
disebut dengan Metabavana, serta
meditasi pengembangan
pandangan terang atau
Vipasanabavana. Meditasi tidak
hanya dilakukan pada saat puja
bhakti saja, tetapi dapat dilakukan
kapan saja tanpa ada ikatan waktu
dan ruang.

Bagi orang yang sudah berusia
tua melatih meditasi merupakan
hal yang sangat penting, umat di
wilayah Sendang Songo memiliki
pemahaman  bahwa  dengan
melatih pikiran melalui meditasi
maka pikiran akan menjadi lebih
tenang dan damai, jika pikiran
seseorang tenang dan damai maka
melakukan aktifitas apapun akan
menjadi lebih mudah. Hal ini
seperti yang disampaikan oleh
Mbah Saman bahwa:

“Uwong kui yen pikiranne
tenang, arep makaryo opo wae
anane among lancer an gampang,
mergane opo pikirane  wis
semeleh, ora nyalahke siji lan
sijine, ugo ora ngrekes (pikiran
yang diliputi oleh keserakaan),
yen pikirane manungso Kkui wis
podho ora  serakah, ora

ngaluamah mulo urip neng

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

ngalam ndonya iki anane mung
seneng lan seneng” (wawancara
tanggal 1 November 2016).

Meditasi yang dilakukan oleh
umat Buddha di wilayah Sendang
Songo, selain  meditasi yang
dilakukan di Vihara umat juga
melakukan meditasi di rumah
masing-masing, menurut hasil
wawancara  dapat  diketahui
bahwa meditasi bukan sebuah
kewajiban yang harus dijalankan
oleh umat Buddha, tetapi
kebutuhan akan ketenangan dan
kedamaian, hal ini seperti yang
disampaikan oleh Mbah Satimin
Bahwa:

“awake dewe wong Buddha
ayo podo nglakoni siji iki, opo
ngelatih pikiran utowo meditasi”
(wawacara tanggal 31 Oktober
2016).

Selain  itu  seperti yang
disampaikan oleh mbah Sandiyo
Bahwa:

“wong Buddha kui lak
kepenak, nanging ajaran Buddha
kui  mung ngajarke supoyo
manungso kui yen kepengin
kepenak uripe kudu nglakoni sing
jenenge panggawean kang apik-
apik, ora agawe crah lan bubrah,
pikirane dilatih supoyo tenang,
pikiran tenang kui iso dilatih soko
latihan meditasi esuk, sore, awan,
wengi” (wawancara tanggal 22
Oktober 2016).

Meditasi yang dilakukan oleh
umat Buddha tidak hanya
dilakukan di Vihara sebagai
tempat ibadah, akan tetapi
meditasi juga dilakukan dirumah-
rumah, hal ini seperti yang
disampaikan oleh mbah Sandiyo
bahwa:

“ono ngendi wae, melek
matane meditasi tujuane opo,
ngucap syukur dene padang iki
isih diwenehi urip, arep turu yo
ngono, matur nuwun dene sak
dina iki mau iso gawe kabecikan
opo” (wawancara tanggal 1
November 2016).

Hal senada juga disampaikan
oleh  mbah  Saman yang
menyatakan bahwa meditasi tidak
hanya di Vihara, bahkan dapat
dilakukan sambil berjalan atau
beraktifitas yang lain. “Nglatih
pikiran supoyo tenang kui ora
kudu silo methekel, nanging karo
nyambut gawe opo wae pikiran
kudune yo dilatih supoyo tenang,
mergo yen pikiran tenang ono
Oopo wae ora gampang emosi”
(wawancara tanggal 1 November
2016)

Sehingga dapat dikatakan
bahwa meditasi yang dilakukan
oleh umat Buddha di wilayah
Sendang Songo pada dasarnya
memiliki tujuan melatih
ketenangan  pikiran,  dengan

memiliki pikiran yang tenang

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

maka semua aktifitas yang
dijalani oleh umat Buddha dapat
berjalan lancar.

“tujuane wong meditasi Kkui
ora supoyo sugih, ora supoyo
duwe mobil, ora supoyo diwe
omah tingkat, wong kabeh kui
mung dangkal ibarate, yen mati
ora digowo, tujuane wong
meditasi kui supoyo pikiran
tenang, yen tenang pikirane
nyambut gawe lak yo lancar
dadine” (wawancara  dengan
mbah saman  Tanggal: 22
September 2016).

d. Patidhana

Kegiatan yng dilakukan umat
Buddha di wilayah Ngadirojo
yaitu Patidhana. Kegiatan ini
bertujuan untuk mengirimkan doa
kepada leluhur yang sudah
meninggal dunia, atau yang
disebut juga dengan pelimpahan
jasa. Patidhana ini dilakukan dari
rumah kerumah salah satu umat
yang menginginkan untuk
melakukan  pelimpahan  jasa
kepada leluhur.

Seperti yang disampaikan oleh
Mbah Saman bahwa Patidhana
digambarkan seebagai berikut:
“Patidhana kui ngirim donga
marang leluhur sing wis ninggal,
biasane umat sing meh ngirim
Donga, ngundang konco-konco
karo romo pandito” ketika umat

akan  melakukan  Patidhana,

seluruh masyarakat dan Romo
Pandita  sebagai pemimpin
upacara diundang, kemudian
bersama-sama membacakan doa
di rumah salah satu umat.

Bentuk  pelimpahan  jasa
biasanya adalah memberikan
persembahan kepada anggota
Sangha, membacakan Parita,
serta memberikan dana (biasanya
makanan) kepada seluruh
masyarakat. Banyak manfaat
yang di  dapatkan  dengan
pelaksanaan pelimpahan jasa ini.
Pelimpahan jasa ini  dapat
membantu makhluk lain.

Hal yang menarik dari
kegiatan Patidhana  adalah
penuangan air putih dari gelas
yang berisi penuh ke dalam gelas
kosong yang dilakukan oleh
Romo Pandita sambil
membacakan Parita Patidana
dengan makna bahwa “budi apik
sing dilakoni awake dewe sing
isin urip iki dirasakde dening
poro leluhur sing wis ora ono”
artinya bahwa jasa kebaikan kita
yang masih hidup di alam
kehidupan ini dapat dirasakan
oleh  leluhur yang  sudah
meninggal dunia (wawancara
dengan Pak Saman, tanggal 21
Oktober 2016).

Umat yang diundang oleh
salah satu warga masyarakat yang

melaksanakan Patidhana,

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

biasanya sesalu datang tepat
waktu “kudune ngajeni sopo wae
sing ngundang, mula kudu teka
pas wancine acara Patidhana,
sing isih enom diaturi kanti cara
gethok tular” (di tuturkan oleh
Sandiyo, tanggal 21 Oktober
2016) kalau untuk masyarakat
Buddhis yang sudah “sepuh”
biasanya diundang dengan “atur-
atur”  kerumah umat sebagai
bentuk rasa hormat kepada orang
atau umat yang usianya lebih tua.
e. Anjangsana

Anjangsana merupakan
kegiatan kunjungan dari rumah ke
rumah. Kegiatan anjangsana yang
di lakukaan wilayah Sendang
Songo mengingat jumlah umat
yang tidak begitu banyak, maka
kunjungan umat atau Anjangsana
ini  dilakukan untuk  saling
memberikan motivasi atau
semangat agar umat tidak mundur
dari hati kepercayaan. Hal ini
seperti yang dituturkan oleh
Mbah Sandiyo bahwa:

“Anjangsana  kui  penting,
supaya umat kui ngrasa ora
dewe, wong umat Buddha Kkui
cacahe ora akeh, mula kudu
pethel disambangi omahe, yen
disambangi omahe rasane pada
seneng” (Wawancara dengan
Mbah Sandiyo, pada tanggal 21
Oktober 2016) .

Sehingga dapat dikatakan
bahwa kegiatan anjangsana yang
dilakukan oleh umat Buddha di
daerah  Sendang Songo ini
bertujuan  untuk  mempererat
hubungan interpersonal antar
umat yang satu dengan yang
lainnya, sehingga muncul rasa
saling memiliki dan merasa
senasib sepenanggungan.
Anjangsana ini  juga dapat
memperkuat hubungan
persaudaraan antar umat dan
menciptakan toleransi beragama.

Dibenarkan oleh Mbah
Samanbahwa: “yen omahe
disambangi  kanca-kanca  kui
rasane seneng, senenge apa dene
isih ana wong kang nggatekke
umat Buddha arepo umat Buddha
kui cacahe ora akeh” (wawancara
Tanggal 9 Oktober 2016).
Dengan demikian dapat
dijelaskan bahwa sebagai umat
dan bukan pengurus Vihara akan
merasa senang jika rumahnya
dikunjungi oleh para pengurus
Vihara ataupun sesama umat
Buddha di daerah Sendang
Songo.

Hal ini dibenarkan oleh Pak
Edy sebagai Kepala Desa di
Mloko Manis Wetan yang
memberikan  pengarahan  dan
masukan kepada peneliti untuk

sering  melakukan kegiatan

m Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

ataupun ritual dalam agama
Buddha di Sendang Songo:

“saya menyarankan kepada
anda, umat Buddha yang masih
muda-muda harapannya sering
melakukan kunjungan kepada
umat Buddha di daerah Mloko
Manis Wetan ini, karena umat
Budddha di sana membutuhkan
bimbingan ataupun arahan dari
tokoh-tokoh agama. Umat
Buddha yang tinggal di Mloko
Manis Wetan ini tingga sedikit,
karena jarang ada pembinaan dan
bentuk-bentuk kegiatan
keagamaan, maka saya katakan
jumlah penganut agama Buddha
di Sendang Songo ini jumlahnya
semakin menurun (Wawancara
tanggal: 17 Oktober 2016)

Begitu pentingnya anjangsana
atau kunjungan dari rumah
kerumah bagi penganut agama
Buddha di Sendang Songo.
Dengan adanya anjangsana ini
diharapkan dapat menambah
keyakinan  terhadap  agama
Buddha. Hal ini dibenarkan oleh
mbak Saman yang menyatakan
bahwa:

“Anjangsana yang sudah ada
pada saat ini untuk semakin
ditingkatkan, karena kalau orang
yang sudah sepuh dan rumahnya
sering dikunjungi maka, mereka
merasa senang dan merasa tidak

sendiri, karena ada orang yang

mau memperhatikan dirinya pada
khususnya dan mau
memperhatikan agama Buddha
pada umumnya” (Wawancara
tanggal 18 Oktober 2016).

Anjangsana yang dilakukan
Umat Buddha di wilayah
Ngadirojo, tidak hanya dilakukan
oleh Umat yang usianya lebih
muda kepada umat yang usianya
lebih tua, akan tetapi umat
Buddha di wilayah Ngadirojo ini
saling mengunjungi satu sama
lain. Seperti yang disampaikan
oleh Mbah Saman bahwa:*sing
enom yen dolan nyang omahe
sing tua, ujupe yo njaluk ular-
ular, nyambangi wong tua, padha
tilik kawarasan, karo kadang kala
ngelikake menawa ana jadwal
puja bhakti utawa jadwal
pepanggihan ing Vihara. La
kosok baline sing tua kadang kala
dolan menyang omahe bocah-
bocah sing isih enom tujuanne
apa supaya sing enom kui luwih
sregep mangkat nyang Vihara”
(wawancara tanggal 1 November
2016).

Berdasarkan apa yang
disampaikan oleh para
narasumber tersebut di atas, dapat
dijelaskan bahwa Anjangsana
yang dilakukan oleh umat Buddha
ataupun pengurus Vihara di
Sendang Songo bertujuan untuk

saling memberikan motivasi agar

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

umat Buddha di daerah Sendang
Songo semakin giat dan semangat
dalam menjalankan ajaran
Buddha, serta

termotivasi untuk melaksanakan

semakin

perbagai kegiatan keagamaan
Buddha.

Kesimpulan

Berdasarkan hasil dan pembahasan
dapat disimpulkan bahwa Masuknya
Wilayah
Ngadirorojo pada tahun 1980. Peranan

agama Buddha di

Bhikkhu Jina Palo yang memberikan
tanah dan membangun vihara di
wilayah Mlokomanis Wetan.
Masuknya agama Buddha pada waktu
itu diterima dengan baik oleh
masyarakat, terbukti dengan
banyaknya pemeluk agama Buddha.
Agama Buddha di wilayah
kecamatan  Ngadirojo  mengalami
pasang surut perkembangannya. Sejak
Bhikkhu

membawa pengaruh yang sangat besar

kedatangan Jinapalo

terhadap perkembangan agama
Buddha di wilayah Ngadirojo. Pada
waktu itu juga telah di bangun Vihara
di  Desa
Perkembangan agama Buddha tidak

Mlokomanis Wetan.

terlepas dari para tokoh agama
Buddha. Pada tahun 1980 masyarakat
menerima dengan baik masuknya
agama Buddha di wilayah tersebut.
Pada waktu itu ada beberapa Bhikkhu
yang melakukan Kunjungan ke Vihara

Bodhi Loka Sendang Songo. Para

Bhikkhu
kepada umat yang berada di wilayah

melakukan ~ pembinaan
Ngadirojo. Akan tetapi pada saat ini
agama Buddha mengalami Penurunan
yang diakibatkan dari kurangnya
perhatian dari berbagai pihak, dan
kurangnya pembinaan yang dilakukan.
Umat Buddha di wilayah Ngadirojo
saat ini mengalami penurun. Umat
Buddha di  wilayah

melakukan beberapa ritual yaitu: Puja

Ngadirojo

Bhakti, = Dhammadesa,  Meditasi,
Pathidana, Anjangsana.
Daftar Pustaka

Dhavamony, Mariasusai. 1995.
Fenomenologi Agama. Yogyakarta:
Kanisius

Nasution, 1996. Metode Penelitian

Naturalistik Kualitatif. Bandung:
Transito.

Samad, Ulfat Aziz-Us. 1990. Agama-
Agama Besar Dunia. Jakarta: Darul
Kutubil Islamiah

Singh Karan, Kumar Modi Bhupendra.
2007.  Ajaran-Ajaran  Gatsal:
Mengatasi Prasangka dan Selalu
Memikirkan Diri Sendiri
(http://tenzinpalmo.com/gatsal/lssu
e20 Teaching_Indonesian.pdf).

Taniputera, Ivan. 2005.  Psikologi
Kepribadian: ~ Psikologi  Barat
Versus Buddhisme. Yogyakarta:
Ar-Ruzz.

Tsuwaibah, et.al. 2011. Kearifan Lokal
Dalam Penaggulangan Bencana,
Semarang: Pusat Penelitian IAIN
Walisongo.

Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat


http://tenzinpalmo.com/gatsal/Issue20_Teaching_Indonesian.pdf
http://tenzinpalmo.com/gatsal/Issue20_Teaching_Indonesian.pdf

Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan

Wasid, Gus Dur. 2010. Sang Guru
Bangsa, Pergolakan Islam,
Kemanusiaan dan Kebangsaan.
Yogyakarta: interpena.

Zazuli, Muhammad. 2009. 60 Tokoh
Dunia Sepanjang Massa.
Yogyakarta: Narasi.

m Asosiasi Dosen Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



