STAB NEGERI RADEN WIJAYA

WONOGIRI - JAWA TENGAH ama | . u : :

https://jurnal.radenwijaya.ac.id/index.php/ABIP VOL.9NO.1 2023 | P-ISSN: 2406-7601 E-ISSN: 2745-6323

KONSEP KETUHANAN NON-KUALITAS DALAM BUDDHISME:

SEBUAH ANTITESIS KONSEP TUHAN PERSONAL

Galuh Nur Fattah!, Agus Himmawan Utomo?
Universitas Gadjah Mada
lgaluh.nur.f@mail.ugm.ac.id, 2ahutomo@ugm.ac.id

Riwayat Artikel: Diterima: 10 April 2023 Direvisi: 10 Juni 2023 Diterbitkan: 31 Juli 2023
Doi: 10.53565/abip.v9i1.719

Abstract

Buddhism is a religion and philosophical system that provides moral guidance and practical
methodology for individuals to realize enlightenment and eradicate suffering. However, as a religion,
Buddhism is sometimes viewed as unworthy because it lacks a concept of God, as in the monotheistic traditions
of the Abrahamic religions. The view that Buddhism is not worthy of being called a religion is based on the
paradigm of the world’s religions, which is heavily influenced by the Abrahamic tradition. Many people believe
that Buddhism is atheistic, some believe it is polytheistic, and some even consider it not to be a religion at all.
Even within the Buddhist community, many do not understand this, with some referring to karma (Pali:
kamma) as God and others regarding Nirvana (Pali: Nibbana) as God. Essentially, Buddhism does not discuss
the issue of divinity (non-theistic religion), but its literature still discusses supreme beings such as devas and
brahmas. The discussion of devas and brahmas is often misinterpreted and seen as referring to God. Therefore,
a more detailed explanation is necessary to emphasize that, even if a concept of divinity is needed in Buddhism,
it is a form of divinity that is non-qualitative.
Keywords: Buddhism, Non-Qualitative Concept of Divinity, Non-Theistic Religion, Buddhist Metaphysics

Abstrak

Buddhisme adalah sebuah agama dan sistem filsafat yang memberikan pijakan moral dan
metodologi praksis bagi seseorang untuk merealisasikan pencerahan dan melenyapkan
penderitaan. Namun sebagai agama, Buddhisme terkadang dipandang tidak layak, karena tidak
memiliki konsepsi tentang Tuhan sebagai mana agama-agama dalam tradisi Abrahamik yang
monoteisme. Pandangan yang menyatakan bahwa Buddhisme tidak layak disebut sebagai agama
ini didasarkan pada paradigma agama dunia yang memang sangat dipengaruhi oleh tradisi
Abrahamik. Banyak yang beranggapan bahwa Buddhisme itu bercorak ateistik, ada juga yang
beranggapan bahwa Buddhisme itu politeistik, bahkan ada yang menganggapnya bukan bukan
agama. Bahkan di dalam internal penganut Buddhisme pun banyak yang tidak memahami hal
tersebut, ada yang menyebut Tuhan sebagai karma (Pali: kamma) dan ada juga yang menganggap
Nirvana (Pali: Nibbana) sebagai Tuhan. Pada dasarnya Buddhisme tidak membicarakan tentang
permasalahan ketuhanan (non-theistic religion), akan tetapi dalam literaturnya masih dibahas
mengenai makhluk-makhluk adi-kodrati seperti dewa dan brahma. Pembahasan mengenai dewa
dan brahma ini yang sering disalahartikan dan dipandang sebagai Tuhan. Oleh sebab itu perlu ada
penjelasan yang lebih terperinci untuk menegaskan bahwa, kalaupun ada diperlukan adanya
konsepsi ketuhanan dalam Buddhisme, maka bentuk ketuhanan itu adalah betuk ketuhanan yang
non-kualitas.
Kata kunci: Buddhisme, Konsep Ketuhanan Non-Kualitas, Agama Nonteistik, Metafisika Buddhis

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 30


mailto:galuh.nur.f@mail.ugm.ac.id
mailto:ahutomo@ugm.ac.id

Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

PENDAHULUAN

Setiap agama memiliki bentuk atau konsepsi ketuhanannya masing-masing.
Konsepsi mengenai Tuhan merupakan hal yang lazim ditemukan dalam suatu sistem
keagamaan atau religius tertentu. Hampir mustahil ditemukan suatu sistem keagamaan
yang tidak memiliki konsepsi mengenai Tuhan. Apa yang selama ini didefinisikan sebagai
agama, pada dasarnya hanyalah sebuah sistem yang mengatur mengenai kepercayaan serta
peribadatan kepada Tuhan, dengan menggunakan seperangkat kaidah adat atau tradisi
tertentu. Pandangan teistik, memandang bahwa Tuhan adalah pencipta sekaligus pengatur
alam semesta. Para ahli studi agama berpandangan bahwa sifat-sifat Tuhan berasal dari
konsep ketuhanan yang berbeda, tergantung tradisi yang mengusungnya. Sifat-sifat atau
kualitas-kualitas Tuhan yang lazim ditemukan dalam mayoritas tradisi keagamaan, di
antaranya Maha Tahu, Maha Kuasa, Maha Baik, Maha Mulia, Maha Sempurna, dan lain
sebagainya. Tidak ada yang setara dan bersifat abadi selain Tuhan di dalam semesta ini.
Meski Tuhan adalah sebuah kemutlakan bagi para penganut agama, bahkan dianggap tabu
untuk dibicarakan, namun secara historis banyak pemikir atau filsuf dari abad pertengahan
dan abad modern yang mengembangkan berbagai argumen tentang Tuhan, baik yang
mendukung atau menolak eksistensi Tuhan (Plantinga, 2000).

Ada banyak sekali cara menyebut Tuhan, setiap tradisi keagamaan memiliki cara
tersendiri dalam menyebut objek ilahiah tersebut. Dalam sejarah agama dan kebertuhanan
manusia, Atenisme masyarakat mesir Kuno dapat dikatakan sebagai bentuk religiusitas
monoteisme paling tua yang pernah ada. Atenisme mengajarkan penyembahan terhadap
Tuhan sejati, sebagai pencipta alam beserta isinya. Sebutan Tuhan dalam tradisi Atenisme
ini adalah Aten (Assmann, 2006). Dalam perjanjian lama atau Al-Kitab Ibrani, Tuhan disebut
sebagai YHVH yang dalam agama Kristen diartikulasikan sebagai Yahweh atau Yehuwa.
Dalam tradisi yang lebih muda yaitu Islam, Tuhan atau yang dalam tradisi Yudeo-Kristen
disebut sebagai Yahweh, berubah artikulasinya dan disebut sebagai Allah. Karena adanya
predominasi Islam di antara para penutur bahasa Arab, menyebabkan kata Allah memiliki
konotasi dengan kepercayaan dan kebudayaan Islam. Dalam tradisi Islam, Tuhan dipahami
ke dalam sembilan puluh sembilan nama, yang mana nama-nama tersebut juga dipahami
sebagai sifat-sifat Tuhan, berbeda dengan tradisi Yahudi yang menyebut Tuhan hanya
dengan gelar Elohim atau Adonai (Assmann, 1998) Agama-agama lain di luar tradisi
Abrahamik juga mempunyai sebutan spesifik yang mengacu pada Tuhan, Hinduisme
menyebutnya sebagai Brahman, yang juga dapat disebut sebagai Tuhan monoteistik dalam
konteks tertentu (Levine, 1994), agama Baha’i menyebut Tuhan mereka sebagai Baha
(Baha'u’llah et al. 2006), Sikhisme menyebut Tuhan dengan nama Waheguru (Duggal, 1988),
dan Zoroastrianisme menyebut Tuhan sebagai Ahura Mazda (Kidder and Oppenheim, 2006).

Dalam sejarah kebertuhanan manusia, keberagaman dalam bertuhan menyebabkan

munculnya pertentangan antara satu konsep dengan konsep yang lain, hal ini mendorong
munculnya kombinasi aliran ketuhanan tertentu, misalnya omniteisme dan pandeisme.
Dalam diskursus filsafat, filsafat perennial menjadi media titik temu antara beragam aliran
ketuhanan tersebut, yang menganggap adanya satu kebenaran teologis universal yang
mendasari semuanya. Pandangan universal ini direspon oleh berbagai agama dengan cara

yang berbeda-beda, namun dalam sudut pandang filsafat perennial, kesemua tradisi itu

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 31



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

pada dasarnya menyembah pada Tuhan yang sama dengan cara yang berbeda-beda (Hick
and Hebblethwaite, 2001). Dalam perkembangan bahasa Indonesia, kata Tuhan sendiri
berasal dari bahasa Melayu yaitu tuan. Kata tuan yang ditujukan kepada manusia memiliki
sifat menguasai, memiliki, dan memelihara. Kata tersebut juga lazim digunakan untuk
menyebut orang dengan derajat yang lebih tinggi, atau orang terhormat. Kata tuan juga
sering digunakan sebagai kata kepemilikan atas sesuatu, misalnya “tuan tanah”, “tuan
rumah”, dan lain sebagainya. Dalam konteks keagamaan kata tersebut bertransformasi
menjadi Tuhan yang dipahami sebagai penguasa tertinggi atas alam semesta (Heuken,
2005). Dalam bahasa Indonesia modern, kata Tuhan pada dasarnya cenderung merujuk
pada suatu objek mutlak transenden yang abadi. Dalam tradisi Abrahamik kata Tuhan
dengan huruf “T” hampir selalu mengacu pada Allah, yang diyakini sebagai Dzat yang
Maha segalanya dan sempurna, yang memiliki langit dan bumi, tempat satu-satunya untuk
meminta, memuja, dan menyembah.

Paradigma agama dunia saat ini cenderung dikuasai oleh paradigma Abrahamik, hal
itu juga menyebabkan adanya hegemoni terhadap karakteristik konsepsi ketuhanan,
bahkan dalam studi agama yang sifatnya akademis dan terbuka, pengaruh itu sangat terasa,
terutama studi pada agama-agama lokal. Secara konsepsi, agama-agama lokal yang tidak
dikategorikan sebagai world religion atau “agama dunia”, pada dasarnya juga memiliki
konsepsi ketuhanannya sendiri yang khas dan otentik, namun karena perkembangan dan
kebutuhan akan pengakuan, banyak dari agama-agama lokal tersebut yang melakukan
penyesuaian dengan paradigma ketuhanan “agama dunia” agar tetap dianggap setara dan
layak sebagaimana agama-agama mayoritas yang dianut oleh sebagian besar penduduk
dunia. Dalam konteks Indonesia, hegemoni dari paradigma agama Abrahamik atau “agama
dunia” ini juga terjadi secara masif. Karena adanya formalisasi agama yang telah terjadi
sejak masa order baru, membuat banyak agama lokal dan agama non-Abrahamik yang
terpaksa mengikuti standar agama mayoritas Abrahamik yang mengakui adanya satu
Tuhan yang mutlak, memiliki kitab suci, dan memiliki konsep kehidupan setelah kematian
(akhirat). Salah satu agama yang terpaksa harus melakukan penyesuaian adalan agama
Buddha atau Buddhisme. Akibat dari kriteria yang semena-mena terhadap interpretasi sila
pertama Pancasila, secara struktural memaksa tradisi-tradisi agama dan kepercayaan
lainnya untuk menyamakan diri dengan agama dominan yang menghegemoni interpretasi
atas sila pertama tersebut. Dalam proses pengakuan agama Buddha sebagai salah satu
agama yang diakui di Indonesia, pernah terjadi masalah ketika mengidentifikasi apakah
Buddhisme adalah suatu agama atau bukan. Pada awal-awal kemerdekaan Indonesia, hal
yang paling dipermasalahkan dari konsep ketuhanan dalam Buddhisme adalah karena
tidak adanya konsep Tuhan yang tegas. Hal tersebut karena pada dasarnya Buddhisme
memang tidak memiliki konsep ketuhanan personal, seperti dalam tradisi agama-agama
Abrahamik yang monoteistik. Meski tidak memiliki konsep ketuhanan bukan berarti

Buddhisme tidak meyakini adanya entitas transendental yang kerap diidentifikasikan

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 32



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

sebagai Tuhan, Buddhisme hanya sengaja tidak berfokus untuk berbicara mengenai hal-hal
yang terlalu adikodrati seperti Tuhan, karena sejatinya yang menjadi fokus Buddhisme
adalah masalah moral dan problem ontologis manusia yang yang selalu lekat dengan
penderitaan (Sumedho, 2007).

Meski tidak memiliki konsep ketuhanan personal sebagaimana agama-agama
Abrahamik, Soekarno pernah menyatakan bahwa kerajaan-kerajaan Buddhis yang pernah
jaya di Indonesia, tidak dapat dipungkiri banyak memberikan sumbangsih pemikiran dan
memperkaya kebudayaan bangsa, sehingga keberadaan umat Buddha di Indonesia tidak
bisa diabaikan dan dikesampingkan (Sukarno and Aning, 2006). Polemik mengenai status
ontologi Tuhan dalam ajaran Buddha ini, di kemudian hari juga menjadi permasalahan,
tepatnya setelah terjadi peristiwa G30S PKI pada tahun 1965. Di bawah pemerintahan orde
baru, Buddhisme dipaksa untuk mencari konsep ketuhanannya sendiri di dalam literatur-
literatur Buddhis agar sesuai dengan Sila Ketuhanan Yang Maha Esa. Beruntung seorang
Bhikkhu bernama Ashin Jinarakkhita menemukan konsep ketuhanan itu, yang disebut
sebagai Adi Buddha. Selanjutnya pada Kongres Umat Buddha tahun 1979, disepakati bahwa
semua sekte agama Buddha di Indonesia harus berkeyakinan kepada adanya Tuhan Yang
Maha Esa (Ishii, 1980). Kesalahan interpretasi terhadap sila ketuhanan Yang Maha Esa ini,
pada praktinya malah mendistorsi bentuk dari ajaran agama dan membuatnya menjadi
berbeda dengan pandangan yang umumnya ada dalam doktrin agama itu sendiri. Kasus
yang dialami oleh agama Buddha atau Buddhisme ini, memberi kesan bahwa ada suatu
pemaksaan mengenai konsep Tuhan yang tunggal yaitu Adi Buddha, padahal Buddhisme di
luar Indonesia sama sekali tidak memahaminya. Negara-negara dengan mayoritas
masyarakatnya beragama Buddha di luar Indonesia, bahkan akan sangat asing dengan
istilah Adi Buddha yang digunakan untuk menunjuk entitas adikodrati atau Tuhan, mereka
akan lebih familiar dengan istilah-istilah lain seperta Karma dan Nirvana untuk menunjuk
hal tersebut. Karma dan Nirvana memang sering dirujuk sebagai prinsip tertinggi, tetapi bagi
orang-orang non-Buddhis, terutama yang berasal dari tradisi monoteistik akan lebih mudah
memahami prinsip tersebut sebagai Tuhan. Padahal makna dari prinsip tersebut tidak mesti
merujuk pada Tuhan. Lalu muncul pertanyaan mengenai “bagaimana sebenarnya Tuhan

dalam pandangan Buddhisme?”, artikel penelitian ini ditulis untuk menjawab hal tersebut.

METODE

Penelitian ini dilakukan menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
hermeneutika filosofis Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair. Penelitian ini dapat
dikategorikan sebagai penelitian historis faktual mengenai naskah atau buku yang bersifat
kualitatif dengan metode pengambilan data berupa studi pustaka terhadap buku dan teks-
teks keagamaan yang sesuai dengan judul artikel penelitian (Bakker & Zubair, 1990: 67).
Analisis dilakukan melalui empat tahap, yaitu: 1) Deskriptif, memberikan penjelasan
spesifik mengenai pandangan-pandangan dasar Buddhisme terkait posisi Tuhan di dalam
realitas, dan klasifikasinya dalam studi agama dan filsafat, khususnya filsafat ketuhanan; 2)

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 33



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

Interpretasi, melakukan uji dan pemeriksaan kecocokan antara konsep ketuhanan dalam
teks-teks literatur Buddhis dengan aliran-aliran dan konsepsi ketuhanan dalam studi
filsafat ketuhanan; 3) Holistika, membuat penjelasan secara menyeluruh dan sistematis
mengenai bentuk ketuhanan dalam Buddhisme ditinjau dari sudut pandang studi filsafat
ketuhanan; dan 4) Heuristika, mengupayakan suatu temuan baru yang otentik terkait
konsepsi ketuhanan dalam Buddhisme sesuai sumber utama yaitu literatur atau teks-teks
utama dalam kitab suci Buddhis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Bentuk-Bentuk Ketuhanan dalam Studi Agama dan Filsafat

Dalam bidang studi agama, penting untuk melakukan pemetaan mengenai bentuk
ketuhanan dalam suatu sistem keagamaan. Salah satu bidang studi yang berhubungan
dengan studi agama, khususnya dalam pemetaan bentuk-bentuk ketuhanan adalah bidang
studi filsafat ketuhanan. Dalam upaya membuktikan keberadaan Tuhan, metode dasar
yang digunakan dalam studi filsafat ketuhanan adalah metode yang didasarkan pada
penalaran logis dan rasional. Pada dasarnya tujuan utama studi filsafat ketuhanan adalah
mencari secara radikal penyebab pertama yang menjadi dasar ontologis dari segala
eksistensi yang ada di dalam realitas ini, yang jika penyebab pertama tersebut tidak dapat
dijelaskan dan dipastikan, maka seluruh realitas dan kedudukan benda-benda di dalamnya
secara relatif-kontingen tidak dapat dipahami oleh rasio atau akal. Sebagai objek utama
dalam kajian filsafat ketuhanan, kedudukan Tuhan memang mutlak, meski begitu
keberadaannya yang “tak kasat mata” ini memberikan kesulitan tersendiri bagi para
peneliti untuk membuktikannya ada atau tidak ada, oleh sebab itu diperlukan metode
khusus yang menjadi panduan dan dasar dalam melakukan observasi.

Dalam pohon keilmuan bidang studi filsafat, kedudukan filsafat ketuhanan berada
di salah satu cabang filsafat khusus, yang secara paralel berhubungan dengan studi
metafisik atau ontologi, oleh sebab itu filsafat ketuhanan juga seringkali disebut sebagai
teologi metafisik, karena secara khusus membahas Tuhan secara metafisik. Meskipun studi
untuk menguji keberadaan Tuhan ini pada awalnya lahir dari rahim metafisika atau
ontologi, namun seiring berjalannya waktu studi tersebut mengalami serangkaian
perkembangan. Sampai dengan sekarang, ada beberapa pendekatan baru yang dapat
digunakan untuk menguji argumentasi tentang keberadaan Tuhan, salah satunya
pendekatan aksiologis yang berupaya membuktikan Tuhan secara moral-teleologis. Oleh
sebab itu sampai dengan saat ini, ada beberapa pendekatan yang paling sering digunakan
untuk menguji argumentasi tentang keberadaan Tuhan, di antaranya adalah pendekatan
ontologis, kosmologis, dan moral-teleologis. Dikatakan bahwa analisis filsafat ketuhanan
memiliki kelebihan jika dibandingkan dengan analisis agama dan analisis bidang studi
lainnya, seperti sosiologi agama dan antropologi agama. Kelemahan pada bidang sosiologi
agama dan antropologi agama, biasanya ada pada wilayah epistemik yang memiliki

kecenderungan untuk berpaku dan berorientasi hanya pada pengalaman empirik semata.

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 34



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

Sementara kelemahan agama ada pada permasalahan subjektivitas personal yang sulit

untuk diverifikasi (Dewi, 2021).

Tuhan secara filosofis dapat dipahami melalui suatu pendekatan atau studi yang
disebut teologi. Kata teologi secara etimologis berasal dari dua kata yaitu theo atau theos
yang dapat diartikan sebagai “Tuhan” dan logos yang dapat diartikan sebagai “ilmu”. Dari
dua kata tersebut dapat dipahami bahwa teologi adalah suatu ilmu yang digunakan untuk
memahami realitas ketuhanan. Di sisi lain teologi juga dapat dipahami sebagai ilmu yang
digunakan untuk memahami bentuk-bentuk keyakinan dan doktrin-doktrin yang
berhubungan dengan eksistensi Tuhan, oleh sebab itu istilah ini juga berhubungan dengan
kumpulan ajaran yang menjelaskan mengenai hakikat Tuhan dan keterhubungannya
dengan bermacam-macam aspek, termasuk keterhubungan antara Tuhan, manusia, dan
alam semesta (Bagus, 1996). Terdapat beberapa karakter dan bentuk-bentuk ketuhanan di
dalam agama-agama manusia, di antaranya:

1. Animisme

Secara historis istilah animisme berasal dari bahasa Yunani, yaitu anemos yang
memiliki arti “apa yang berhembus”, “apa yang meniup”, atau bisa juga bisa diartikan
sebagai “angin”. Di dalam terjemaham bahasa Latin, kata ini identik dengan anima yang
dapat diterjemahkan sebagai “jiwa”, “napas”, atau “prinsip kehidupan” (Bagus, 1996).
Dalam peradaban masyarakat kuno yang primitif, animisme dapat dipahami sebagai suatu
sistem kepercayaan yang meyakini bahwa semua benda, baik yang aktif ataupun yang
pasif, keduanya memiliki kekuatan atau roh. Bentuk keyakinan ini mempercayai bahwa
semua benda atau segala sesuatu yang ada di alam ini dapat memberikan pengaruh pada
kehidupan manusia (Nasution, 1987). Secara lebih rinci, animisme dapat dipahami sebagai
berikut (Dewi, 2021):

a. Suatu sistem kepercayaan yang meyakini bahwa segala hal memiliki jiwa, yang ada
secara berdampingan dengan kehidupan manusia.

b. Secara kosmologis, animisme berpandangan bahwa alam semesta beserta segala hal
yang ada di dalamnya memiliki suatu roh abadi yang tidak dapat musnah dan selalu
mengikuti gerak perubahan alam.

c. Secara ontologis atau metafisik, animisme berpandangan bahwa alam ini juga memiliki
roh yang menjadi penggerak utama bagi terselenggaranya sistem semesta.

2. Dinamisme

Dilihat dari asal katanya, dinamisme berakar dari bahasa Yunani yaitu dynamis yang
dapat diartikan sebagai “upaya”, “daya”, atau “kemampuan untuk melakukan sesuatu”.
Dalam realitas keagamaan, dinamisme dapat dipahami sebagai suatu pandangan yang
menyakini bahwa segala sesuatu yang berada di alam ini memiliki kekuatan. Beberapa
orang berpandangan bahwa masyarakat yang corak keyakinan ketuhanannya berbentuk
dinamisme, merupakan masyarakat dengan tingkat peradaban rendah (Nasution, 1987).

Sekilas animisme dan dinamisme terkesan sama bahkan identik, namun ada perbedaan

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 35



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

mendasar yang membedakannya. Animisme berpandangan adanya roh yang bersifat
pribadi dan abadi di dalam semua entitas, sedangkan dinamisme hanya sebatas meyakini
bahwa semua entitas memiliki kekuatan dan tidak terikat pada keyakinan tentang adanya
roh personal yang pribadi, sebagaimana yang diyakini oleh para animis. Pandangan yang
beranggapan bahwa dinamisme adalah suatu bentuk ketuhanan yang berasal dari
peradaban rendah, kiranya perlu diuji atau ditinjau kembali. Hal itu karena suatu bentuk
ketuhanan yang diyakini oleh suatu masyarakat tertentu tidak dapat dijadikan sebagai satu-
satunya variabel yang menentukan kemajuan suatu peradaban, perlu ada variabel-variabel
yang lain untuk menentukan hal tersebut.
3. DPoliteisme

Politeisme adalah salah satu aliran dalam filsafat ketuhanan yang sering dirujuk
untuk menjelaskan realitas ketuhanan yang plural. Aliran ini juga sering dihubungkan-
hubungkan animisme dan dinamisme, padahal belum tentu kompatibel. Secara umum
politeisme dapat dipahami sebagai paham ketuhanan yang meyakini eksistensi banyak
Tuhan. Aliran ini tentu saja berbeda dengan animisme ataupun dinamisme yang meyakini
adanya roh dan kekuatan abstrak supranatural dari benda-benda atau entitas yang ada di
alam semesta. Politeisme memahami Tuhan sebagai pemegang otoritas tertinggi yang
pengaruhnya lebih luas dari roh-roh yang diyakini oleh para penganut animisme ataupun
kekuatan-kekuatan abstrak parsial dari objek-objek bendawi yang diyaikini oleh para
penganut dinamisme. Kuasa lebih luas yang diyakini oleh para penganut politeisme ini
terwujud dalam bentuk personal, seperti dewa-dewa yang diyakini oleh masyarakat Mesir
dan Yunani kuno, di antaranya Hera, Osiris, Phta, Zeus, dan Ra. Dalam tradisi spiritual
India, dewa-dewa itu dikenal sebagai Wisnu, Brahma, Siwa, dan Indera. Politeisme
memberikan keistimewaan bukan hanya pada satu dewa, tetapi lebih dari satu dewa.
Semua dewa yang diistimewakan dalam bentuk ketuhanan politeisme ini, berkedudukan
setara dan tidak ada satupun yang didiskriminasi dan diposisikan lebih rendah dari dewa-
dewa yang lain. Pada dasarnya politeisme meyakini bahwa dunia ini diatur sedemikian
rapi dan tertata oleh banyak subjek ilahi, dewa-dewa tersebut berbagi peran dan saling
bekerjasama dalam merealisasikan keteraturan alam semesta (Bakhtiar, 1997).
4. Henoteisme

Henoteisme adalah salah satu aliran dalam filsafat ketuhanan yang mungkin jarang
dibicarakan, namun sebenarnya aliran ini memiliki corak yang unik dalam menjelaskan
realitas ilahiah. Secara etimologis, Henoteisme berasal dari dua kata berbahasa Yunani,
yaitu heno dan theos yang kemudian diserap ke dalam bahasa Inggris dan bertransformasi
menjadi suatu aliran yaitu theism. Kata heno berarti “satu” dan kata theos yang berarti
“Tuhan”. Kata theos kemudian diserap ke dalam bahasa Inggris menjadi suatu aliran
tilosofis yaitu theism, yaitu suatu aliran yang meyakini eksistensi Tuhan. Oleh sebab itu jika
disatukan maka dapat dipahami bahwa henoteisme adalah suatu aliran filsafat ketuhanan

yang meyakini adanya satu Tuhan tertinggi yang layak dan patut disembah. Meski begitu,

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 36



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

henoteisme tidak pernah menyangkal adanya eksistensi ilahi lain di luar Tuhan tertinggi
yang disembah secara internal dalam suatu tradisi keagamaan tertentu yang dianut. Dalam
studi filsafat ketuhanan, henoteisme dapat dipahami sebagai suatu bentuk ketuhanan yang
meyakini adanya dewa-dewa, namun dalam praktik ritualnya, pemujaan yang dilakukan
hanya ditujukan kepada salah satu dewa yang dianggap sebagai Dewa tertinggi dan bisa
dikategorikan sebagai Tuhan. Ada beberapa agama yang dianggap memiliki bentuk
ketuhanan yang henoteistik, misalnya agama Yahudi atau Judaisme yang kerena tidak puas
dengan sistem ketuhanan politeisme, kemudian melahirkan paham penyembahan pada
satu Tuhan, yang dirasa lebih masuk akal. Dewa-dewa yang ada di dalam tradisi
keagamaan sebelumnya diseleksi, kemudian dipilih satu Dewa sebagai Dewa tertinggi
yang selanjutnya diposisikan sebagai Tuhan. Meski menjadikan Dewa tertinggi sebagai
Tuhan, posisi Tuhan tersebut dipahami tunggal bagi keberadaan dewa-dewa itu sendiri,
oleh sebab itu paham ini tidak otomatis langsung diidentikkan pada monoteisme (Bakhtiar,
1997).

5. Monoteisme

Monoteisme adalah salah suatu aliran dalam filsafat ketuhanan yang secara radikal
meyakini eksistensi Tuhan yang tunggal. Monoteisme sendiri berasal dari dua kata yaitu
mono yang berarti “tunggal” atau “satu” dan theos yang berarti “Tuhan”, sehingga
sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya, bahwa dalam aliran ini hanya ada satu
Tuhan yang patut dan harus disembah. Berbeda dengan henoteisme yang masih meyakini
adanya eksistensi ilahi yang lain, monoteisme pada dasarnya hanya meyakini adanya satu
Tuhan dan tidak ada Tuhan lain selain Tuhan Yang Satu itu. Tuhan yang satu itu
ditempatkan sebagai satu-satunya Tuhan yang wajib disembah dan patut dihormati.
Bentuk ketuhanan yang monoteistik banyak ditemukan dalam tradisi agama-agama
Abrahamik, seperti Islam dan Kristen Ortodoks (Pabst, 2017).

Penjelasan mengenai bentuk-bentuk sistem ketuhanan yang telah dijelaskan di atas,
secara substansial didasarkan pada keyakinan akan adanya realitas adikodrati yang oleh
sebagian besar orang disebut sebagai Tuhan. Bentuk-bentuk ketuhanan tersebut, lahir dari
sebuah konsepsi atau kepercayaan tentang adanya Tuhan, yang dalam studi filsafat
ketuhanan dikenal sebagai teisme. Ada berbagai jenis konsepsi manusia tentang Tuhan,
berikut uraian rincinya:

1. Teisme

Secara etimologis teisme berasal dari sebuah kata dalam bahasa Yunani yaitu theos,
yang berarti “Tuhan”. Konsepsi ini meyakini bahwa Tuhan sebagai penyebab utama dari
seluruh realitas, sudah pasti ada dan tidak mungkin dapat disangkal. Teisme pada dasarnya
meyakini keberadaan Tuhan yang transenden, maha mencipta, maha mendahului, dan
maha tahu. Segala kualitas yang dimiliki oleh Tuhan jauh lebih unggul dan sempurna
melebihi segala kualitas yang dimiliki oleh ciptaannya. Secara historis, istilah teisme

pertama kali muncul di Inggris sekitar abad ke-17, yang dalam terminologi aslinya adalah

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 37



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

theism. Konsepsi atau pandangan ini adalah lawan alami dari ateisme, yang sebaliknya
menolak segala bentuk argumen tentang adanya Tuhan. Teisme memandang bahwa Tuhan
adalah sumber dari segala hukum, kententuan, dan nilai-nilai, konsepsi ketuhanan ini juga
meyakini bahwa Tuhan dapat dicapai melalui komunikasi manusiawi. Teisme memberi
penegasan bahwa Tuhan adalah eksistensi yang senantiasa mencipta, mengatur, dan
memelihara alam semesta. Penganut teisme juga percaya bahwa Tuhan adalah sosok yang
senantiasa mengabulkan doa-doa manusia. Secara garis besar, agama-agama dari tradisi
Abrahamik, hampir semuanya menganut paham teisme. Dalam sejarah filsafat Barat, ada
seorang filsuf yang argumennya secara tidak langsung memperkuat landasan filosofis
paham teisme ini, filsuf itu adalah Rene Descartes. Dalam rasionalisme yang dikembangkan
dan diajarkannya, Descartes menyimpulkan bahwa Tuhan yang transenden itu dapat
dicapai melalui akal budi. Tuhan adalah sebuah kepastian tunggal yang mutlak. Hal
tersebut didasarkan pada pandangan epistemologinya tentang ide kesempurnaan, yang
berbunyi kurang lebih sebagai berikut:
Manusia beserta akal budinya yang potensial, tetaplah makhluk yang tidak sempurna.
Meski manusia tidak sempurna, tetapi akal budi manusia memiliki ide tentang
kesempurnaan, tidak mungkin ide tentang kesempurnaan itu datang dari suatu hal
yang tidak sempurna. Ide tentang yang sempurna itu pastilah datang dari suatu hal
yang sempurna, dan hal yang sempurna itu adalah Tuhan. Oleh sebab itu Tuhan pasti
ada. (Garvey, 2010: 67)
Gagasan Descartes ini pada zamannya memberi suatu pandangan logis baru dalam
meyakini eksistensi Tuhan. Gagasan tersebut di kemudian hari menjadi dasar atau landasan
argumen kaum teistik untuk menjastifikasi keberadaan Tuhan secara ontologis dalam
realitas manusia, baik dalam dunia ide ataupun dalam realitas yang sejati.
2. Deisme
Secara etimologis, deisme berasal dari sebuah kata dalam bahasa Yunanai yaitu theo
atau theos, yang kemudian diserap kedalam bahasa Latin menjadi deus yang berarti Tuhan.
Kata atau istilah ini pertama kali muncul pada sekitar abad ke-16. Pada dasarnya deisme
meyakini bahwa Tuhan berada jauh dan terpisah dengan alam semesta yang dia ciptakan.
Para deis berpandangan bahwa pada mulanya Tuhan memang menciptakan alam ini
beserta hukum-hukumnya. Setelah Tuhan selesai menciptakan dunia beserta hukum-
hukum di dalamnya, Tuhan menjauh dan lepas dari apa yang dia ciptakan, kemudian
berdiam diri di suatu tempat yang tidak mungkin dapat dipahami oleh manusia. Konsep
deisme ini dipopulerkan oleh gagasan Isaac Newton, yang menyatakan bahwa Tuhan pada
dasarnya hanya bertindak sebagai pencipta alam semesta, setelah mencipta dia menarik diri
dari alam dan tidak secara berkelanjutan mengintervensi berjalannya alam yang sudah dia
ciptakan. Intervensi Tuhan hanya mungkin terjadi jika ada kerusakan dan kekacauan di
dalam tatanan alam semesta itu sendiri (Dewi, 2021).

3. Panteisme

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 38



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

Istilah panteisme secara etimologis berasal dari bahasa Yunani, yaitu pan yang berarti
“semua”, theos atau theo yang berarti “Tuhan”, dan ism yang berarti “aliran”. Dari
penjelasan tersebut dapat dipahami bahwa panteisme adalah aliran, pandangan, atau
konsepsi ketuhanan yang meyakini bahawa segala sesuatu berada di dalam Tuhan,
termasuk alam semesta itu sendiri. Aliran atau konsepsi ketuhanan ini memandang bahwa
Tuhan melebur dengan alam semesta, sehingga segala unsur ketuhanan yang sifatnya
adikodrati atau transenden harus ditolak. Pandangan filosofis tentang Tuhan ini
diperkokoh oleh bangunan logis dan ontologis dari tradisi filsafat modern yang berakar
pada pemikiran Spinoza dan berpengaruh pada filsuf-filsuf abad ke-19, salah satunya
Emerson (Blackburn, 2013).

4. Panenteisme

Panenteisme adalah sebuah aliran atau konsepsi ketuhanan yang memandang
bahwa seluruh realitas ini adalah bagian integral dari keberadaan Tuhan. Aliran ini berbeda
dengan panteisme yang menempatkan Tuhan setara dengan keseluruhan realitas. Pada
dasarnya panenteisme menempatkan Tuhan pada aspek yang sifatnya terbatas, tidak tetap,
pengatur alam semesta, dan senantiasa bekerja sama dengannya dalam proses menuju
kesempurnaan. Secara lebih ringkas panenteisme menjelaskan bahwa Tuhan terdiri dari
dua kutub, yaitu kutub potensi yang memandang bahwa Tuhan itu abadi, tetap, dan
transenden. Kemudian kutub aktual yang memandang bahwa Tuhan itu fana, berubah, dan
imanen (Dewi, 2021).

5. Naturalisme

Naturalisme pada dasarnya adalah salah satu aliran filsafat yang memberikan peran
penentu di dalam ilmu alam. Naturalisme berpandangan bahwa alam secara kodrati
independen, sempurna, bergerak, dan berkerja sesuai dengan sifat-sifat dan hukum-
hukumnya. Pada dasarnya Naturalisme memandang bahwa dunia ini tidak diatur oleh
kuasa-kuasa supranatural. Secara historis aliran ini lahir dari perkembangan ilmu
pengetahuan alam, yang berpandangan bahwa alam semesta bergerak secara evolutif
melalui mekanismenya. Dalam naturalisme sudah tidak ditemukan lagi hal-hal yang
bersifat misteri dan rahasia di alam semesta ini, hal tersebut karena hukum-hukum atau
kaidah-kaidah yang menjadi penyangganya telah berhasil ditemukan dan dijelaskan
dengan terperinci serta spesifik oleh ilmu pengetahuan. Hal yang menjadi permasalahan
sentral dalam aliran ini adalah tentang pendefinisian segala sesuatu yang dianggap dapat
mengakomodasi dan memuaskan pengetahuan beserta segala elemen yang dihadapkan
dengannya, tetapi tidak memiliki ruang atau tempat di dalamnya (Blackburn, 2013).

6. Ateisme

Ateisme adalah pandangan, konsepsi, atau aliran yang menyangkal eksistensi
Tuhan. Pandangan ini adalah kebalikan dari teisme yang meyakini dan mengakui
keberadaan Tuhan. Terkadang para penganut ateisme bisa lebih dogmatis dari mereka yang

hanya mengaku agnostik, bahkan bisa sama dogmatisnya dengan para teis yang mengakui

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 39



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

eksistensi Tuhan. Dalam sudut pandang ateis, orang-orang beriman pada dasarnya juga
sama-sama ateis seperti mereka. Para ateis berpendapat bahwa orang-orang beriman juga
ateis karena mereka hanya meyakini Tuhan yang ada dalam ruang lingkup keimanan
mereka, tetapi menolak Tuhan-Tuhan yang ada dalam ruang lingkup keyakinan yang lain.
Oleh karena itu para ateis merasa bahwa keyakinan mereka lebih maju dari para teis karena
secara keseluruhan menolak Tuhan dalam bentuk apa pun (Blackburn, 2013). Ateisme
dinyatakan dapat lebih diandalkan dan dipercaya, karena tidak ada cukup bukti yang dapat
dipertanggungjawabkan untuk menyatakan bahwa Tuhan itu eksis (Martin, 1990).
7. Agnostisisme

Dilihat dari asal katanya, agnostisisme berasal dari dua kata yaitu a yang berarti
“tidak” dan gnostikos yang berarti “iman” atau “pengetahuan suci”. Oleh sebab itu
agnostisisme dapat disimpulkan sebagai sebuah aliran yang berpandangan bahwa pada
dasarnya manusia tidak akan mungkin dapat sepenuhnya mencapai pengetahuan sejati
mengenai Tuhan, atau dengan kata lain manusia sampai kapanpun tidak akan pernah bisa
sepenuhnya membuktikan bahwa Tuhan itu ada ataupun tidak ada. Agnostisisme
memandang bahwa manusia memiliki keterbatasan pengetahuan untuk dapat menjelaskan
secara pasti keberadaan hal-hal transenden seperti jiwa, surga, neraka, dan segala bentuk
keberadaan supranatual lainnya. Meski begitu agnostisisme tetap meyakini eksistensi
Tuhan, namun sangat skeptis terhadap penjelasan mengenai Tuhan di dalam agama-
agama. Para penganut agnostisisme meyakini bahwa manusia pada dasarnya tidak akan
pernah mampu mengetahui sifat-sifat Tuhan, oleh sebabnya mereka bisa sangat skeptis
terhadap keberadaan Tuhan beserta sifat-sifatnya. Berbeda dengan para ateis yang
dogmatis dan kaku, para agnostik biasanya terbuka pada agama-agama yang ada, dan bisa
sangat fleksibel untuk memeluk agama-agama tersebut. Meskipun begitu, pada dasarnya
para agnostik sebenarnya kurang begitu tertarik untuk menjastifikasi agama yang mereka
anut secara epsitemologis, baik itu benar atau pun salah. Dari penjelasan tersebut dapat
dipahami bahwa agnostisisme berbeda dengan ateisme (Dewi, 2021).
8. Non-Teisme

Beberapa orang mungkin akan menyamakan non-teisme dengan ateisme, namun
kedua paham ini pada dasarnya berbeda. Ateisme adalah sebuah aliran dalam filsafat
ketuhanan yang memiliki keyakinan bahwa alam ini bebas dari eksistensi subjek mutlak
yang transenden, kaum ateis percaya bahwa dunia ini adalah sebuah kebetulan yang
muncul tanpa adanya pencipta yang menghendakinya untuk ada. Di sisi lain non-teisme
tidak berpendapat sejauh itu untuk menyatakan bahwa Tuhan tidak ada. Sebuah sistem
keagamaan yang memiliki konsepsi ketuhanan non-teistik biasanya memiliki ciri yang
khas, yaitu lebih mengutamakan praktik hidup yang baik (etis), ketimbang membicarakan
hal-hal yang transedental seperti tentang eksistensi Tuhan atau sejenisnya. Pada dasarnya
Agama atau kepercayaan yang bercorak non-teistik, dalam praktik keagamaannya, tidak

bergantung pada kehadiran Tuhan atau dewa-dewa. Agama atau sistem kepercayaan yang

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 40



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

dapat dikategorikan sebagai non-teisme, di antaranya adalah Buddhisme dan Jainisme
(Williams and Friess, 1962).

Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme
Seperti yang telah disinggung di atas, Buddhisme adalah salah satu bentuk agama
atau kepercayaan yang dikategorikan sebagai non-teistik. Hal ini kemudian memunculkan
pertanyaan, “lalu bagaimana Buddhisme memandang Tuhan?” Di dalam Buddhisme, Yang
Mutlak atau sering disebut sebagai Tuhan, tidaklah dipandang sebagai suatu pribadi. Pada
dasarnya tidak ada pemujaan terhadap suatu Tuhan personal sebagaimana yang sering
dijumpai dalam tradisi-tradisi Abrahamik. Pada dasarnya Buddhisme mengajarkan bahwa
nasib, keberuntungan, dan penderitaan manusia adalah hasil dari perbuatan pribadi atau
diri sendiri di masa lalu. Hal tersebut dijelaskan di dalam hukum karma (Pali: kamma),
bahwa apa yang terjadi saat ini, disebabkan oleh apa yang telah diperbuat atau dikerjakan
di waktu yang telah lalu. Penerapan hukum karma dalam metafisika Buddhis ini,
berimplikasi pada posisi keberadaan Tuhan personal yang maha mengatur nasib manusia,
menjadi niscaya tidak ada. Meski begitu bukan berarti posisi Tuhan benar-benar tidak ada
Dalam Tipitaka Pali, konsepsi tentang Tuhan dalam Buddhisme, pernah disinggung
langsung oleh Sang Buddha di dalam Udana, yang isinya:
Atthi bhikkhave ajatam abhiitam akatam asarikhatam, no cetam bhikkhave abhavisam
ajatam abhiitam akatam asankhatam, nayidha jatassa bhiitassa katassa sankhatassa
nissaranam pannayetha. Yasma ca kho bhikkhave atthi ajatam abhiuitam akatam
asankhatam, tasma jatassa bhitassa katassa sankhatasa nissaranam paiifiaya’ti.
(Udana, VIII: 3)
Artinya:
Para bhikkhu, ada yang Tidak Dilahirkan, Tidak Menjelma, Tidak Tercipta, Yang
Mutlak. Para Bhikkhu, bila tidak ada Yang Tidak Dilahirkan, Tidak Menjelma, Tidak
Tercipta, Yang Mutlak, maka tidak ada kemungkinan untuk bebas dari kelahiran,
penjelmaan, pembentukkan, pemunculan dari sebab yang lalu. Tetapi para bhikkhu,
karena ada Yang Tidak Dilahirkan, Tidak Menjelma, Tidak Tercipta, Yang Mutlak,
maka ada kemungkinan untuk bebas dari kelahiran, penjelmaan, pembentukan,
pemunculan, dari sebab yang lalu.
Apa yang tertulis dalam kitab suci Tipitaka di atas memberikan sebuah penjelasan bahwa
dalam membicarakan Tuhan, Buddhisme hanya menyebutkan sebagai “Hal Yang Tidak
Mungkin Dibayangkan”. Pada dasarnya Buddhisme tidak membicara hal “Yang Serba
Tidak-Tidak” itu, karena berfokus pada hal-hal yang tidak bisa didefinisikan secara spesifik
hanyalah sebuah kesia-siaan, membuang-buang waktu, dan sama sekali tidak memberikan
manfaat. Karena lepas dari penderitaan dan mencapai pencerahan tidak akan mungkin

dapat dicapai dengan hanya membicarakan hal yang mutlak saja.

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 41



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

Tentang Tuhan yang tidak dapat digambarkan dan dibicarakan, dalam sejarah
perkembangan spiritualitas masyarakat di Indonesia, terdapat konsep ketuhanan yang
serupa, khususnya pada masyarakat Jawa klasik. Ada sebuah pepatah Jawa yang berbunyi:

Gesang tanpo roh, kuwaos tanpo piranti, tan wiwitan datan wekasan, tan keno kinoyo
ngopo, ora jaman, ora makam, ora arah, ora engon, adoh tanpo wangenan, cedak tanpo
gepokan, ora njobo, ora njero, lembut tan keno jinumput, gede tan keno kinara-kira.
Artinya:
Hidup tanpa roh, kuasa tanpa alat, tanpa awal, tanpa akhir, tak dapat diapa-apakan,
tak kenal jaman maupun perhentian, tak berarah, tak bertempat, jauh tak terbatas,
dekat tak tersentuh, tidak di luar, tidak di dalam, halus tak terpungut, besar tidak
terhingga.
Potongan syair ini menyiratkan pesan yang sama dengan apa yang tertulis di dalam
Tipitakan, Udana bab VIII bait ke-3, sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya bahwa
ada sesuatu Yang Mutlak, Yang Tidak Dilahirkan, Tidak Terkondisi, dan Tidak Tercipta.
Hal “Yang Mutlak” itu dapat disejajarkan dengan Tuhan, mengenai tentang bagaimana
bentuk, jumlah, dan wujudnya, dalam Buddhisme cukup dikatakan sebagai “Yang Tidak
Terketahui”. Dalam konteks Indonesia “Yang Mutlak” dan “Yang Tidak Diketahui” ini
disebut sebagai Tuhan Yang Maha Esa. Dalam konteks Buddhistik, Tuhan Yang Esa di
dalam Pancasila tidak diphami sebagai Tuhan Monoteistik yang tunggal, tetapi dipahami
hanya sebagai “Yang Mutlak”.

Buddhisme pada dasarnya memang mengakui eksistensi para dewa, tetapi para
dewa ini bukanlah Tuhan sebagaimana yang selama ini disalahpahami oleh para penganut
monoteisme kepada para penganut agama Dharmik khususnya tradisi non-Weda seperti
Buddhisme dan Jainisme. Dewa dalam Buddhisme dipahami sebagai makhluk yang
memiliki kualitas kebahagian dan spiritual di atas manusia awam, meski memiliki
kemampuan adi-kodrati melebih manusia biasa tetapi mereka bukanlah Tuhan yang
mencipta. Seperti halnya manusia, para dewa juga masih terikat dengan kondisi dan
perubahan. Mereka juga masih terikat dengan samsara sehingga masih ikut serta dalam
siklus kematian dan kelahiran kembali (Bullitt, 2005). Meski memiliki kualitas melebihi
manusia, namun dewa belum tentu lebih bijaksana daripada manusia, hal ini diperkuat oleh
fakta bahwa meski Sang Buddha adalah manusia biasa, tetapi dalam literatur Buddhis
dijelaskan bahwa Sang Buddha merupakan guru bagi para dewa dan posisinya lebih tinggi
dari mereka (Jootla, 1999).

Sebenarnya sejak zaman Sang Buddha, telah ada sebuah penyangkalan akan
keberadaan dewa pencipta. Pada zaman Sang Buddha penyangkalan terhadap pencipta
itulah yang menjadi pembeda antara ajaran Buddhis dan Non-Buddhis (Wallace and Hodel,
2007). Pertanyaan tentang dewa pencipta dijawab oleh Sang Buddha di dalam Brahmajala
Sutta, Sang Buddha mencela atau menyanggah gagasan tentang adanya pencipta dan

memandang bahwa pandangan semacam itu merupakan pandangan salah tentang

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 42



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

penciptaan dan keabadian, seperti yang juga tertera dalam enam puluh satu pandangan
lainnya. Pandangan yang demikian menurut Sang Buddha menyebabkan penderitaan
karena membuat seseorang melekat dan ketergantungan pada pencipta itu. Pandangan
yang demikian pada akhirnya hanya akan menyebabkan manusia jatuh pada kemelekatan,
keserakahan, kebencian, dan khayalan. Pada bagian akhir dikatakan bahwa Sang Buddha
mengetahui enam puluh dua pandangan tersebut dan juga mengetahui kebeneran yang
melampauinya. Dalam perkembangannya beberapa filsuf Buddhis juga banyak mengkritik
gagasan-gagasan mengenai dewa pencipta abadi yang peduli dengan urusan-urusan
kemanusiaan (Hayes, 1988).
Penolakan Sang Buddha atas Tuhan Tertinggi (Issara) sebagai Yang Maha Pencipta
tercatat dalam Devadaha Sutta:
Sace, bhikkhave, satta issaranimmanahetu sukhadukkham patisamvedenti; addha,
bhikkhave, nigantha papakena issarena nimmitd yam etarahi evariipa dukkha tibba
katuka vedana vediyanti.
Sace, bhikkhave, satta issaranimmanahetu sukhadukkham patisamvedenti, garayha
nigantha; no ce satta issaranimmanahetu sukhadukkham patisamvedenti, garayha
nigantha.
Sace, bhikkhave, satta issaranimmanahetu sukhadukkham patisamvedenti; addha,
bhikkhave, tathagato bhaddakena issarena nimmito yam etarahi evariipa anasava
sukha vedana vedeti.
Sace, bhikkhave, satta issaranimmanahetu sukhadukkham patisamvedenti, pasamso
tathagato; no ce satta issaranimmanahetu sukhadukkham patisamvedenti, pasamso
tathagato. (Majjhima Nikaya 101)
Artinya:
Para Bhikkhu, Jika kenikmatan dan kesakitan yang sedang dirasakan adalah
disebabkan oleh tindakan kreatif Tuhan Yang Tertinggi, maka para Nigantha pasti
diciptakan oleh Tuhan Tertinggi yang jahat, karena mereka saat ini merasakan
perasaan menyakitkan, menyiksa, dan menusuk.
Para Bhikkhu, Jika kenikmatan dan kesakitan yang sedang dirasakan adalah
disebabkan oleh tindakan kreatif Tuhan Yang Tertinggi, maka para Nigantha harus
dicela; jika tidak, maka mereka juga harus dicela.
Para Bhikkhu, Jika kenikmatan dan kesakitan yang sedang dirasakan adalah
disebabkan oleh tindakan kreatif Tuhan Yang Tertinggi, maka Sang Tathagata pasti
diciptakan oleh Tuhan Tertinggi yang baik, karena Beliau saat ini merasakan perasaan
menyenangkan yang tanpa noda.
Para Bhikkhu, Jika kenikmatan dan kesakitan yang sedang dirasakan adalah
disebabkan oleh tindakan kreatif Tuhan Yang Tertinggi, maka Sang Tathagata harus
dipuji; jika tidak, maka Sang Tathagata juga harus dipuji.

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 43



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

Dari kutipan Devadaha Sutta di atas sudah sangat jelas bahwa jika Tuhan itu mencipta dan

dikonfirmasi pada suatu sifat tertentu, entah sifat itu secara moral baik atau buruk, orang-

orang akan sangat mudah mempersalahkan Tuhan atas apa yang dialaminya pada

kehidupan ini, hal ini menjadi kemelekatan yang pada akhirnya akan menghalangi

seseorang pada pencerahan. Oleh sebab itu dengan sangat jelas dan tegas Sang Buddha

menolak segala bentuk anggapan bahwa Tuhan adalah pencipta dan memiliki sifat-sifat etis

tertentu.

Keberatan Sang Buddha terhadap Tuhan pencipta ini juga terekam di dalam

Titthayatana Sutta sebagai berikut:

Artinya:

Santi, bhikkhave, eke samanabrahmand evamvadino evamditthino: ‘yam kificayam
purisapuggalo patisamovedeti sukham va dukkham va adukkhamasukham va sabbam
tam issaranimmanahetii’ti.

Tatra, bhikkhave, ye te samanabrahmana evamvadino evamditthino: “yam kificayam
purisapuggalo patisamuvedeti sukham va dukkham va adukkhamasukham va sabbam
tam issaranimmanahetii'ti, tyaham upasankamitoa evam vadami: ‘saccam kira tumhe
ayasmanto evamvadino evamditthino yam kificayam purisapuggalo patisamuvedeti
sukham va dukkham va adukkhamasukham va sabbam tam issaranimmanahetii’ti? Te
ca me evam puttha ‘ama’ti patijananti.

Tyaham  evam  vadami:  ‘tenahayasmanto  panatipatino  bhavissanti
issaranimmanahetu, adinnadayino bhavissanti issaranimmanahetu, abrahmacarino
bhavissanti issaranimmanahetu, musavadino bhavissanti issaranimmanahetu,
pisunavaca  bhavissanti  issaranimmanahety,  pharusavica  bhavissanti
issaranimmanahetu, samphappalapino bhavissanti issaranimmanahetu, abhijjhaluno
bhavissanti issaranimmanahetu, byapannacitta bhavissanti issaranimmanahetu,
micchaditthika bhavissanti issaranimmanahetu’.

Issaranimmanam kho pana, bhikkhave, sarato paccagacchatam na hoti chando va
vayamo va idam va karaniyam idam va akaraniyanti. Iti karaniyakaraniye kho pana
saccato thetato anupalabbhiyamane mutthassatinam anarakkhanam viharatam na
hoti paccattam sahadhammiko samanavado.

Ayam kho me, bhikkhave, tesu samanabrahmanesu evamvadisu evamditthisu dutiyo

sahadhammiko niggaho hoti. (Anguttara Nikaya 3.61)

Ada para petapa dan brahmana lainnya yang menganut doktrin dan pandangan
seperti ini: “Apa pun yang dialami orang ini, apakah menyenangkan, menyakitkan,
atau bukan menyakitkan, juga bukan menyenangkan, semuanya disebabkan oleh
aktivitas Tuhan pencipta.”

Kemudian, para bhikkhu, Aku mendatangi para petapa dan brahmana itu yang

menganut doktrin dan pandangan seperti ini: “Apa pun yang dialami orang ini,

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 44



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

apakah menyenangkan, menyakitkan, atau bukan menyakitkan, juga bukan
menyenangkan, semuanya disebabkan oleh aktivitas Tuhan pencipta,” dan...
Aku berkata kepada mereka: “Benarkah bahwa kalian para mulia menganut doktrin
dan pandangan demikian?” Ketika Aku menanyakan hal ini kepada mereka, mereka
menegaskannya. Kemudian Aku berkata kepada mereka: “Kalau begitu, adalah karena
aktivitas Tuhan pencipta maka kalian mungkin melakukan pembunuhan dan
menganut pandangan salah.”
Mereka yang mengandalkan aktivitas Tuhan pencipta sebagai kebenaran mendasar,
tidak memiliki keinginan (untuk melakukan) apa yang harus dilakukan dan (untuk
menghindari melakukan) apa yang tidak boleh dilakukan, juga mereka tidak berusaha
dalam hal ini. Karena mereka tidak memahami sebagai benar dan sah segala sesuatu
yang harus dilakukan dan tidak boleh dilakukan, maka mereka berpikiran kacau,
mereka tidak menjaga diri mereka sendiri, dan bahkan sebutan personal sebagai
“petapa” tidak dapat dengan benar ditujukan kepada mereka.
Ini adalah bantahan logisKu yang ke dua atas para petapa dan brahmana yang
menganut doktrin dan pandangan demikian.
Apa yang tertulis di dalam Titthayatana Sutta di atas sangatlah jalas bahwa Sang Buddha,
menerangkan ketika Tuhan dipandang sebagai “Yang Maha Mencipta” dan “Yang Maha
Mengatur”, maka akan sangat mudah bagi siapapun, sekalipun orang suci atau petapa
untuk melakukan segala hal, termasuk di dalamnya membunuh, karena segala aktivitas
termasuk membunuh itu sendiri adalah suatu hal yang telah diatur oleh Dia Yang Maha
Mengatur. Buddha menjelaskan bahwa pandangan tersebut adalah pandangan
menyesatkan yang dapat merusak moralitas dan sifat welas asih yang manusia miliki, selain
itu pandangan terhadap adanya Tuhan “Yang Maha Mencipta” dan “Yang Maha
Mengatur” ini justru akan membuat orang kehilangan nalar dan pikiran sehatnya untuk
tetap bisa mempertimbangkan dengan benar apa yang boleh diperbuat dan apa yang tidak
boleh diperbuat secara etis.

Buddhisme secara esensial tidak tertarik membicarakan hal-hal yang adi-kodrati,
terutama Tuhan, karena hal itu sama sekali tidak membawa kemajuan apapun dalam
kehidupan sehari-hari. Hal tersebut pernah diriwayatkan ketika Bhikkhu Malunkyaputta
bertanya kepada Sang Buddha tentang permasalahan Metafisika mengenai “Yang Mutlak”,
Sang Buddha memberikan jawaban dengan suatu perumpamaan ketika seorang pria
ditembak menggunakan anak panah yang diolesi dengan racun tebal dan pekat,
keluarganya lalu memanggil seorang dokter untuk mengeluarkan racun tersebut, dan
dokter tersebut memberikan penawarnya, namun ternyata pria itu menolak membiarkan
dokter tersebut melakukan apa pun sebelum pertanyaannya mengenai siapa yang
menembakkan panah kepadanya terjawab, apa pakerjaannya dan apa kastanya? Dan
mengapa orang itu menemabakkan panah kepadanya? Busur apa yang digunakan orang

yang menembaknya, dan pertanyaan-pertanyaan lainnya. Sang Buddha menjelaskan

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 45



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

kepada Bhikku Malunkyaputta bahwa orang seperti itu akan mati sebelum dia
mendapatkan jawaban yang dikehendakinya, Begitu pula dengan orang-orang yang
mengikuti “jalan” ini (Ajaran Buddha), tidak perlu bersusah payah membuang-buang
waktu mempertanyakan secara spesifik hal-hal yang tidak merealisasikan pencerahan,
karena hal-hal yang tidak diperlukan tidak akan diajarkan oleh Sang Buddha (Hanh, 1991).

Jawaban Sang Buddha terhadap pertanyaan Bhikkhu Malunkyaputta di atas,
menegaskan bahwa Buddhisme sangat menghindari segala bentuk spekulasi tentang
kualitas-kualitas adi-kodrati yang melekat pada Tuhan, sehingga seringkali orang
menyatakan bahwa Buddhisme menempatkan Tuhan sebagai sesuatu yang tidak akan
pernah dicapai jika masih terpaku pada kualitas-kualitas imanen yang dapat dialami di
dalam kehidupan sehari-hari. Oleh sebab itu Tuhan dalam Buddhisme lebih tepat untuk
dikatakan sebagai Tuhan Non-Kualitas. Hal tersebut disimpulkan karena hampir di semua
bagian dalam literatur Buddhis, Sang Buddha selalu menolak bahkan mengkritik segala
anggapan metafisik bahwa ada Tuhan yang mencipta dan bersifat personal, semua bentuk
Tuhan yang demikian harus ditolak karena Sang Buddha sendiri memandangan hal itu
tidak akan membawa seseorang pada pencerahan, dan sebaliknya justru akan menjauhkan
orang-orang dari pencerahan sempurna sebagaimana yang dijelaskan oleh Sang Buddha di

dalam seluruh ajarannya.

KESIMPULAN

Buddhisme memahami Tuhan sangat berbeda dengan apa yang dipahami oleh
mayoritas agama yang dianut sebagian besar orang di dunia, terutama dari tradisi
abrahamik. Buddhisme pada dasarnya menolak segala bentuk penyifatan Tuhan, selain itu
Buddhisme juga menolak dengan tegas adanya Tuhan Yang Maha Pencipta. Sanggahan
Sang Buddha terhadap konsepsi Tuhan Yang Maha Mencipta dan Tuhan Yang Maha
Mengatur, dapat banyak sekali ditemukan di dalam literatur Buddhis, misalnya di dalam
Udana, Brahmajala Sutta, Devadaha Sutta, Titthayatana Sutta, dan Sutta-Sutta yang lain. Dari
situ dapat disimpulkan bahwa konsep sejati Buddhisme tentang Tuhan adalah “Tuhan
Tanpa Kualitas” atau “Tuhan Non-Kualitas”. Hal tersebut sangat selaras dengan
pandangan metafisika Buddhis mengenai konsep “Tanpa Aku” atau “Tanpa Substansi”,
yang dalam bahasa Pali dikenal sebagai anatta atau dalam tradisi Mahayana dipahami
sebagai “Ketiadaan”, yang dalam bahasa Sansekerta disebut sebagai Sunyata (Pali: Sufiriata).
Meski terdapat konsep “Tanpa Substansi” atau “Ketiadaan”, namun Buddhisme tidak bisa
serta merta dipandang sebagai agama atau sistem religi yang ateistik karena di dalamnya
masih ada pembicaraan tentang kelahiran kembali (samsara), karma (Pali: kamma), serta
makhluk-makhluk adi-kodrati seperti dewa, makhluk halus (petta dan ashura), serta para
brahma. Oleh sebab itu akan lebih tepat jika menyebut Buddhisme sebagai non-theistic

religion ketimbang menyebutnya sebagai atheistic religion, karena sejatinya Buddhisme

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 46



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

hanya menolak konsep-konsep antroposentris tentang Tuhan tetapi tidak pernah sama

sekali menolak soal eksistensi Tuhan.

DAFTAR PUSTAKA

Anggara, Indra. “Anguttara Nikaya 3.61: Titthayatanasutta.” Sutta Central: 1.
https://suttacentral.net/an3.61/id/anggara?reference=none&highlight=false.

———. “Majjhima Nikaya 101. Devadaha  Sutta.”  Sutta  Central: 1.
https://suttacentral.net/mn101/id/anggara?reference=none&highlight=false (December
4,2022b).

Assmann, Jan. 1998. Moses the Eqyptian: The Memory of Eqypt in Western Monotheism. London:
Harvard University Press.

— — —. 2006. Religion and Cultural Memory: Ten Studies. Stanford: Stanford University Press.

Bagus, Lorens. 1996. Kamus Filsafat. Jakarta: Gramedia Pustaka Umum.

Baha'u’llah, Abdu’l-Baha, Bahiyyih Khanum, and The Bab. 2006. A Feast for the Soul:
Meditations on the Attributes of God. ed. Joyce S Watanabe. Los Angeles: Kalimat Press.

Bakhtiar, Amsal. 1997. Filsafat Agama. Jakarta: Logos Wacana Ilmu.

Bakker, Anton, and Achmad Charris Zubair. 1990. Metodologi Penelitian Filsafat. Yogyakarta:
Kanisius.

Blackburn, Simon. 2013. Kamus Filsafat: Buku Acuan Paling Terpercaya Di Dunia. Bahasa Ind.
ed. Yudi Santoso. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Bullitt, John T. 2005. “The Thirty-One Planes of Existence.” Access to Insight: 1.
https://www.accesstoinsight.org/ptf/dhamma/sagga/loka.html (December 4, 2022).
Dewi, Ning Ratna Sinta. 2021. “Konsep Ketuhanan Dalam Kajian Filsafat.” Abrahamic

Religions 1(Filsafat Ketuhanan): 146-58.

Duggal, Kartar Singh. 1988. Philosophy and Faith of Sikhism. Pennsylvania: Himalayan
International Institute of Yoga Science and Philosophy.

Garvey, James. 2010. 20 Karya Filsafat Terbesar. Bahasa Ind. ed. CB Mulyanto. Yogyakarta:
Kanisius.

Hanh, Thich Nhat. 1991. Old Path White Clouds: Walking in the Footsteps of the Buddha.
California: Parallax Press.

Hayes, Richard P. 1988. “Principled Atheism in the Buddhist Scholastic Tradition.” Journal
of Indian Philosophy 16(Buddhisme): 5-28.

Heuken, Adolf. 2005. Ensiklopedia Gereja. Jakarta: Cipta Loka Caraka.

Hick, John, and Brian Hebblethwaite. 2001. Christianity and Other Religions. Oxford:
Oneworld.

Ishii, Yoneo. 1980. “Notes on the Historical Development of Modern Indonesian
Buddhism.” # g7 ¥ 7 Wt 18(Religious Studies): 266-69.

Jootla, Susan Elbaum. 1999. “Teacher of the Devas.” Access to Insight: 1.
https://www.accesstoinsight.org/lib/authors/jootla/wheel414.html (December 4, 2022).

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 47



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme... Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo

Kidder, Devid S, and Noah D Oppenheim. 2006. The Intellectual Devotional: Revive Your Mind,
Complete Your Education, and Roam Confidently with the Cultured Class. New York: TID
Volumes.

Levine, Michael P. 1994. Pantheism: A Non-Theistic Concept of Deity. London: Routledge.

Martin, Michael. 1990. Atheism: A Philosophical Justification. Philadelphia: Temple University
Press.

Nama, Tanpa. 1992. Pedoman Penghayatan Dan Pembabaran Agama Buddha Mahzab Theravada
Di Indonesia. Jakarta: Dhammadipa-arama.

Nasution, Harun. 1987. Filsafat Agama. Jakarta: Bulan Bintang.

Pabst, Adrian. 2017. The Idea of the One and Only: Monoteisme and the Foundations of Religious
Conflict. London: Bloomsbury Publishing.

Plantinga, Alvin. 2000. “God, Argument for the Existence Of.” Routledge Enclyopedia of
Philosophy: 1. https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/god-arguments-for-
the-existence-of/v-1 (December 2, 2022).

Sukarno, and Floriberta Aning. 2006. Filsafat Pancasila Menurut Bung Karno. Yogyakarta:
Media Pressindo.

Sumedho, Ajahn. 2007. The Four Noble Truths. Bahasa Ind. ed. Agus Santoso. Yogyakarta:
Suwung.

Wallace, B. Alan, and Brian Hodel. 2007. Contemplative Science. Columbia: Columbia
University Press.

Williams, J. Paul, and Horace L Friess. 1962. “The Nature of Religion.” Journal for the
Scientific Study of Religion 2: 1(Religious Studies): 3-17.

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 48



