
Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

30 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

Hey Cortana Montrose TV 

 

 

KONSEP KETUHANAN NON-KUALITAS DALAM BUDDHISME: 

SEBUAH ANTITESIS KONSEP TUHAN PERSONAL 

Galuh Nur Fattah1, Agus Himmawan Utomo2 

Universitas Gadjah Mada  
1galuh.nur.f@mail.ugm.ac.id, 2ahutomo@ugm.ac.id 

 

Riwayat Artikel: Diterima: 10 April 2023 Direvisi: 10 Juni 2023 Diterbitkan: 31 Juli 2023 

Doi: 10.53565/abip.v9i1.719 

Abstract 
Buddhism is a religion and philosophical system that provides moral guidance and practical 

methodology for individuals to realize enlightenment and eradicate suffering. However, as a religion, 

Buddhism is sometimes viewed as unworthy because it lacks a concept of God, as in the monotheistic traditions 

of the Abrahamic religions. The view that Buddhism is not worthy of being called a religion is based on the 

paradigm of the world's religions, which is heavily influenced by the Abrahamic tradition. Many people believe 

that Buddhism is atheistic, some believe it is polytheistic, and some even consider it not to be a religion at all. 

Even within the Buddhist community, many do not understand this, with some referring to karma (Pali: 

kamma) as God and others regarding Nirvana (Pali: Nibbana) as God. Essentially, Buddhism does not discuss 

the issue of divinity (non-theistic religion), but its literature still discusses supreme beings such as devas and 

brahmas. The discussion of devas and brahmas is often misinterpreted and seen as referring to God. Therefore, 

a more detailed explanation is necessary to emphasize that, even if a concept of divinity is needed in Buddhism, 

it is a form of divinity that is non-qualitative. 

Keywords: Buddhism, Non-Qualitative Concept of Divinity, Non-Theistic Religion, Buddhist Metaphysics  

 

Abstrak 
Buddhisme adalah sebuah agama dan sistem filsafat yang memberikan pijakan moral dan 

metodologi praksis bagi seseorang untuk merealisasikan pencerahan dan melenyapkan 

penderitaan. Namun sebagai agama, Buddhisme terkadang dipandang tidak layak, karena tidak 

memiliki konsepsi tentang Tuhan sebagai mana agama-agama dalam tradisi Abrahamik yang 

monoteisme. Pandangan yang menyatakan bahwa Buddhisme tidak layak disebut sebagai agama 

ini didasarkan pada paradigma agama dunia yang memang sangat dipengaruhi oleh tradisi 

Abrahamik. Banyak yang beranggapan bahwa Buddhisme itu bercorak ateistik, ada juga yang 

beranggapan bahwa Buddhisme itu politeistik, bahkan ada yang menganggapnya bukan bukan 

agama. Bahkan di dalam internal penganut Buddhisme pun banyak yang tidak memahami hal 

tersebut, ada yang menyebut Tuhan sebagai karma (Pali: kamma) dan ada juga yang menganggap 

Nirvana (Pali: Nibbana) sebagai Tuhan. Pada dasarnya Buddhisme tidak membicarakan tentang 

permasalahan ketuhanan (non-theistic religion), akan tetapi dalam literaturnya masih dibahas 

mengenai makhluk-makhluk adi-kodrati seperti dewa dan brahma. Pembahasan mengenai dewa 

dan brahma ini yang sering disalahartikan dan dipandang sebagai Tuhan. Oleh sebab itu perlu ada 

penjelasan yang lebih terperinci untuk menegaskan bahwa, kalaupun ada diperlukan adanya 

konsepsi ketuhanan dalam Buddhisme, maka bentuk ketuhanan itu adalah betuk ketuhanan yang 

non-kualitas. 

Kata kunci: Buddhisme, Konsep Ketuhanan Non-Kualitas, Agama Nonteistik, Metafisika Buddhis 

mailto:galuh.nur.f@mail.ugm.ac.id
mailto:ahutomo@ugm.ac.id


Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

31 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

PENDAHULUAN 

Setiap agama memiliki bentuk atau konsepsi ketuhanannya masing-masing. 

Konsepsi mengenai Tuhan merupakan hal yang lazim ditemukan dalam suatu sistem 

keagamaan atau religius tertentu. Hampir mustahil ditemukan suatu sistem keagamaan 

yang tidak memiliki konsepsi mengenai Tuhan. Apa yang selama ini didefinisikan sebagai 

agama, pada dasarnya hanyalah sebuah sistem yang mengatur mengenai kepercayaan serta 

peribadatan kepada Tuhan, dengan menggunakan seperangkat kaidah adat atau tradisi 

tertentu. Pandangan teistik, memandang bahwa Tuhan adalah pencipta sekaligus pengatur 

alam semesta. Para ahli studi agama berpandangan bahwa sifat-sifat Tuhan berasal dari 

konsep ketuhanan yang berbeda, tergantung tradisi yang mengusungnya. Sifat-sifat atau 

kualitas-kualitas Tuhan yang lazim ditemukan dalam mayoritas tradisi keagamaan, di 

antaranya Maha Tahu, Maha Kuasa, Maha Baik, Maha Mulia, Maha Sempurna, dan lain 

sebagainya. Tidak ada yang setara dan bersifat abadi selain Tuhan di dalam semesta ini. 

Meski Tuhan adalah sebuah kemutlakan bagi para penganut agama, bahkan dianggap tabu 

untuk dibicarakan, namun secara historis banyak pemikir atau filsuf dari abad pertengahan 

dan abad modern yang mengembangkan berbagai argumen tentang Tuhan, baik yang 

mendukung atau menolak eksistensi Tuhan (Plantinga, 2000). 

Ada banyak sekali cara menyebut Tuhan, setiap tradisi keagamaan memiliki cara 

tersendiri dalam menyebut objek ilahiah tersebut. Dalam sejarah agama dan kebertuhanan 

manusia, Atenisme masyarakat mesir Kuno dapat dikatakan sebagai bentuk religiusitas 

monoteisme paling tua yang pernah ada. Atenisme mengajarkan penyembahan terhadap 

Tuhan sejati, sebagai pencipta alam beserta isinya. Sebutan Tuhan dalam tradisi Atenisme 

ini adalah Aten (Assmann, 2006). Dalam perjanjian lama atau Al-Kitab Ibrani, Tuhan disebut 

sebagai YHVH yang dalam agama Kristen diartikulasikan sebagai Yahweh atau Yehuwa. 

Dalam tradisi yang lebih muda yaitu Islam, Tuhan atau yang dalam tradisi Yudeo-Kristen 

disebut sebagai Yahweh, berubah artikulasinya dan disebut sebagai Allah. Karena adanya 

predominasi Islam di antara para penutur bahasa Arab, menyebabkan kata Allah memiliki 

konotasi dengan kepercayaan dan kebudayaan Islam. Dalam tradisi Islam, Tuhan dipahami 

ke dalam sembilan puluh sembilan nama, yang mana nama-nama tersebut juga dipahami 

sebagai sifat-sifat Tuhan, berbeda dengan tradisi Yahudi yang menyebut Tuhan hanya 

dengan gelar Elohim atau Adonai (Assmann, 1998) Agama-agama lain di luar tradisi 

Abrahamik juga mempunyai sebutan spesifik yang mengacu pada Tuhan, Hinduisme 

menyebutnya sebagai Brahman, yang juga dapat disebut sebagai Tuhan monoteistik dalam 

konteks tertentu (Levine, 1994), agama Baha’i menyebut Tuhan mereka sebagai Baha 

(Baha’u’llah et al. 2006), Sikhisme menyebut Tuhan dengan nama Waheguru (Duggal, 1988), 

dan Zoroastrianisme menyebut Tuhan sebagai Ahura Mazda (Kidder and Oppenheim, 2006). 

 Dalam sejarah kebertuhanan manusia, keberagaman dalam bertuhan menyebabkan 

munculnya pertentangan antara satu konsep dengan konsep yang lain, hal ini mendorong 

munculnya kombinasi aliran ketuhanan tertentu, misalnya omniteisme dan pandeisme. 

Dalam diskursus filsafat, filsafat perennial menjadi media titik temu antara beragam aliran 

ketuhanan tersebut, yang menganggap adanya satu kebenaran teologis universal yang 

mendasari semuanya. Pandangan universal ini direspon oleh berbagai agama dengan cara 

yang berbeda-beda, namun dalam sudut pandang filsafat perennial, kesemua tradisi itu 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

32 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

pada dasarnya menyembah pada Tuhan yang sama dengan cara yang berbeda-beda (Hick 

and Hebblethwaite, 2001). Dalam perkembangan bahasa Indonesia, kata Tuhan sendiri 

berasal dari bahasa Melayu yaitu tuan. Kata tuan yang ditujukan kepada manusia memiliki 

sifat menguasai, memiliki, dan memelihara. Kata tersebut juga lazim digunakan untuk 

menyebut orang dengan derajat yang lebih tinggi, atau orang terhormat. Kata tuan juga 

sering digunakan sebagai kata kepemilikan atas sesuatu, misalnya “tuan tanah”, “tuan 

rumah”, dan lain sebagainya. Dalam konteks keagamaan kata tersebut bertransformasi 

menjadi Tuhan yang dipahami sebagai penguasa tertinggi atas alam semesta (Heuken, 

2005). Dalam bahasa Indonesia modern, kata Tuhan pada dasarnya cenderung merujuk 

pada suatu objek mutlak transenden yang abadi. Dalam tradisi Abrahamik kata Tuhan 

dengan huruf “T” hampir selalu mengacu pada Allah, yang diyakini sebagai Dzat yang 

Maha segalanya dan sempurna, yang memiliki langit dan bumi, tempat satu-satunya untuk 

meminta, memuja, dan menyembah. 

 Paradigma agama dunia saat ini cenderung dikuasai oleh paradigma Abrahamik, hal 

itu juga menyebabkan adanya hegemoni terhadap karakteristik konsepsi ketuhanan, 

bahkan dalam studi agama yang sifatnya akademis dan terbuka, pengaruh itu sangat terasa, 

terutama studi pada agama-agama lokal. Secara konsepsi, agama-agama lokal yang tidak 

dikategorikan sebagai world religion atau “agama dunia”, pada dasarnya juga memiliki 

konsepsi ketuhanannya sendiri yang khas dan otentik, namun karena perkembangan dan 

kebutuhan akan pengakuan, banyak dari agama-agama lokal tersebut yang melakukan 

penyesuaian dengan paradigma ketuhanan “agama dunia” agar tetap dianggap setara dan 

layak sebagaimana agama-agama mayoritas yang dianut oleh sebagian besar penduduk 

dunia. Dalam konteks Indonesia, hegemoni dari paradigma agama Abrahamik atau “agama 

dunia” ini juga terjadi secara masif. Karena adanya formalisasi agama yang telah terjadi 

sejak masa order baru, membuat banyak agama lokal dan agama non-Abrahamik yang 

terpaksa mengikuti standar agama mayoritas Abrahamik yang mengakui adanya satu 

Tuhan yang mutlak, memiliki kitab suci, dan memiliki konsep kehidupan setelah kematian 

(akhirat). Salah satu agama yang terpaksa harus melakukan penyesuaian adalan agama 

Buddha atau Buddhisme. Akibat dari kriteria yang semena-mena terhadap interpretasi sila 

pertama Pancasila, secara struktural memaksa tradisi-tradisi agama dan kepercayaan 

lainnya untuk menyamakan diri dengan agama dominan yang menghegemoni interpretasi 

atas sila pertama tersebut. Dalam proses pengakuan agama Buddha sebagai salah satu 

agama yang diakui di Indonesia, pernah terjadi masalah ketika mengidentifikasi apakah 

Buddhisme adalah suatu agama atau bukan. Pada awal-awal kemerdekaan Indonesia, hal 

yang paling dipermasalahkan dari konsep ketuhanan dalam Buddhisme adalah karena 

tidak adanya konsep Tuhan yang tegas. Hal tersebut karena pada dasarnya Buddhisme 

memang tidak memiliki konsep ketuhanan personal, seperti dalam tradisi agama-agama 

Abrahamik yang monoteistik. Meski tidak memiliki konsep ketuhanan bukan berarti 

Buddhisme tidak meyakini adanya entitas transendental yang kerap diidentifikasikan 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

33 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

sebagai Tuhan, Buddhisme hanya sengaja tidak berfokus untuk berbicara mengenai hal-hal 

yang terlalu adikodrati seperti Tuhan, karena sejatinya yang menjadi fokus Buddhisme 

adalah masalah moral dan problem ontologis manusia yang yang selalu lekat dengan 

penderitaan (Sumedho, 2007). 

 Meski tidak memiliki konsep ketuhanan personal sebagaimana agama-agama 

Abrahamik, Soekarno pernah menyatakan bahwa kerajaan-kerajaan Buddhis yang pernah 

jaya di Indonesia, tidak dapat dipungkiri banyak memberikan sumbangsih pemikiran dan 

memperkaya kebudayaan bangsa, sehingga keberadaan umat Buddha di Indonesia tidak 

bisa diabaikan dan dikesampingkan (Sukarno and Aning, 2006). Polemik mengenai status 

ontologi Tuhan dalam ajaran Buddha ini, di kemudian hari juga menjadi permasalahan, 

tepatnya setelah terjadi peristiwa G30S PKI pada tahun 1965. Di bawah pemerintahan orde 

baru, Buddhisme dipaksa untuk mencari konsep ketuhanannya sendiri di dalam literatur-

literatur Buddhis agar sesuai dengan Sila Ketuhanan Yang Maha Esa. Beruntung seorang 

Bhikkhu bernama Ashin Jinarakkhita menemukan konsep ketuhanan itu, yang disebut 

sebagai Adi Buddha. Selanjutnya pada Kongres Umat Buddha tahun 1979, disepakati bahwa 

semua sekte agama Buddha di Indonesia harus berkeyakinan kepada adanya Tuhan Yang 

Maha Esa (Ishii, 1980). Kesalahan interpretasi terhadap sila ketuhanan Yang Maha Esa ini, 

pada praktinya malah mendistorsi bentuk dari ajaran agama dan membuatnya menjadi 

berbeda dengan pandangan yang umumnya ada dalam doktrin agama itu sendiri. Kasus 

yang dialami oleh agama Buddha atau Buddhisme ini, memberi kesan bahwa ada suatu 

pemaksaan mengenai konsep Tuhan yang tunggal yaitu Adi Buddha, padahal Buddhisme di 

luar Indonesia sama sekali tidak memahaminya. Negara-negara dengan mayoritas 

masyarakatnya beragama Buddha di luar Indonesia, bahkan akan sangat asing dengan 

istilah Adi Buddha yang digunakan untuk menunjuk entitas adikodrati atau Tuhan, mereka 

akan lebih familiar dengan istilah-istilah lain seperta Karma dan Nirvana untuk menunjuk 

hal tersebut. Karma dan Nirvana memang sering dirujuk sebagai prinsip tertinggi, tetapi bagi 

orang-orang non-Buddhis, terutama yang berasal dari tradisi monoteistik akan lebih mudah 

memahami prinsip tersebut sebagai Tuhan. Padahal makna dari prinsip tersebut tidak mesti 

merujuk pada Tuhan. Lalu muncul pertanyaan mengenai “bagaimana sebenarnya Tuhan 

dalam pandangan Buddhisme?”, artikel penelitian ini ditulis untuk menjawab hal tersebut. 

 

METODE 

Penelitian ini dilakukan menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

hermeneutika filosofis Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair. Penelitian ini dapat 

dikategorikan sebagai penelitian historis faktual mengenai naskah atau buku yang bersifat 

kualitatif dengan metode pengambilan data berupa studi pustaka terhadap buku dan teks-

teks keagamaan yang sesuai dengan judul artikel penelitian (Bakker & Zubair, 1990: 67). 

Analisis dilakukan melalui empat tahap, yaitu: 1) Deskriptif, memberikan penjelasan 

spesifik mengenai pandangan-pandangan dasar Buddhisme terkait posisi Tuhan di dalam 

realitas, dan klasifikasinya dalam studi agama dan filsafat, khususnya filsafat ketuhanan; 2) 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

34 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

Interpretasi, melakukan uji dan pemeriksaan kecocokan antara konsep ketuhanan dalam 

teks-teks literatur Buddhis dengan aliran-aliran dan konsepsi ketuhanan dalam studi 

filsafat ketuhanan; 3) Holistika, membuat penjelasan secara menyeluruh dan sistematis 

mengenai bentuk ketuhanan dalam Buddhisme ditinjau dari sudut pandang studi filsafat 

ketuhanan; dan 4) Heuristika, mengupayakan suatu temuan baru yang otentik terkait 

konsepsi ketuhanan dalam Buddhisme sesuai sumber utama yaitu literatur atau teks-teks 

utama dalam kitab suci Buddhis.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Bentuk-Bentuk Ketuhanan dalam Studi Agama dan Filsafat 

Dalam bidang studi agama, penting untuk melakukan pemetaan mengenai bentuk 

ketuhanan dalam suatu sistem keagamaan. Salah satu bidang studi yang berhubungan 

dengan studi agama, khususnya dalam pemetaan bentuk-bentuk ketuhanan adalah bidang 

studi filsafat ketuhanan. Dalam upaya membuktikan keberadaan Tuhan, metode dasar 

yang digunakan dalam studi filsafat ketuhanan adalah metode yang didasarkan pada 

penalaran logis dan rasional. Pada dasarnya tujuan utama studi filsafat ketuhanan adalah 

mencari secara radikal penyebab pertama yang menjadi dasar ontologis dari segala 

eksistensi yang ada di dalam realitas ini, yang jika penyebab pertama tersebut tidak dapat 

dijelaskan dan dipastikan, maka seluruh realitas dan kedudukan benda-benda di dalamnya 

secara relatif-kontingen tidak dapat dipahami oleh rasio atau akal. Sebagai objek utama 

dalam kajian filsafat ketuhanan, kedudukan Tuhan memang mutlak, meski begitu 

keberadaannya yang “tak kasat mata” ini memberikan kesulitan tersendiri bagi para 

peneliti untuk membuktikannya ada atau tidak ada, oleh sebab itu diperlukan metode 

khusus yang menjadi panduan dan dasar dalam melakukan observasi.  

Dalam pohon keilmuan bidang studi filsafat, kedudukan filsafat ketuhanan berada 

di salah satu cabang filsafat khusus, yang secara paralel berhubungan dengan studi 

metafisik atau ontologi, oleh sebab itu filsafat ketuhanan juga seringkali disebut sebagai 

teologi metafisik, karena secara khusus membahas Tuhan secara metafisik. Meskipun studi 

untuk menguji keberadaan Tuhan ini pada awalnya lahir dari rahim metafisika atau 

ontologi, namun seiring berjalannya waktu studi tersebut mengalami serangkaian 

perkembangan. Sampai dengan sekarang, ada beberapa pendekatan baru yang dapat 

digunakan untuk menguji argumentasi tentang keberadaan Tuhan, salah satunya 

pendekatan aksiologis yang berupaya membuktikan Tuhan secara moral-teleologis. Oleh 

sebab itu sampai dengan saat ini, ada beberapa pendekatan yang paling sering digunakan 

untuk menguji argumentasi tentang keberadaan Tuhan, di antaranya adalah pendekatan 

ontologis, kosmologis, dan moral-teleologis. Dikatakan bahwa analisis filsafat ketuhanan 

memiliki kelebihan jika dibandingkan dengan analisis agama dan analisis bidang studi 

lainnya, seperti sosiologi agama dan antropologi agama. Kelemahan pada bidang sosiologi 

agama dan antropologi agama, biasanya ada pada wilayah epistemik yang memiliki 

kecenderungan untuk berpaku dan berorientasi hanya pada pengalaman empirik semata. 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

35 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

Sementara kelemahan agama ada pada permasalahan subjektivitas personal yang sulit 

untuk diverifikasi (Dewi, 2021). 

 Tuhan secara filosofis dapat dipahami melalui suatu pendekatan atau studi yang 

disebut teologi. Kata teologi secara etimologis berasal dari dua kata yaitu theo atau theos 

yang dapat diartikan sebagai “Tuhan” dan logos yang dapat diartikan sebagai “ilmu”. Dari 

dua kata tersebut dapat dipahami bahwa teologi adalah suatu ilmu yang digunakan untuk 

memahami realitas ketuhanan. Di sisi lain teologi juga dapat dipahami sebagai ilmu yang 

digunakan untuk memahami bentuk-bentuk keyakinan dan doktrin-doktrin yang 

berhubungan dengan eksistensi Tuhan, oleh sebab itu istilah ini juga berhubungan dengan 

kumpulan ajaran yang menjelaskan mengenai hakikat Tuhan dan keterhubungannya 

dengan bermacam-macam aspek, termasuk keterhubungan antara Tuhan, manusia, dan 

alam semesta (Bagus, 1996). Terdapat beberapa karakter dan bentuk-bentuk ketuhanan di 

dalam agama-agama manusia, di antaranya: 

1. Animisme 

Secara historis istilah animisme berasal dari bahasa Yunani, yaitu anemos yang 

memiliki arti “apa yang berhembus”, “apa yang meniup”, atau bisa juga bisa diartikan 

sebagai “angin”. Di dalam terjemaham bahasa Latin, kata ini identik dengan anima yang 

dapat diterjemahkan sebagai “jiwa”, “napas”, atau “prinsip kehidupan” (Bagus, 1996). 

Dalam peradaban masyarakat kuno yang primitif, animisme dapat dipahami sebagai suatu 

sistem kepercayaan yang meyakini bahwa semua benda, baik yang aktif ataupun yang 

pasif, keduanya memiliki kekuatan atau roh. Bentuk keyakinan ini mempercayai bahwa 

semua benda atau segala sesuatu yang ada di alam ini dapat memberikan pengaruh pada 

kehidupan manusia (Nasution, 1987). Secara lebih rinci, animisme dapat dipahami sebagai 

berikut (Dewi, 2021): 

a. Suatu sistem kepercayaan yang meyakini bahwa segala hal memiliki jiwa, yang ada 

secara berdampingan dengan kehidupan manusia. 

b. Secara kosmologis, animisme berpandangan bahwa alam semesta beserta segala hal 

yang ada di dalamnya memiliki suatu roh abadi yang tidak dapat musnah dan selalu 

mengikuti gerak perubahan alam. 

c. Secara ontologis atau metafisik, animisme berpandangan bahwa alam ini juga memiliki 

roh yang menjadi penggerak utama bagi terselenggaranya sistem semesta. 

2. Dinamisme 

Dilihat dari asal katanya, dinamisme berakar dari bahasa Yunani yaitu dynamis yang 

dapat diartikan sebagai “upaya”, “daya”, atau “kemampuan untuk melakukan sesuatu”. 

Dalam realitas keagamaan, dinamisme dapat dipahami sebagai suatu pandangan yang 

menyakini bahwa segala sesuatu yang berada di alam ini memiliki kekuatan. Beberapa 

orang berpandangan bahwa masyarakat yang corak keyakinan ketuhanannya berbentuk 

dinamisme, merupakan masyarakat dengan tingkat peradaban rendah (Nasution, 1987). 

Sekilas animisme dan dinamisme terkesan sama bahkan identik, namun ada perbedaan 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

36 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

mendasar yang membedakannya. Animisme berpandangan adanya roh yang bersifat 

pribadi dan abadi di dalam semua entitas, sedangkan dinamisme hanya sebatas meyakini 

bahwa semua entitas memiliki kekuatan dan tidak terikat pada keyakinan tentang adanya 

roh personal yang pribadi, sebagaimana yang diyakini oleh para animis. Pandangan yang 

beranggapan bahwa dinamisme adalah suatu bentuk ketuhanan yang berasal dari 

peradaban rendah, kiranya perlu diuji atau ditinjau kembali. Hal itu karena suatu bentuk 

ketuhanan yang diyakini oleh suatu masyarakat tertentu tidak dapat dijadikan sebagai satu-

satunya variabel yang menentukan kemajuan suatu peradaban, perlu ada variabel-variabel 

yang lain untuk menentukan hal tersebut.  

3. Politeisme 

Politeisme adalah salah satu aliran dalam filsafat ketuhanan yang sering dirujuk 

untuk menjelaskan realitas ketuhanan yang plural. Aliran ini juga sering dihubungkan-

hubungkan animisme dan dinamisme, padahal belum tentu kompatibel. Secara umum 

politeisme dapat dipahami sebagai paham ketuhanan yang meyakini eksistensi banyak 

Tuhan. Aliran ini tentu saja berbeda dengan animisme ataupun dinamisme yang meyakini 

adanya roh dan kekuatan abstrak supranatural dari benda-benda atau entitas yang ada di 

alam semesta. Politeisme memahami Tuhan sebagai pemegang otoritas tertinggi yang 

pengaruhnya lebih luas dari roh-roh yang diyakini oleh para penganut animisme ataupun 

kekuatan-kekuatan abstrak parsial dari objek-objek bendawi yang diyaikini oleh para 

penganut dinamisme. Kuasa lebih luas yang diyakini oleh para penganut politeisme ini 

terwujud dalam bentuk personal, seperti dewa-dewa yang diyakini oleh masyarakat Mesir 

dan Yunani kuno, di antaranya Hera, Osiris, Phta, Zeus, dan Ra. Dalam tradisi spiritual 

India, dewa-dewa itu dikenal sebagai Wisnu, Brahma, Siwa, dan Indera. Politeisme 

memberikan keistimewaan bukan hanya pada satu dewa, tetapi lebih dari satu dewa. 

Semua dewa yang diistimewakan dalam bentuk ketuhanan politeisme ini, berkedudukan 

setara dan tidak ada satupun yang didiskriminasi dan diposisikan lebih rendah dari dewa-

dewa yang lain. Pada dasarnya politeisme meyakini bahwa dunia ini diatur sedemikian 

rapi dan tertata oleh banyak subjek ilahi, dewa-dewa tersebut berbagi peran dan saling 

bekerjasama dalam merealisasikan keteraturan alam semesta (Bakhtiar, 1997). 

4. Henoteisme 

Henoteisme adalah salah satu aliran dalam filsafat ketuhanan yang mungkin jarang 

dibicarakan, namun sebenarnya aliran ini memiliki corak yang unik dalam menjelaskan 

realitas ilahiah. Secara etimologis, Henoteisme berasal dari dua kata berbahasa Yunani, 

yaitu heno dan theos yang kemudian diserap ke dalam bahasa Inggris dan bertransformasi 

menjadi suatu aliran yaitu theism. Kata heno berarti “satu” dan kata theos yang berarti 

“Tuhan”. Kata theos kemudian diserap ke dalam bahasa Inggris menjadi suatu aliran 

filosofis yaitu theism, yaitu suatu aliran yang meyakini eksistensi Tuhan. Oleh sebab itu jika 

disatukan maka dapat dipahami bahwa henoteisme adalah suatu aliran filsafat ketuhanan 

yang meyakini adanya satu Tuhan tertinggi yang layak dan patut disembah. Meski begitu, 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

37 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

henoteisme tidak pernah menyangkal adanya eksistensi ilahi lain di luar Tuhan tertinggi 

yang disembah secara internal dalam suatu tradisi keagamaan tertentu yang dianut. Dalam 

studi filsafat ketuhanan, henoteisme dapat dipahami sebagai suatu bentuk ketuhanan yang 

meyakini adanya dewa-dewa, namun dalam praktik ritualnya, pemujaan yang dilakukan 

hanya ditujukan kepada salah satu dewa yang dianggap sebagai Dewa tertinggi dan bisa 

dikategorikan sebagai Tuhan. Ada beberapa agama yang dianggap memiliki bentuk 

ketuhanan yang henoteistik, misalnya agama Yahudi atau Judaisme yang kerena tidak puas 

dengan sistem ketuhanan politeisme, kemudian melahirkan paham penyembahan pada 

satu Tuhan, yang dirasa lebih masuk akal. Dewa-dewa yang ada di dalam tradisi 

keagamaan sebelumnya diseleksi, kemudian dipilih satu Dewa sebagai Dewa tertinggi 

yang selanjutnya diposisikan sebagai Tuhan. Meski menjadikan Dewa tertinggi sebagai 

Tuhan, posisi Tuhan tersebut dipahami tunggal bagi keberadaan dewa-dewa itu sendiri, 

oleh sebab itu paham ini tidak otomatis langsung diidentikkan pada monoteisme (Bakhtiar, 

1997). 

5. Monoteisme 

Monoteisme adalah salah suatu aliran dalam filsafat ketuhanan yang secara radikal 

meyakini eksistensi Tuhan yang tunggal. Monoteisme sendiri berasal dari dua kata yaitu 

mono yang berarti “tunggal” atau “satu” dan theos yang berarti “Tuhan”, sehingga 

sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya, bahwa dalam aliran ini hanya ada satu 

Tuhan yang patut dan harus disembah. Berbeda dengan henoteisme yang masih meyakini 

adanya eksistensi ilahi yang lain, monoteisme pada dasarnya hanya meyakini adanya satu 

Tuhan dan tidak ada Tuhan lain selain Tuhan Yang Satu itu. Tuhan yang satu itu 

ditempatkan sebagai satu-satunya Tuhan yang wajib disembah dan patut dihormati. 

Bentuk ketuhanan yang monoteistik banyak ditemukan dalam tradisi agama-agama 

Abrahamik, seperti Islam dan Kristen Ortodoks (Pabst, 2017).  

Penjelasan mengenai bentuk-bentuk sistem ketuhanan yang telah dijelaskan di atas, 

secara substansial didasarkan pada keyakinan akan adanya realitas adikodrati yang oleh 

sebagian besar orang disebut sebagai Tuhan. Bentuk-bentuk ketuhanan tersebut, lahir dari 

sebuah konsepsi atau kepercayaan tentang adanya Tuhan, yang dalam studi filsafat 

ketuhanan dikenal sebagai teisme. Ada berbagai jenis konsepsi manusia tentang Tuhan, 

berikut uraian rincinya: 

1. Teisme 

Secara etimologis teisme berasal dari sebuah kata dalam bahasa Yunani yaitu theos, 

yang berarti “Tuhan”. Konsepsi ini meyakini bahwa Tuhan sebagai penyebab utama dari 

seluruh realitas, sudah pasti ada dan tidak mungkin dapat disangkal. Teisme pada dasarnya 

meyakini keberadaan Tuhan yang transenden, maha mencipta, maha mendahului, dan 

maha tahu. Segala kualitas yang dimiliki oleh Tuhan jauh lebih unggul dan sempurna 

melebihi segala kualitas yang dimiliki oleh ciptaannya. Secara historis, istilah teisme 

pertama kali muncul di Inggris sekitar abad ke-17, yang dalam terminologi aslinya adalah 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

38 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

theism. Konsepsi atau pandangan ini adalah lawan alami dari ateisme, yang sebaliknya 

menolak segala bentuk argumen tentang adanya Tuhan. Teisme memandang bahwa Tuhan 

adalah sumber dari segala hukum, kententuan, dan nilai-nilai, konsepsi ketuhanan ini juga 

meyakini bahwa Tuhan dapat dicapai melalui komunikasi manusiawi. Teisme memberi 

penegasan bahwa Tuhan adalah eksistensi yang senantiasa mencipta, mengatur, dan 

memelihara alam semesta. Penganut teisme juga percaya bahwa Tuhan adalah sosok yang 

senantiasa mengabulkan doa-doa manusia. Secara garis besar, agama-agama dari tradisi 

Abrahamik, hampir semuanya menganut paham teisme. Dalam sejarah filsafat Barat, ada 

seorang filsuf yang argumennya secara tidak langsung memperkuat landasan filosofis 

paham teisme ini, filsuf itu adalah Rene Descartes. Dalam rasionalisme yang dikembangkan 

dan diajarkannya, Descartes menyimpulkan bahwa Tuhan yang transenden itu dapat 

dicapai melalui akal budi. Tuhan adalah sebuah kepastian tunggal yang mutlak. Hal 

tersebut didasarkan pada pandangan epistemologinya tentang ide kesempurnaan, yang 

berbunyi kurang lebih sebagai berikut: 

Manusia beserta akal budinya yang potensial, tetaplah makhluk yang tidak sempurna. 

Meski manusia tidak sempurna, tetapi akal budi manusia memiliki ide tentang 

kesempurnaan, tidak mungkin ide tentang kesempurnaan itu datang dari suatu hal 

yang tidak sempurna. Ide tentang yang sempurna itu pastilah datang dari suatu hal 

yang sempurna, dan hal yang sempurna itu adalah Tuhan. Oleh sebab itu Tuhan pasti 

ada. (Garvey, 2010: 67) 

Gagasan Descartes ini pada zamannya memberi suatu pandangan logis baru dalam 

meyakini eksistensi Tuhan. Gagasan tersebut di kemudian hari menjadi dasar atau landasan 

argumen kaum teistik untuk menjastifikasi keberadaan Tuhan secara ontologis dalam 

realitas manusia, baik dalam dunia ide ataupun dalam realitas yang sejati. 

2. Deisme 

Secara etimologis, deisme berasal dari sebuah kata dalam bahasa Yunanai yaitu theo 

atau theos, yang kemudian diserap kedalam bahasa Latin menjadi deus yang berarti Tuhan. 

Kata atau istilah ini pertama kali muncul pada sekitar abad ke-16. Pada dasarnya deisme 

meyakini bahwa Tuhan berada jauh dan terpisah dengan alam semesta yang dia ciptakan. 

Para deis berpandangan bahwa pada mulanya Tuhan memang menciptakan alam ini 

beserta hukum-hukumnya. Setelah Tuhan selesai menciptakan dunia beserta hukum-

hukum di dalamnya, Tuhan menjauh dan lepas dari apa yang dia ciptakan, kemudian 

berdiam diri di suatu tempat yang tidak mungkin dapat dipahami oleh manusia. Konsep 

deisme ini dipopulerkan oleh gagasan Isaac Newton, yang menyatakan bahwa Tuhan pada 

dasarnya hanya bertindak sebagai pencipta alam semesta, setelah mencipta dia menarik diri 

dari alam dan tidak secara berkelanjutan mengintervensi berjalannya alam yang sudah dia 

ciptakan. Intervensi Tuhan hanya mungkin terjadi jika ada kerusakan dan kekacauan di 

dalam tatanan alam semesta itu sendiri (Dewi, 2021). 

3. Panteisme 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

39 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

Istilah panteisme secara etimologis berasal dari bahasa Yunani, yaitu pan yang berarti 

“semua”, theos atau theo yang berarti “Tuhan”, dan ism yang berarti “aliran”. Dari 

penjelasan tersebut dapat dipahami bahwa panteisme adalah aliran, pandangan, atau 

konsepsi ketuhanan yang meyakini bahawa segala sesuatu berada di dalam Tuhan, 

termasuk alam semesta itu sendiri. Aliran atau konsepsi ketuhanan ini memandang bahwa 

Tuhan melebur dengan alam semesta, sehingga segala unsur ketuhanan yang sifatnya 

adikodrati atau transenden harus ditolak. Pandangan filosofis tentang Tuhan ini 

diperkokoh oleh bangunan logis dan ontologis dari tradisi filsafat modern yang berakar 

pada pemikiran Spinoza dan berpengaruh pada filsuf-filsuf abad ke-19, salah satunya 

Emerson (Blackburn, 2013). 

4. Panenteisme 

Panenteisme adalah sebuah aliran atau konsepsi ketuhanan yang memandang 

bahwa seluruh realitas ini adalah bagian integral dari keberadaan Tuhan. Aliran ini berbeda 

dengan panteisme yang menempatkan Tuhan setara dengan keseluruhan realitas. Pada 

dasarnya panenteisme menempatkan Tuhan pada aspek yang sifatnya terbatas, tidak tetap, 

pengatur alam semesta, dan senantiasa bekerja sama dengannya dalam proses menuju 

kesempurnaan. Secara lebih ringkas panenteisme menjelaskan bahwa Tuhan terdiri dari 

dua kutub, yaitu kutub potensi yang memandang bahwa Tuhan itu abadi, tetap, dan 

transenden. Kemudian kutub aktual yang memandang bahwa Tuhan itu fana, berubah, dan 

imanen (Dewi, 2021). 

5. Naturalisme 

Naturalisme pada dasarnya adalah salah satu aliran filsafat yang memberikan peran 

penentu di dalam ilmu alam. Naturalisme berpandangan bahwa alam secara kodrati 

independen, sempurna, bergerak, dan berkerja sesuai dengan sifat-sifat dan hukum-

hukumnya. Pada dasarnya Naturalisme memandang bahwa dunia ini tidak diatur oleh 

kuasa-kuasa supranatural. Secara historis aliran ini lahir dari perkembangan ilmu 

pengetahuan alam, yang berpandangan bahwa alam semesta bergerak secara evolutif 

melalui mekanismenya. Dalam naturalisme sudah tidak ditemukan lagi hal-hal yang 

bersifat misteri dan rahasia di alam semesta ini, hal tersebut karena hukum-hukum atau 

kaidah-kaidah yang menjadi penyangganya telah berhasil ditemukan dan dijelaskan 

dengan terperinci serta spesifik oleh ilmu pengetahuan. Hal yang menjadi permasalahan 

sentral dalam aliran ini adalah tentang pendefinisian segala sesuatu yang dianggap dapat 

mengakomodasi dan memuaskan pengetahuan beserta segala elemen yang dihadapkan 

dengannya, tetapi tidak memiliki ruang atau tempat di dalamnya (Blackburn, 2013). 

6. Ateisme 

Ateisme adalah pandangan, konsepsi, atau aliran yang menyangkal eksistensi 

Tuhan. Pandangan ini adalah kebalikan dari teisme yang meyakini dan mengakui 

keberadaan Tuhan. Terkadang para penganut ateisme bisa lebih dogmatis dari mereka yang 

hanya mengaku agnostik, bahkan bisa sama dogmatisnya dengan para teis yang mengakui 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

40 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

eksistensi Tuhan. Dalam sudut pandang ateis, orang-orang beriman pada dasarnya juga 

sama-sama ateis seperti mereka. Para ateis berpendapat bahwa orang-orang beriman juga 

ateis karena mereka hanya meyakini Tuhan yang ada dalam ruang lingkup keimanan 

mereka, tetapi menolak Tuhan-Tuhan yang ada dalam ruang lingkup keyakinan yang lain. 

Oleh karena itu para ateis merasa bahwa keyakinan mereka lebih maju dari para teis karena 

secara keseluruhan menolak Tuhan dalam bentuk apa pun (Blackburn, 2013). Ateisme 

dinyatakan dapat lebih diandalkan dan dipercaya, karena tidak ada cukup bukti yang dapat 

dipertanggungjawabkan untuk menyatakan bahwa Tuhan itu eksis (Martin, 1990). 

7. Agnostisisme 

Dilihat dari asal katanya, agnostisisme berasal dari dua kata yaitu a yang berarti 

“tidak” dan gnostikos yang berarti “iman” atau “pengetahuan suci”. Oleh sebab itu 

agnostisisme dapat disimpulkan sebagai sebuah aliran yang berpandangan bahwa pada 

dasarnya manusia tidak akan mungkin dapat sepenuhnya mencapai pengetahuan sejati 

mengenai Tuhan, atau dengan kata lain manusia sampai kapanpun tidak akan pernah bisa 

sepenuhnya membuktikan bahwa Tuhan itu ada ataupun tidak ada. Agnostisisme 

memandang bahwa manusia memiliki keterbatasan pengetahuan untuk dapat menjelaskan 

secara pasti keberadaan hal-hal transenden seperti jiwa, surga, neraka, dan segala bentuk 

keberadaan supranatual lainnya. Meski begitu agnostisisme tetap meyakini eksistensi 

Tuhan, namun sangat skeptis terhadap penjelasan mengenai Tuhan di dalam agama-

agama. Para penganut agnostisisme meyakini bahwa manusia pada dasarnya tidak akan 

pernah mampu mengetahui sifat-sifat Tuhan, oleh sebabnya mereka bisa sangat skeptis 

terhadap keberadaan Tuhan beserta sifat-sifatnya. Berbeda dengan para ateis yang 

dogmatis dan kaku, para agnostik biasanya terbuka pada agama-agama yang ada, dan bisa 

sangat fleksibel untuk memeluk agama-agama tersebut. Meskipun begitu, pada dasarnya 

para agnostik sebenarnya kurang begitu tertarik untuk menjastifikasi agama yang mereka 

anut secara epsitemologis, baik itu benar atau pun salah. Dari penjelasan tersebut dapat 

dipahami bahwa agnostisisme berbeda dengan ateisme (Dewi, 2021). 

8. Non-Teisme 

Beberapa orang mungkin akan menyamakan non-teisme dengan ateisme, namun 

kedua paham ini pada dasarnya berbeda. Ateisme adalah sebuah aliran dalam filsafat 

ketuhanan yang memiliki keyakinan bahwa alam ini bebas dari eksistensi subjek mutlak 

yang transenden, kaum ateis percaya bahwa dunia ini adalah sebuah kebetulan yang 

muncul tanpa adanya pencipta yang menghendakinya untuk ada. Di sisi lain non-teisme 

tidak berpendapat sejauh itu untuk menyatakan bahwa Tuhan tidak ada. Sebuah sistem 

keagamaan yang memiliki konsepsi ketuhanan non-teistik biasanya memiliki ciri yang 

khas, yaitu lebih mengutamakan praktik hidup yang baik (etis), ketimbang membicarakan 

hal-hal yang transedental seperti tentang eksistensi Tuhan atau sejenisnya. Pada dasarnya 

Agama atau kepercayaan yang bercorak non-teistik, dalam praktik keagamaannya, tidak 

bergantung pada kehadiran Tuhan atau dewa-dewa. Agama atau sistem kepercayaan yang 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

41 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

dapat dikategorikan sebagai non-teisme, di antaranya adalah Buddhisme dan Jainisme 

(Williams and Friess, 1962). 

 

Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme 

 Seperti yang telah disinggung di atas, Buddhisme adalah salah satu bentuk agama 

atau kepercayaan yang dikategorikan sebagai non-teistik. Hal ini kemudian memunculkan 

pertanyaan, “lalu bagaimana Buddhisme memandang Tuhan?” Di dalam Buddhisme, Yang 

Mutlak atau sering disebut sebagai Tuhan, tidaklah dipandang sebagai suatu pribadi. Pada 

dasarnya tidak ada pemujaan terhadap suatu Tuhan personal sebagaimana yang sering 

dijumpai dalam tradisi-tradisi Abrahamik. Pada dasarnya Buddhisme mengajarkan bahwa 

nasib, keberuntungan, dan penderitaan manusia adalah hasil dari perbuatan pribadi atau 

diri sendiri di masa lalu. Hal tersebut dijelaskan di dalam hukum karma (Pali: kamma), 

bahwa apa yang terjadi saat ini, disebabkan oleh apa yang telah diperbuat atau dikerjakan 

di waktu yang telah lalu. Penerapan hukum karma dalam metafisika Buddhis ini, 

berimplikasi pada posisi keberadaan Tuhan personal yang maha mengatur nasib manusia, 

menjadi niscaya tidak ada. Meski begitu bukan berarti posisi Tuhan benar-benar tidak ada  

 Dalam Tipitaka Pali, konsepsi tentang Tuhan dalam Buddhisme, pernah disinggung 

langsung oleh Sang Buddha di dalam Udana, yang isinya: 

Atthi bhikkhave ajātaṁ abhūtaṁ akataṁ asaṅkhataṁ, no cetaṁ bhikkhave abhavisaṁ 

ajātaṁ abhūtaṁ akataṁ asaṅkhataṁ, nayidha jātassa bhūtassa katassa saṅkhatassa 

nissaraṇaṁ paññāyetha. Yasmā ca kho bhikkhave atthi ajātaṁ aḅhūtaṁ akataṁ 

asaṅkhataṁ, tasmā jātassa bhūtassa katassa saṅkhatasa nissaraṇaṁ paññāyā’ti. 

(Udana, VIII: 3) 

Artinya: 

Para bhikkhu, ada yang Tidak Dilahirkan, Tidak Menjelma, Tidak Tercipta, Yang 

Mutlak. Para Bhikkhu, bila tidak ada Yang Tidak Dilahirkan, Tidak Menjelma, Tidak 

Tercipta, Yang Mutlak, maka tidak ada kemungkinan untuk bebas dari kelahiran, 

penjelmaan, pembentukkan, pemunculan dari sebab yang lalu. Tetapi para bhikkhu, 

karena ada Yang Tidak Dilahirkan, Tidak Menjelma, Tidak Tercipta, Yang Mutlak, 

maka ada kemungkinan untuk bebas dari kelahiran, penjelmaan, pembentukan, 

pemunculan, dari sebab yang lalu. 

Apa yang tertulis dalam kitab suci Tipitaka di atas memberikan sebuah penjelasan bahwa 

dalam membicarakan Tuhan, Buddhisme hanya menyebutkan sebagai “Hal Yang Tidak 

Mungkin Dibayangkan”. Pada dasarnya Buddhisme tidak membicara hal “Yang Serba 

Tidak-Tidak” itu, karena berfokus pada hal-hal yang tidak bisa didefinisikan secara spesifik 

hanyalah sebuah kesia-siaan, membuang-buang waktu, dan sama sekali tidak memberikan 

manfaat. Karena lepas dari penderitaan dan mencapai pencerahan tidak akan mungkin 

dapat dicapai dengan hanya membicarakan hal yang mutlak saja. 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

42 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

 Tentang Tuhan yang tidak dapat digambarkan dan dibicarakan, dalam sejarah 

perkembangan spiritualitas masyarakat di Indonesia, terdapat konsep ketuhanan yang 

serupa, khususnya pada masyarakat Jawa klasik. Ada sebuah pepatah Jawa yang berbunyi: 

Gesang tanpo roh, kuwaos tanpo piranti, tan wiwitan datan wekasan, tan keno kinoyo 

ngopo, ora jaman, ora makam, ora arah, ora engon, adoh tanpo wangenan, cedak tanpo 

gepokan, ora njobo, ora njero, lembut tan keno jinumput, gede tan keno kinara-kira. 

Artinya: 

Hidup tanpa roh, kuasa tanpa alat, tanpa awal, tanpa akhir, tak dapat diapa-apakan, 

tak kenal jaman maupun perhentian, tak berarah, tak bertempat, jauh tak terbatas, 

dekat tak tersentuh, tidak di luar, tidak di dalam, halus tak terpungut, besar tidak 

terhingga. 

Potongan syair ini menyiratkan pesan yang sama dengan apa yang tertulis di dalam 

Tipitakan, Udana bab VIII bait ke-3, sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya bahwa 

ada sesuatu Yang Mutlak, Yang Tidak Dilahirkan, Tidak Terkondisi, dan Tidak Tercipta. 

Hal “Yang Mutlak” itu dapat disejajarkan dengan Tuhan, mengenai tentang bagaimana 

bentuk, jumlah, dan wujudnya, dalam Buddhisme cukup dikatakan sebagai “Yang Tidak 

Terketahui”. Dalam konteks Indonesia “Yang Mutlak” dan “Yang Tidak Diketahui” ini 

disebut sebagai Tuhan Yang Maha Esa.  Dalam konteks Buddhistik, Tuhan Yang Esa di 

dalam Pancasila tidak diphami sebagai Tuhan Monoteistik yang tunggal, tetapi dipahami 

hanya sebagai “Yang Mutlak”. 

 Buddhisme pada dasarnya memang mengakui eksistensi para dewa, tetapi para 

dewa ini bukanlah Tuhan sebagaimana yang selama ini disalahpahami oleh para penganut 

monoteisme kepada para penganut agama Dharmik khususnya tradisi non-Weda seperti 

Buddhisme dan Jainisme. Dewa dalam Buddhisme dipahami sebagai makhluk yang 

memiliki kualitas kebahagian dan spiritual di atas manusia awam, meski memiliki 

kemampuan adi-kodrati melebih manusia biasa tetapi mereka bukanlah Tuhan yang 

mencipta. Seperti halnya manusia, para dewa juga masih terikat dengan kondisi dan 

perubahan. Mereka juga masih terikat dengan samsara sehingga masih ikut serta dalam 

siklus kematian dan kelahiran kembali (Bullitt, 2005). Meski memiliki kualitas melebihi 

manusia, namun dewa belum tentu lebih bijaksana daripada manusia, hal ini diperkuat oleh 

fakta bahwa meski Sang Buddha adalah manusia biasa, tetapi dalam literatur Buddhis 

dijelaskan bahwa Sang Buddha merupakan guru bagi para dewa dan posisinya lebih tinggi 

dari mereka (Jootla, 1999). 

 Sebenarnya sejak zaman Sang Buddha, telah ada sebuah penyangkalan akan 

keberadaan dewa pencipta. Pada zaman Sang Buddha penyangkalan terhadap pencipta 

itulah yang menjadi pembeda antara ajaran Buddhis dan Non-Buddhis (Wallace and Hodel, 

2007). Pertanyaan tentang dewa pencipta dijawab oleh Sang Buddha di dalam Brahmajala 

Sutta, Sang Buddha mencela atau menyanggah gagasan tentang adanya pencipta dan 

memandang bahwa pandangan semacam itu merupakan pandangan salah tentang 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

43 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

penciptaan dan keabadian, seperti yang juga tertera dalam enam puluh satu pandangan 

lainnya. Pandangan yang demikian menurut Sang Buddha menyebabkan penderitaan 

karena membuat seseorang melekat dan ketergantungan pada pencipta itu. Pandangan 

yang demikian pada akhirnya hanya akan menyebabkan manusia jatuh pada kemelekatan, 

keserakahan, kebencian, dan khayalan. Pada bagian akhir dikatakan bahwa Sang Buddha 

mengetahui enam puluh dua pandangan tersebut dan juga mengetahui kebeneran yang 

melampauinya. Dalam perkembangannya beberapa filsuf Buddhis juga banyak mengkritik 

gagasan-gagasan mengenai dewa pencipta abadi yang peduli dengan urusan-urusan 

kemanusiaan (Hayes, 1988). 

 Penolakan Sang Buddha atas Tuhan Tertinggi (Issara) sebagai Yang Maha Pencipta 

tercatat dalam Devadaha Sutta: 

Sace, bhikkhave, sattā issaranimmānahetu sukhadukkhaṁ paṭisaṁvedenti; addhā, 

bhikkhave, nigaṇṭhā pāpakena issarena nimmitā yaṁ etarahi evarūpā dukkhā tibbā 

kaṭukā vedanā vediyanti. 

Sace, bhikkhave, sattā issaranimmānahetu sukhadukkhaṁ paṭisaṁvedenti, gārayhā 

nigaṇṭhā; no ce sattā issaranimmānahetu sukhadukkhaṁ paṭisaṁvedenti, gārayhā 

nigaṇṭhā. 

Sace, bhikkhave, sattā issaranimmānahetu sukhadukkhaṁ paṭisaṁvedenti; addhā, 

bhikkhave, tathāgato bhaddakena issarena nimmito yaṁ etarahi evarūpā anāsavā 

sukhā vedanā vedeti. 

Sace, bhikkhave, sattā issaranimmānahetu sukhadukkhaṁ paṭisaṁvedenti, pāsaṁso 

tathāgato; no ce sattā issaranimmānahetu sukhadukkhaṁ paṭisaṁvedenti, pāsaṁso 

tathāgato. (Majjhima Nikāya 101) 

Artinya: 

Para Bhikkhu, Jika kenikmatan dan kesakitan yang sedang dirasakan adalah 

disebabkan oleh tindakan kreatif Tuhan Yang Tertinggi, maka para Nigaṇṭha pasti 

diciptakan oleh Tuhan Tertinggi yang jahat, karena mereka saat ini merasakan 

perasaan menyakitkan, menyiksa, dan menusuk. 

Para Bhikkhu, Jika kenikmatan dan kesakitan yang sedang dirasakan adalah 

disebabkan oleh tindakan kreatif Tuhan Yang Tertinggi, maka para Nigaṇṭha harus 

dicela; jika tidak, maka mereka juga harus dicela. 

Para Bhikkhu, Jika kenikmatan dan kesakitan yang sedang dirasakan adalah 

disebabkan oleh tindakan kreatif Tuhan Yang Tertinggi, maka Sang Tathāgata pasti 

diciptakan oleh Tuhan Tertinggi yang baik, karena Beliau saat ini merasakan perasaan 

menyenangkan yang tanpa noda. 

Para Bhikkhu, Jika kenikmatan dan kesakitan yang sedang dirasakan adalah 

disebabkan oleh tindakan kreatif Tuhan Yang Tertinggi, maka Sang Tathāgata harus 

dipuji; jika tidak, maka Sang Tathāgata juga harus dipuji. 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

44 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

Dari kutipan Devadaha Sutta di atas sudah sangat jelas bahwa jika Tuhan itu mencipta dan 

dikonfirmasi pada suatu sifat tertentu, entah sifat itu secara moral baik atau buruk, orang-

orang akan sangat mudah mempersalahkan Tuhan atas apa yang dialaminya pada 

kehidupan ini, hal ini menjadi kemelekatan yang pada akhirnya akan menghalangi 

seseorang pada pencerahan. Oleh sebab itu dengan sangat jelas dan tegas Sang Buddha 

menolak segala bentuk anggapan bahwa Tuhan adalah pencipta dan memiliki sifat-sifat etis 

tertentu. 

 Keberatan Sang Buddha terhadap Tuhan pencipta ini juga terekam di dalam 

Titthāyatana Sutta sebagai berikut: 

Santi, bhikkhave, eke samaṇabrāhmaṇā evaṁvādino evaṁdiṭṭhino: ‘yaṁ kiñcāyaṁ 

purisapuggalo paṭisaṁvedeti sukhaṁ vā dukkhaṁ vā adukkhamasukhaṁ vā sabbaṁ 

taṁ issaranimmānahetū’ti. 

Tatra, bhikkhave, ye te samaṇabrāhmaṇā evaṁvādino evaṁdiṭṭhino: ‘yaṁ kiñcāyaṁ 

purisapuggalo paṭisaṁvedeti sukhaṁ vā dukkhaṁ vā adukkhamasukhaṁ vā sabbaṁ 

taṁ issaranimmānahetū’ti, tyāhaṁ upasaṅkamitvā evaṁ vadāmi: ‘saccaṁ kira tumhe 

āyasmanto evaṁvādino evaṁdiṭṭhino yaṁ kiñcāyaṁ purisapuggalo paṭisaṁvedeti 

sukhaṁ vā dukkhaṁ vā adukkhamasukhaṁ vā sabbaṁ taṁ issaranimmānahetū’ti? Te 

ca me evaṁ puṭṭhā ‘āmā’ti paṭijānanti. 

Tyāhaṁ evaṁ vadāmi: ‘tenahāyasmanto pāṇātipātino bhavissanti 

issaranimmānahetu, adinnādāyino bhavissanti issaranimmānahetu, abrahmacārino 

bhavissanti issaranimmānahetu, musāvādino bhavissanti issaranimmānahetu, 

pisuṇavācā bhavissanti issaranimmānahetu, pharusavācā bhavissanti 

issaranimmānahetu, samphappalāpino bhavissanti issaranimmānahetu, abhijjhāluno 

bhavissanti issaranimmānahetu, byāpannacittā bhavissanti issaranimmānahetu, 

micchādiṭṭhikā bhavissanti issaranimmānahetu’. 

Issaranimmānaṁ kho pana, bhikkhave, sārato paccāgacchataṁ na hoti chando vā 

vāyāmo vā idaṁ vā karaṇīyaṁ idaṁ vā akaraṇīyanti. Iti karaṇīyākaraṇīye kho pana 

saccato thetato anupalabbhiyamāne muṭṭhassatīnaṁ anārakkhānaṁ viharataṁ na 

hoti paccattaṁ sahadhammiko samaṇavādo. 

Ayaṁ kho me, bhikkhave, tesu samaṇabrāhmaṇesu evaṁvādīsu evaṁdiṭṭhīsu dutiyo 

sahadhammiko niggaho hoti. (Aṅguttara Nikāya 3.61) 

Artinya: 

Ada para petapa dan brahmana lainnya yang menganut doktrin dan pandangan 

seperti ini: “Apa pun yang dialami orang ini, apakah menyenangkan, menyakitkan, 

atau bukan menyakitkan, juga bukan menyenangkan, semuanya disebabkan oleh 

aktivitas Tuhan pencipta.” 

Kemudian, para bhikkhu, Aku mendatangi para petapa dan brahmana itu yang 

menganut doktrin dan pandangan seperti ini: “Apa pun yang dialami orang ini, 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

45 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

apakah menyenangkan, menyakitkan, atau bukan menyakitkan, juga bukan 

menyenangkan, semuanya disebabkan oleh aktivitas Tuhan pencipta,” dan… 

Aku berkata kepada mereka: “Benarkah bahwa kalian para mulia menganut doktrin 

dan pandangan demikian?” Ketika Aku menanyakan hal ini kepada mereka, mereka 

menegaskannya. Kemudian Aku berkata kepada mereka: “Kalau begitu, adalah karena 

aktivitas Tuhan pencipta maka kalian mungkin melakukan pembunuhan dan 

menganut pandangan salah.” 

Mereka yang mengandalkan aktivitas Tuhan pencipta sebagai kebenaran mendasar, 

tidak memiliki keinginan (untuk melakukan) apa yang harus dilakukan dan (untuk 

menghindari melakukan) apa yang tidak boleh dilakukan, juga mereka tidak berusaha 

dalam hal ini. Karena mereka tidak memahami sebagai benar dan sah segala sesuatu 

yang harus dilakukan dan tidak boleh dilakukan, maka mereka berpikiran kacau, 

mereka tidak menjaga diri mereka sendiri, dan bahkan sebutan personal sebagai 

“petapa” tidak dapat dengan benar ditujukan kepada mereka. 

Ini adalah bantahan logisKu yang ke dua atas para petapa dan brahmana yang 

menganut doktrin dan pandangan demikian. 

Apa yang tertulis di dalam Titthāyatana Sutta di atas sangatlah jalas bahwa Sang Buddha, 

menerangkan ketika Tuhan dipandang sebagai “Yang Maha Mencipta” dan “Yang Maha 

Mengatur”, maka akan sangat mudah bagi siapapun, sekalipun orang suci atau petapa 

untuk melakukan segala hal, termasuk di dalamnya membunuh, karena segala aktivitas 

termasuk membunuh itu sendiri adalah suatu hal yang telah diatur oleh Dia Yang Maha 

Mengatur. Buddha menjelaskan bahwa pandangan tersebut adalah pandangan 

menyesatkan yang dapat merusak moralitas dan sifat welas asih yang manusia miliki, selain 

itu pandangan terhadap adanya Tuhan “Yang Maha Mencipta” dan “Yang Maha 

Mengatur” ini justru akan membuat orang kehilangan nalar dan pikiran sehatnya untuk 

tetap bisa mempertimbangkan dengan benar apa yang boleh diperbuat dan apa yang tidak 

boleh diperbuat secara etis.  

 Buddhisme secara esensial tidak tertarik membicarakan hal-hal yang adi-kodrati, 

terutama Tuhan, karena hal itu sama sekali tidak membawa kemajuan apapun dalam 

kehidupan sehari-hari. Hal tersebut pernah diriwayatkan ketika Bhikkhu Malunkyaputta 

bertanya kepada Sang Buddha tentang permasalahan Metafisika mengenai “Yang Mutlak”, 

Sang Buddha memberikan jawaban dengan suatu perumpamaan ketika seorang pria 

ditembak menggunakan anak panah yang diolesi dengan racun tebal dan pekat, 

keluarganya lalu memanggil seorang dokter untuk mengeluarkan racun tersebut, dan 

dokter tersebut memberikan penawarnya, namun ternyata pria itu menolak membiarkan 

dokter tersebut melakukan apa pun sebelum pertanyaannya mengenai siapa yang 

menembakkan panah kepadanya terjawab, apa pakerjaannya dan apa kastanya? Dan 

mengapa orang itu menemabakkan panah kepadanya? Busur apa yang digunakan orang 

yang menembaknya, dan pertanyaan-pertanyaan lainnya. Sang Buddha menjelaskan 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

46 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

kepada Bhikku Malunkyaputta bahwa orang seperti itu akan mati sebelum dia 

mendapatkan jawaban yang dikehendakinya, Begitu pula dengan orang-orang yang 

mengikuti “jalan” ini (Ajaran Buddha), tidak perlu bersusah payah membuang-buang 

waktu mempertanyakan secara spesifik hal-hal yang tidak merealisasikan pencerahan, 

karena hal-hal yang tidak diperlukan tidak akan diajarkan oleh Sang Buddha (Hanh, 1991). 

 Jawaban Sang Buddha terhadap pertanyaan Bhikkhu Malunkyaputta di atas, 

menegaskan bahwa Buddhisme sangat menghindari segala bentuk spekulasi tentang 

kualitas-kualitas adi-kodrati yang melekat pada Tuhan, sehingga seringkali orang 

menyatakan bahwa Buddhisme menempatkan Tuhan sebagai sesuatu yang tidak akan 

pernah dicapai jika masih terpaku pada kualitas-kualitas imanen yang dapat dialami di 

dalam kehidupan sehari-hari. Oleh sebab itu Tuhan dalam Buddhisme lebih tepat untuk 

dikatakan sebagai Tuhan Non-Kualitas. Hal tersebut disimpulkan karena hampir di semua 

bagian dalam literatur Buddhis, Sang Buddha selalu menolak bahkan mengkritik segala 

anggapan metafisik bahwa ada Tuhan yang mencipta dan bersifat personal, semua bentuk 

Tuhan yang demikian harus ditolak karena Sang Buddha sendiri memandangan hal itu 

tidak akan membawa seseorang pada pencerahan, dan sebaliknya justru akan menjauhkan 

orang-orang dari pencerahan sempurna sebagaimana yang dijelaskan oleh Sang Buddha di 

dalam seluruh ajarannya. 

 

KESIMPULAN 

Buddhisme memahami Tuhan sangat berbeda dengan apa yang dipahami oleh 

mayoritas agama yang dianut sebagian besar orang di dunia, terutama dari tradisi 

abrahamik. Buddhisme pada dasarnya menolak segala bentuk penyifatan Tuhan, selain itu 

Buddhisme juga menolak dengan tegas adanya Tuhan Yang Maha Pencipta. Sanggahan 

Sang Buddha terhadap konsepsi Tuhan Yang Maha Mencipta dan Tuhan Yang Maha 

Mengatur, dapat banyak sekali ditemukan di dalam literatur Buddhis, misalnya di dalam 

Udana, Brahmajala Sutta, Devadaha Sutta, Titthāyatana Sutta, dan Sutta-Sutta yang lain. Dari 

situ dapat disimpulkan bahwa konsep sejati Buddhisme tentang Tuhan adalah “Tuhan 

Tanpa Kualitas” atau “Tuhan Non-Kualitas”. Hal tersebut sangat selaras dengan 

pandangan metafisika Buddhis mengenai konsep “Tanpa Aku” atau “Tanpa Substansi”, 

yang dalam bahasa Pali dikenal sebagai anatta atau dalam tradisi Mahayana dipahami 

sebagai “Ketiadaan”, yang dalam bahasa Sansekerta disebut sebagai Sunyata (Pali: Suññata). 

Meski terdapat konsep “Tanpa Substansi” atau “Ketiadaan”, namun Buddhisme tidak bisa 

serta merta dipandang sebagai agama atau sistem religi yang ateistik karena di dalamnya 

masih ada pembicaraan tentang kelahiran kembali (samsara), karma (Pali: kamma), serta 

makhluk-makhluk adi-kodrati seperti dewa, makhluk halus (petta dan ashura), serta para 

brahma. Oleh sebab itu akan lebih tepat jika menyebut Buddhisme sebagai non-theistic 

religion ketimbang menyebutnya sebagai atheistic religion, karena sejatinya Buddhisme 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

47 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

hanya menolak konsep-konsep antroposentris tentang Tuhan tetapi tidak pernah sama 

sekali menolak soal eksistensi Tuhan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Anggara, Indra. “Aṅguttara Nikāya 3.61: Titthāyatanasutta.” Sutta Central: 1. 

https://suttacentral.net/an3.61/id/anggara?reference=none&highlight=false. 

———. “Majjhima Nikāya 101. Devadaha Sutta.” Sutta Central: 1. 

https://suttacentral.net/mn101/id/anggara?reference=none&highlight=false (December 

4, 2022b). 

Assmann, Jan. 1998. Moses the Egyptian: The Memory of Egypt in Western Monotheism. London: 

Harvard University Press. 

———. 2006. Religion and Cultural Memory: Ten Studies. Stanford: Stanford University Press. 

Bagus, Lorens. 1996. Kamus Filsafat. Jakarta: Gramedia Pustaka Umum. 

Baha’u’llah, Abdu’l-Baha, Bahiyyih Khanum, and The Bab. 2006. A Feast for the Soul: 

Meditations on the Attributes of God. ed. Joyce S Watanabe. Los Angeles: Kalimat Press. 

Bakhtiar, Amsal. 1997. Filsafat Agama. Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

Bakker, Anton, and Achmad Charris Zubair. 1990. Metodologi Penelitian Filsafat. Yogyakarta: 

Kanisius. 

Blackburn, Simon. 2013. Kamus Filsafat: Buku Acuan Paling Terpercaya Di Dunia. Bahasa Ind. 

ed. Yudi Santoso. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Bullitt, John T. 2005. “The Thirty-One Planes of Existence.” Access to Insight: 1. 

https://www.accesstoinsight.org/ptf/dhamma/sagga/loka.html (December 4, 2022). 

Dewi, Ning Ratna Sinta. 2021. “Konsep Ketuhanan Dalam Kajian Filsafat.” Abrahamic 

Religions 1(Filsafat Ketuhanan): 146–58. 

Duggal, Kartar Singh. 1988. Philosophy and Faith of Sikhism. Pennsylvania: Himalayan 

International Institute of Yoga Science and Philosophy. 

Garvey, James. 2010. 20 Karya Filsafat Terbesar. Bahasa Ind. ed. CB Mulyanto. Yogyakarta: 

Kanisius. 

Hanh, Thich Nhat. 1991. Old Path White Clouds: Walking in the Footsteps of the Buddha. 

California: Parallax Press. 

Hayes, Richard P. 1988. “Principled Atheism in the Buddhist Scholastic Tradition.” Journal 

of Indian Philosophy 16(Buddhisme): 5–28. 

Heuken, Adolf. 2005. Ensiklopedia Gereja. Jakarta: Cipta Loka Caraka. 

Hick, John, and Brian Hebblethwaite. 2001. Christianity and Other Religions. Oxford: 

Oneworld. 

Ishii, Yoneo. 1980. “Notes on the Historical Development of Modern Indonesian 

Buddhism.” 東南アジア研究 18(Religious Studies): 266–69. 

Jootla, Susan Elbaum. 1999. “Teacher of the Devas.” Access to Insight: 1. 

https://www.accesstoinsight.org/lib/authors/jootla/wheel414.html (December 4, 2022). 



Konsep Ketuhanan Non-Kualitas dalam Buddhisme… Galuh N. Fattah, Agus H. Utomo 

48 ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 09 No 1, Juli 2023 

Kidder, Devid S, and Noah D Oppenheim. 2006. The Intellectual Devotional: Revive Your Mind, 

Complete Your Education, and Roam Confidently with the Cultured Class. New York: TID 

Volumes. 

Levine, Michael P. 1994. Pantheism: A Non-Theistic Concept of Deity. London: Routledge. 

Martin, Michael. 1990. Atheism: A Philosophical Justification. Philadelphia: Temple University 

Press. 

Nama, Tanpa. 1992. Pedoman Penghayatan Dan Pembabaran Agama Buddha Mahzab Theravada 

Di Indonesia. Jakarta: Dhammadipa-arama. 

Nasution, Harun. 1987. Filsafat Agama. Jakarta: Bulan Bintang. 

Pabst, Adrian. 2017. The Idea of the One and Only: Monoteisme and the Foundations of Religious 

Conflict. London: Bloomsbury Publishing. 

Plantinga, Alvin. 2000. “God, Argument for the Existence Of.” Routledge Enclyopedia of 

Philosophy: 1. https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/god-arguments-for-

the-existence-of/v-1 (December 2, 2022). 

Sukarno, and Floriberta Aning. 2006. Filsafat Pancasila Menurut Bung Karno. Yogyakarta: 

Media Pressindo. 

Sumedho, Ajahn. 2007. The Four Noble Truths. Bahasa Ind. ed. Agus Santoso. Yogyakarta: 

Suwung. 

Wallace, B. Alan, and Brian Hodel. 2007. Contemplative Science. Columbia: Columbia 

University Press. 

Williams, J. Paul, and Horace L Friess. 1962. “The Nature of Religion.” Journal for the 

Scientific Study of Religion 2: 1(Religious Studies): 3–17. 

 

 


