STAB NEGERI RADEN WIJAYA

WONOGIRI - JAWA TENGAH ! dma buadne Imu Pengetaht

https://jurnal.radenwijaya.ac.id/index.php/ABIP VOL.8 NO.2 2022 | P-ISSN: 2406-7601 E-ISSN: 2745-6323

ARTIKULASI WACANA PADA HASRAT ASKETISME
KAUM BHIKKHU THERAVADA

Xandra Leonora'!, Muhamad Husni Mubarok?
Universitas Bhayangkara Jakarta Raya
Ixandra.leonoral7@mhs.ubharajava.ac.id , 2muhamad.husni.mubarok@ubharajaya.ac.id

Riwayat Artikel: Diterima: 24 November 2022 Direvisi: 26 Desember 2022 Diterbitkan: 31 Desember 2022
Doi: 10.53565/abip.v8i2.678

Abstract

As a group of monastic practitioners, Bhikkhus must lead a life of asceticism. The difference between the
lives of Buddhist lay people and the lives of monks is very visible from their lifestyle and daily life, where lay
life is free from restrictions on activities, expressions, and so on like monks. This practice of asceticism is a
training for monks, to follow the Buddhist concept of self without ego. Their lifestyle becomes interesting to
know the factors that encourage someone to want to join a monastic group. This study uses the psychoanalytic
theory of Jacques Lacan to see how the EgQo is created from the self without the Ego, which can be seen from the
structure of the discourse in trying to find out the symptoms of the formation of the subject. This research is
qualitative research, with case study method. The results of this study found that the monk's ascetic desire is
a desire that is formed from submission to the discourse of the highest goal of Buddhism, to provide a feeling
of security and comfort after realizing it.
Keywords: Discourse of Desire, Asceticism, Bhikkhu

Abstrak

Sebagai kelompok pelaku monastik, Bhikkhu harus menjalankan kehidupan asketisme.
Perbedaan kehidupan umat awam agama Buddha dengan kehidupan para Bhikkhu sangat terlihat
dari gaya hidup dan keseharian mereka, di mana kehidupan awam terbilang bebas dari peraturan
yang membatasi aktivitas, ekspresi, dan lain sebagainya seperti Bhikkhu. Praktik asketisme ini
merupakan pelatihan bagi para Bhikkhu, untuk mengikuti konsep agama Buddha, yakni diri tanpa
Ego. Gaya hidup mereka menjadi menarik untuk diketahui faktor yang mendorong seseorang ingin
tergabung dalam kelompok monastik. Penelitian ini menggunakan teori psikoanalisis Jacques Lacan
untuk melihat bagaimana Ego tercipta dari diri tanpa Ego, yang dapat terlihat dari struktur wacana
dalam mencoba mengetahui simtom pembentukan hasrat subjek. Penelitian ini merupakan
penelitian kualitatif, dengan menggunakan metode studi kasus. Hasil penelitian ini menemukan
bahwa hasrat asketisme Bhikkhu merupakan hasrat yang terbentuk dari ketertundukan pada
wacana tujuan tertinggi agama Buddha, guna memberikan perasaan aman dan nyaman setelah
merealisasikannya.
Kata kunci: Wacana Hasrat, Asketisme, Bhikkhu

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 113


mailto:xandra.leonora17@mhs.ubharajaya.ac.id
mailto:muhamad.husni.mubarok@ubharajaya.ac.id

Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme... - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok

PENDAHULUAN

Bhikkhu sebagai biarawan Buddha melaksanakan ajaran agama dan melakukan
sumpah pengangkatannya untuk menjalani kehidupan yang mengikat pada kitab Vinaya
(Tirto & Kahija, 2015), Dimana kitab tersebut memuat peraturan dan tata tertib kehidupan
para Bhikkhu sehari-hari. Salah satu isi dari kitab Vinaya adalah Suttavibhanga, berisi 227
peraturan yang melekat bagi para Bhikkhu dengan delapan pembagian jenis peraturan di
dalamnya, empat diantaranya berisi sanksi berakhirnya jabatan Bhikkhu apabila dirinya
melanggar (Khairiyah, 2018). Keempat pelanggaran itu adalah berhubungan intim,
mencuri, membunuh atau menganjurkan orang lain bunuh diri, dan membanggakan diri
secara tidak benar tentang tingkat-tingkat kesucian atau kekuatan-kekuatan batin luar biasa
yang dicapai (Khairiyah, 2018).

Sebagai kelompok pelaku monastik, Bhikkhu harus menjalankan kehidupan
asketisme. Tidak jauh berbeda dengan biarawan Katolik yang menjalani tiga kaul, yang
diantaranya adalah: kaul kemurnian; kaul kemiskinan; dan kaul ketaatan (Putri et al., 2017).
Dalam hal ini, Bhikkhu juga merupakan kelompok yang menjalani kehidupan selibat,
meninggalkan harta benda, dan hidup untuk mendalami ajaran agama.

Namun kehidupan monastik Buddhis semakin menjadi sorotan karena tidak sedikit
ditemukan ritual-ritual ekstrem dari berbagai aliran Buddhisme. Seperti salah satunya yang
sempat ramai di negara Jepang, yakni ritual mumifikasi diri yang dikenal dengan sebutan
Sokushinbutsu (Piyambodo, 2021). Ritual ini sudah ada sejak 1.500 tahun yang lalu, berawal
dari seorang Biksu Bernama Kobo Daishi yang mempelajari Buddhisme Esoterik dari
Tiongkok dan membawanya ke Jepang. Dalam praktiknya, Kobo Daishi menerapkan
peraturan ketat yakni menyiapkan makamnya sendiri, melakukan “meditasi kekal”, dan
membiarkan dirinya kelaparan hingga meninggal (Dahl, 2020).

Ironisnya, para pengikutnya meyakini bahwa ia tidak benar-benar meninggal,
kematian dalam praktik ini dianggap hanya kematian fisik dan sebuah meditasi (Dahl,
2020), sambil menunggu “Buddha Masa Depan” sehingga ia dapat membantu keselamatan
umat manusia (Sakurai et al., 1998). Hal ini menjadikan mereka yang telah berhasil
mempraktikan Sokushinbutsu memiliki identitas sebagai Buddha Anumerta (Dahl, 2020).
Semenjak saat itu, ritual Sokushinbutsu semakin berkembang dan dipraktikan kembali oleh
sejumlah pengikut Kobo Daishi di sekte Shingon. Mereka tidak melihat ritual ini sebagai
tindakan bunuh diri, melainkan sebagai bentuk pencerahan lebih lanjut (Piyambodo, 2021).

Perbedaan kehidupan awam dan para Bhikkhu secara jelas berbeda dalam sebuah
struktur kemasyarakatan Buddhis. Kehidupan Bhikkhu disebut Pabbajita, yakni menjalani
kehidupan yang terlepas dari duniawi, sedangkan masyarakat awam disebut Gharavasa,
yakni orang yang bertekad untuk berlingung pada Tri Ratna, dan tergolong umat biasa
yang disebut Upasaka dan Upasika (Asih, 2020). Perbedaan ini dimuat menjadi sebuah
struktur yang mengarah pada sebuah tatanan kelas dan memiliki kewajiban masing-masing
dalam menjalani hidup. Tatanan ini menjadi konsep ajaran agama Buddha tentang perilaku
benar, keduanya adalah pilihan dan tidak seorang pun dapat memaksakan. Para penganut
Buddha, baik umat awam maupun seorang Bhikkhu memiliki peran masing-masing yang
dapat saling menyelaraskan demi kebaikan dan keberlangsungan hidup umat manusia.

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 114



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme... - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok

Seperti yang dijelaskan dalam (Asih, 2020) bahwa umat awam hendaknya
mendukung secara finansial kehidupan para Bhikkhu sehingga mereka hanya
berkonsentrasi di ranah spiritual secara holistik. Dengan begitu, umat awam dapat
menjalani aktivitas sehari-hari, mengekspresikan diri, melakukan transaksi jual beli tanpa
peraturan yang membatasi layaknya para Bhikkhu. Di sisi lain, umat awam memperoleh
bimbingan, nasihat maupun konsultasi dari para Bhikkhu tentang menjalani hidup sesuai
dengan ajaran agama Buddha.

Pilihan seseorang pada kehidupan kebhikkhuan yang ketat menjadi menarik untuk
diketahui faktor pendorongnya. Keputusan seseorang menenggelamkan diri sepenuhnya
untuk ukhrawinya tidak semata-mata hadir secara sadar, namun ada sesuatu di baliknya.
Gagasan mengenai ketidaksadaran sebagai dorongan digagas oleh Freud yang bersasaran
untuk mengalahkan ketidaksadaran dengan Ego (Bracher, 2009).

Lebih lanjut, Freud membaginya dalam tiga sub sistem dalam jiwa manusia, yakni
Id, Ego, Superego. Id, merupakan sistem kepribadian asli, di mana Id adalah sumber dari
Ego dan Superego berkembang (Karle, 2012). Id berunsur biologis yang berpegang prinsip
untuk memperoleh “kenikmatan” (Nofrita & Hendri, 2017). Kemudian Superego
merupakan internalisasi norma-norma yang ada pada lingkungan sosial, atau singkatnya
adalah norma masyarakat (Karle, 2012). Sementara itu, Ego adalah yang menjembatani
antara naluri alamiah (Id) dengan personalisasi dunia luar (Superego), di mana Ego
berperan mengontrol Id sekaligus mengurangi ketegangan konflik realitas dari Superego
(Karle, 2012). Dalam hal ini, Ego mentransformasi dorongan Id agar dapat selaras dengan
dorongan Superego.

Namun perihal asketisme Bhikkhu nampaknya berbeda sebagai perilaku yang
didorong oleh ketidaksadaran. Bila dalam pandangan Freud, Ego selalu ada di setiap
pemenuhan Id, perilaku asketisme oleh Bhikkhu ini lebih menampakkan upaya untuk
melepas Ego. Hal ini juga didasari oleh ajaran Buddhisme yang memandang gagasan Ego
sebagai ilusi, yakni perasaan kesinambungan palsu yang relatifnya adalah “duniawi” dan
fana. Sehingga Ego dipandang dalam Buddhisme sebagai representasi perasaan
menyenangkan palsu yang sebenarnya adalah penderitaan (Michalon, 2001).

Sementara Jacques Lacan, memandang manusia dengan perilakunya didorong oleh
ketidaksadaran. Namun gagasan ketidaksadaran bagi Lacan adalah merupakan hasil dari
fenomena bahasa, di mana permainan kata memiliki perannya sebagai pembentuk
“penanda” dari elemen ketidaksadaran, yakni seperti keinginan, hasrat, citra, dan
sebagainya (Bracher, 2009). Sehingga dalam pandangan Lacan, ketidaksadaran
sesungguhnya merupakan “sadar” dari bagaimana kekuatan struktur bahasa mampu
menggiring perilaku manusia. Struktur bahasa menciptakan simbol yang membuat
manusia menghasrati sesuatu (Sahara, 2019).

Selain itu, pandangan Lacan dapat dikatakan serasi dengan pandangan Buddhisme
tentang diri yang selalu berkekurangan. Dalam penjelasan Buddhisme tentang kebenaran
mulia, di mana di dalamnya terdapat penjelasan bahwa dukkha atau penderitaan (Michalon,
2001) disebabkan oleh keinginan dan kemelekatan pada hal-hal yang terkondisi tidak dapat
terpenuhi dan sifatnya yang tidak kekal akan menyiratkan kehilangan atau kekurangan
(Purser, 2011). Maka dapat dikatakan bahwa Bhikkhu sebagai biarawan Buddha yang

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 115



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme... - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok

berpandangan pada pandangan Buddhisme, menerapkan kehidupan asketisme untuk
menghindari timbulnya kekurangan (atau yang diistilahkan Lacan sebagai “lack”) dalam
diri yang berkesinambungan. Dengan kata lain, praktik asketisme adalah bentuk upaya dari
melepas Ego.

Namun lagi-lagi praktik “Ego-less” ini juga dapat dikatakan sebagai produk
ketidaksadaran yang dihasilkan dari fenomena bahasa, yang membuat praktik asketisme
ini nampak sebagai fantasi dari sebuah hasrat. Karena ide tentang asketisme ini juga berasal
dari struktur pembahasaan. Simbol yang tercipta dari struktur bahasa dapat berbicara
melalui fantasi, membuat kita berpikir bahwa ada sesuatu yang bernilai di balik hasrat yang
dikejar. Hasrat muncul sebagai bentuk dari pemenuhan atas rasa kekurangan manusia. Dari
hal tersebut, kembali lagi pada konsep manusia menurut psikoanalisis Lacan, yakni
manusia adalah diri yang selalu merasa berkekurangan, sehingga setiap perilaku manusia
didasari oleh pemenuhan hasrat (Manik, 2016).

Bedasarkan penjelasan tersebut, fenomena asketisme oleh Bhikkhu menjadi menarik
untuk ditelaah melalui penelitian, berdasarkan psikoanalisis Lacan, perilaku manusia
adalah produk ketaksadaran yang dihasilkan dari fenomena bahasa, yang dalam hal ini
adalah asketisme Bhikkhu. Sehingga penelitian ini menduga bahwa asketisme Bhikkhu juga
merupakan perilaku dalam upaya pemenuhan atas rasa kekurangan seseorang.

Untuk dapat mengetahui modus hasrat dari fenomena asketisme oleh Bhikkhu,
penulis menggunakan salah satu teori pembentukan hasrat dari psikoanalisis Lacan, yakni
teori struktur diskursus. Dalam teori ini, terdapat empat representasi struktur diskursus,
diantaranya adalah diskursus universitas, diskursus sang penguasa, diskursus sang
histeris, dan diskursus sang penganalisis, yang menghasilkan empat pengaruh sosial, yakni
diantaranya: (1) mendidik/mendoktrinasi; (2) mengatur/memberi perintah; (3)
menghasrati/memprotes; dan (4) menganalisis/mentransformasikan/merevolusikan
(Bracher, 2009). Dalam menjelaskan bagaimana teori struktur diskursus ini bekerja, Lacan
menjelaskan bahwa ada empat posisi kedudukan dalam struktur diskursus yang beroperasi
pada skema komunikasi, yakni Agent (agen/pelaku), The Other (yang lain/Liyan), Product
(produk), dan Truth (Kebenaran) (Murphy, 2013).

Dalam konteks penelitian ini, asketisme Bhikkhu menarik untuk dikaji melalui sisi
subjektivitasnya, di mana terdapat wilayah tak sadar yang memiliki peran sentral.
Persoalan subjektivitas yang hendak dikaji penulis adalah umat Buddha sebagai subjek
yang terindikasi mengalami fantasi dengan tergabung dalam kehidupan asketisme
Bhikkhu. Sehingga tujuan penggunaan psikoanalisis Jacques Lacan ini adalah untuk
menjadikannya sebagai kerangka teoritis yang tepat untuk membedah wilayah tak sadar
akibat penyaluran hasrat yang termanifestasi melalui fantasi pada umat Buddha dalam
praktik asketisme Bhikkhu.

Selain itu, mengenai pengungkapan ketidaksadaran yang dijelaskan sebelumnya
sebagai “sadar akan bahasa”, dijelaskan juga dalam Murphy (2013) bahwa alam bawah
sadar pada dasarnya adalah konstruksi berpola penanda yang digunakan untuk
berkomunikasi dengan diri sendiri dan satu sama lain. Dalam mencoba merumuskan tujuan
psikoanalisis, Lacan berpendapat bahwa terdapat mode komunikasi radikal yang berbeda
dari mode komunikasi lain (Murphy, 2013), yakni jenis komunikasi yang dapat

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 116



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme... - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok

mengungkapkan ketidaksadaran. Sehingga, teori psikoanalisis Lacan dan struktur
diskursus akan dapat digunakan dalam penelitian ini untuk menunjukkan bagaimana
bentuk komunikasi yang mana adalah sebuah wacana, yang merupakan pembentuk hasrat
seorang Bhikkhu dalam kehidupan asketismenya.

Adapun penelitian ini memiliki tujuan untuk mengetahui Ego seperti apa yang
muncul dari upaya Ego-less dan untuk menggali diskursus yang relevan dengan Bhikkhu
sebagai subjek Lacanian.

METODE

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif. Dasar pemikirannya adalah ingin
mengetahui fenomena yang ada dalam kondisi alamiah, bukan laboratoris atau eksperimen,
yakni fenomena kehidupan monastik yang menerapkan Ego-less. Melalui pendekatan
kualitatif, penulis juga dapat lebih memahami faktor apa saja yang mempengaruhi
pembentukan hasrat seseorang untuk menjalani kehidupan dan bergabung dalam
kelompok monastik.

Penelitian ini mencoba memusatkan secara intensif terhadap suatu fenomena tertentu
dan mencoba mempelajarinya sebagai sebuah kasus. Maka penelitian ini akan
menggunakan metode studi kasus. Merriam & Tisdell (2015) dalam (Prihatsanti et al., 2018)
mendefinisikan studi kasus sebagai diskripsi dan analisis mendalam dari sistem terbatas.

Sementara itu, dalam melakukan analisa pada wacana, penelitian ini menggunakan
teori psikoanalisis Lacan yang menjelaskan bahwa ketaksadaran merupakan struktur
tersembunyi yang mirip dengan bahasa. Dalam Alfionita (2017) menjelaskan bahwa bahasa
merupakan prakondisi tindak menjadi sadar bahwa manusia adalah entitas yang berbeda.
Bahasa terhadap sesuatu dapat menyampaikan berbagai macam makna dan bahasa dapat
digunakan manusia untuk menyampaikan sesuatu yang berbeda dengan makna
konkretnya. Lebih jelasnya, kemungkinan “menandakan sesuatu” yang berbeda dengan
apa yang ditandakan akan menentukan otonomi penanda, di mana terjadi asimilasi proses
metaforis dan metonimis dalam bahasa dengan kondensasi dan penggantian. Sehingga
dalam struktur ketaksadaran, bahasa digunakan sebagai piranti untuk memperdaya
penyensoran.

Mengenai hal tersebut, Lacan dalam teorinya berfokus pada turbulensi sistem
pertandaan. Bagi Lacan, tidak ada petanda yang pernah dirujuk oleh penanda. Penanda
memiliki makna hanya karena ia bukan penanda lainnya (Bracher, 2009). Sehingga terjadi
keterputusan rantai pertandaan yang menciptakan serangkaian penanda yang tidak
berkaitan satu sama lain, yang pada akhirnya tidak mampu menghasilkan pemaknaan.
Kesimpangsiuran penanda-penanda inilah yang pada akhirnya menciptakan
kesalahpengenalan diri subjek dalam proses pembentukkannya. Maka dengan pemahaman
terhadap konsep ketaksadaran Lacan ini, akan dapat membantu penulis untuk menemukan
gejala kesalahpengenalan diri subjek dalam penelitian ini.

Adapun responden dalam penelitian ini adalah dua orang Bhikkhu Theravada. Kedua
Bhikkhu ini dipilih karena telah menjalani masa Vassa selama lebih dari lima tahun. Sesuai
dalam Mahavagga yang dalam bagian Tripitaka, yakni Vinaya Pitaka menjelaskan tentang

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 117



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme... - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok

peraturan-peraturan terhadap seorang Bhikkhu, salah satunya yakni Bhikkhu yang telah
menjalani Vassa selama minimal lima tahun yakni merupakan Bhikkhu senior (Hakisukta
& Saragih, 2012). Sementara aliran Theravada merupakan aliran tertua dari agama Buddha,
yang mana secara harfiah bermakna “ajaran sesepuh” atau juga disebut “pengajaran
terdahulu” (Fitriyana & Riani, 2019).

Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah observasi partisipatif, wawancara
tidak terstruktur dan dokumentasi. Untuk validasi data, penulis menggunakan triangulasi
metode, sebagai upaya mengecek keabsahan data temuan penelitian yang dapat dilakukan
dengan lebih dari satu teknik pengumpulan data (Bachri, 2010).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Dalam Bracher (2009) telah dijelaskan dengan tafsir kritis tentang kodrat sang hasrat
dalam psikoanalisis Jacques Lacan. Pertama, hasrat adalah sesuatu yang melampaui
biologi, di mana hasrat bekerja saat kekurangan biologis tercukupi. Kedua, hasrat adalah
syarat dari suatu formasi Ego. Kemudian yang ketiga, hasrat dipacu oleh kodrat manusia
sebagai makhluk yang selalu berkekurangan secara eksistensial, di mana kekurangan
eksistensial ini tidak lain adalah sebuah identitas.

Perjalanan menuju perolehan hasrat ini membawa subjek pada fantasi, di mana
fantasi dalam teori Lacan merupakan sarana untuk subjek menutupi kekurangannya (lack)
yang telah ter-kastrasi di ranah simbolik dan mewujudkan hasrat. Mengenai hal tersebut,
penelitian ini juga mencoba menemukan hasrat dari fantasi asketisme Bhikkhu. Adapun
hasil wawancara yang dilakukan peneliti dengan 2 informan yang merupakan seorang
Bhikkhu Theravada, mengenai pandangan mereka tentang makna menjadi Bhikkhu untuk
melihat Bhikkhu sebagai fantasi.

“Ya, memang cara hidup seperti ini memang kemungkinan untuk menderita itu jauh
lebih sedikit. Secara duniawi, ya. Menderita secara duniawi jauh lebih sedikit. ... peluang
seorang biarawan seperti saya ini jauh lebih cepat, lebih baik, ketimbang perumah tangga”
(Bhikkhu Tejavaro, wawancara 16 Desember 2021).

“Kalau dulu kan sebagai umat awam, sebagai contoh sederhana ya, buat hari ini kita
sudah memikirkan besok. ‘mau makan apa pagi, mau makan apa siang, mau makan apa malam’,
ya kan? Setelah menjadi Bhikkhu hal ini tidak dipikirkan lagi. Apa yang umat danakan, itu kita
(para Bhikkhu) terima. ... karena tujuan latihan [kebhikkhuan] itu mengendalikan keinginan,
yang nanti akan berujung pada meninggalkan keinginan itu” (Bhikkhu Dhammiko,
wawancara 26 Desember 2021).

Dari pertanyaan yang diajukan kepada dua subjek, keduanya memiliki pandangan
yang hampir sama dalam menanggapi makna menjadi seorang Bhikkhu. Nampak pada
jawaban dari keduanya memegang konsep ajaran agama Buddha tentang penderitaan, di
mana penderitaan disebabkan oleh keinginan dan kemelekatan pada hal-hal yang
terkondisi tidak dapat terpenuhi dan sifatnya yang tidak kekal akan menyiratkan
kehilangan atau kekurangan (Purser, 2011). Hal ini juga diperjelas oleh subjek dalam
wawancara, yakni sebagai berikut.

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 118



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme... - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok

“Secara pendeknya kita bisa mengarahkan bahwa itu [pelatihan] tujuan. Tujuan umat
Buddha tertinggi kan Nibbana ... ” (Bhikkhu Tejavaro, wawancara 16 Desember 2021).

“Ya tujuan tertinggi ya untuk merealisasi akhir penderitaan, yaitu tercapainya tujuan
tertinggi dalam agama Buddha, yaitu terealisasinya Nibbana” (Bhikkhu Dhammiko,
wawancara 26 Desember 2021).

Wacana seperti “tujuan tertinggi dalam agama Buddha” ini tentunya tidak berlaku
hanya kepada mereka yang menjalani kebhikkhuan, tetapi juga kepada seluruh pemeluk
agama Buddha. Dalam Siringoringo (2019) dijelaskan, Buddhisme mempercayai adanya
reinkarnasi memandang kehidupan sebagai “lingkaran penderitaan tanpa akhir”, yakni
lahir, mati, dan kembali ke kelahiran. Dengan demikian, manusia terikat pada
kesinambungan proses “terlahir kembali”, yang membawa manusia pada kondisi tidak
terbebas (sepenuhnya) dari penderitaan. Sehingga dalam hal ini merealisasikan Nibbana
sebagai tujuan dari Buddhisme adalah untuk “tidak terlahir kembali”, untuk mengakhiri
“lingkaran penderitaan”. Tetapi Nibbana tidak selalu tentang kelanjutan setelah seseorang
meninggal. Kondisi dan perasaan Nibbana bisa juga terealisasikan saat manusia itu masih
hidup, namun membutuhkan pelatihan diri yang cukup ketat.

Sementara itu, bahasa seperti “Bhikkhu” lewat wacananya bisa jadi telah mengakuisisi
kerinduan atau dalam pandangan psikoanalisis disebut sebagai hasrat subjek. Kemudian
nampak juga kedua subjek juga menjawab dengan perbandingan antara kehidupan awam
dengan seorang Bhikkhu. Dari wacana tersebut menunjukkan bahwa Bhikkhu sebagai
realitas yang dapat membentuk suatu identitas tertentu dari umat agama Buddha secara
keseluruhan, yakni keunggulan dalam mencapai tujuan agama. Sehingga bagi para subjek
menjadi Bhikkhu adalah menempatkan diri mereka menjadi diri yang lebih mendalami
tujuan agama, yang mana bukan berarti tidak berlaku pada umat awam, tetapi “Bhikkhu”
semacam dosis tinggi dari suatu “penawar” penderitaan yang dimaksudkan dalam ajaran
agamanya.

Bhikkhu Sebagai Ego Ideal

Inti dari konsepsi manusia menurut Lacan dalam gagasan ketaksadaran yakni
ketaksadaran bekerja sebagai pengatur seluruh faktor eksistensi manusia, yang terstruktur
seperti bahasa. Hal ini juga yang telah dijelaskan dalam (Bracher, 2009) tentang Jacques
Lacan yang ingin menunjukkan bagaimana sebuah wacana dapat menciptakan
kesalahpengenalan pada diri yang dapat membangkitkan hasrat. Dengan kata lain, wacana
memberi pengaruh pada terjebaknya seseorang dalam lingkaran penanda yang merujuk
pada ilusi citraan, atau yang disebut sebagai “Ego Ideal”.

Seperti yang telah dibahas sebelumnya bahwa Ego Ideal yang ditemukan pada fase
imajiner terinternalisasi untuk menjadi kompensasi dari perasaan kehilangan akibat
keterpisahan Sang Anak dengan Sang Ibu. Namun juga Ego Ideal tidak akan pernah cocok
dengan wujud asli Sang Anak. Itulah mengapa bagi Lacan sesungguhnya tidak pernah ada
hasrat yang autentik. Karena adanya Ego Ideal, Sang Anak akan terus salah dalam
mengenali dirinya sendiri sebagai citraan di cermin.

Hasrat sendiri juga telah dianggap sebagai sesuatu yang dapat menutupi lubang
kekurangan dalam diri, dianggap dapat mengembalikan diri Sang Anak pada penyatuan

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 119



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme... - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok

dengan Ibunya seperti di ranah riil. Karena sebelumnya ancaman pengebirian dari Sang
Ayah telah memisahkan Sang Anak dengan Ibunya yang akhirnya memaksakan Sang Anak
untuk menemukan kenyataan siapa dirinya yang telah diketahui bukan satu tubuh yang
sama dengan Ibunya. Maka dengan ini Lacan menyebut bahwa sesungguhnya hasrat
manusia adalah hasrat akan identitas. Karena Sang Anak telah kehilangan identitasnya
sejak ia berpisah dengan Sang Ibu.

Bila melihat hasil wawancara pada penelitian ini, para Bhikkhu yang sebelumnya
adalah umat awam juga mengalami proses pembentukan subjek. Dalam menyoal asketisme
Bhikkhu ini tentunya pelaku dibalik rantai penandaan ini adalah ajaran agama Buddha
sendiri. Seperti yang telah dijelaskan dalam hasil wawancara, bahwa agama Buddha
memiliki tujuan tertinggi — yang mereka (umatnya) yakini — adalah “terbebas dari lingkaran
penderitaan”, yang diperoleh dengan melatih diri untuk mengendalikan keinginan akan
kenikmatan duniawi. Tujuan agama ini seakan-akan muncul sebagai liyan, sementara
syarat dari tujuan ini muncul sebagai pemisah antara Sang Anak dan Ibunya, subjek dengan
liyan-nya, yang disadari subjek bahwa dirinya tidak menyatu dengan Sang Ibu, dirinya
tidak merealisasikan syarat itu.

Bracher (2009) juga telah menjelaskan bahwa kesadaran akan pemisahan atau fakta
tentang liyan menimbulkan perasaan cemas, seperti suatu perasaan kehilangan. Dengan
adanya klaim tujuan oleh agama, maka terbentuklah gegar bagi mereka (umat) yang belum
merealisasikan pelatihan, atau dalam hal ini adalah umat awam Buddhis. Dalam
kegelisahannya, Sang Bayi belum memiliki konsep tentang siapa “diri”-nya sebagai
sesuatu. Pada saat ini, Sang Bayi telah masuk dalam tahapan cermin atau fase imajiner. Ia
akan terus mencari dirinya dengan pantulan cermin. Lantas dengan adanya wacana tentang
tujuan tertinggi agama Buddha, seakan menunjukkan bahwa cermin memantulkan
bayangan citraan ideal subjek sebagai umat agama yang melakukan pelatihan untuk
merealisasikan tujuan agama. Dalam hal ini, menjadi Bhikkhu adalah Ego Idealnya.

Ego Ideal juga merupakan citraan “yang berwujud liyan”, yang mana hal itu membuat
Sang Anak mendapatkan gagasan tentang “Liyan” sebagai sesuatu yang memungkinkan
posibilitas struktural dari diri (Bracher, 2009, p. xxi). Para subjek penelitian ini memiliki
pandangan yang sama secara konsep dalam memaknai “Bhikkhu”. Bhikkhu dimaknai
sebagai “sosok yang melatih diri” dalam hal mencapai tujuan agama Buddha. Sementara
itu, fantasi terhadap “Bhikkhu” semakin diperjelas dengan wacana para subjek yang
memaknai Bhikkhu sebagai sosok yang lebih unggul dalam hal melatih diri dibandingkan
dengan umat awam.

Di sini, subjek telah terperangkap dalam sistem mekanisme ranah simbolik yang
memanifestasikan objek “Liyan”, dengan wacana “melatih diri” atau dengan kata lain
“Asketisme Bhikkhu” yang akan selalu membuat subjek berhasrat dan berujung pada
munculnya narsistik. Dalam hal ini, ajaran agama memiliki kecenderungan dalam upaya
mengarahkan umatnya untuk menjadikan diri tanpa berkeinginan, atau dalam penelitian
ini disebut Ego-less.

Artikulasi Wacana Pada Hasrat Asketisme

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 120



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme... - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok

Teori empat struktur diskursus psikoanalisis Lacanian dapat digunakan untuk
melihat bagaimana sebuah hasrat terbentuk dari susunan posisi simtom yang ada pada
setiap wacana tentang asketisme Bhikkhu. Teori ini bekerja dengan empat faktor dasar yang
terstruktur dalam sebuah diskursus, yakni: Penanda Utama/Ego Ideal (S1), Sistem
Pengetahuan (52), Hasrat “Yang Riil”/Objek a (a), dan Subjek Gegar ($) (Bracher, 2009).
Dengan melihat hasil wawancara para Bhikkhu yang telah dianalisis berdasarkan struktur
pembentukan subjek sebelumnya untuk menemukan Bhikkhu sebagai Ego Ideal, maka
dapat dijabarkan komponen struktur diskursusnya sebagai berikut.

Tabel 1. Komponen Struktur Diskursus

Agama Buddha mengajarkan Ego-less untuk

52 membebaskan umat dari sumber penderitaan.

s1 Diri yang tidak lagi melekat pada kenikmatan
duniawi

$ Subjek umat awam yang melekat pada keduniawian.

Pengakuan atas diri yang telah berhasil
a merealisasikan ajaran agama Buddha dalam
meminimalisir penderitaan.

Melihat dari bagaimana agama dapat memberikan identitas pada seseorang dengan
wujud bagian dari suatu kaum, sistem pengetahuan (52) dalam komponen struktur
diskursus asketisme Bhikkhu ditempatkan oleh ajaran agama tentang Ego-less atau diri
tanpa Ego yang menjamin manifestasi “pembebasan dari lingkaran penderitaan”. Melalui
itu, terbentuk Ego Ideal (S1) atau penanda utama yakni diri tanpa Ego itu sendiri. Sementara
itu, subjek gegar ($) terbentuk ketika wacana tujuan agama dan syaratnya memberikan
penyadaran pada subjek bahwa ia adalah individu yang terpisah dari Sang Ibu yang dalam
hal ini adalah membebaskan diri dari lingkaran penderitaan. Sebagai umat awam ia
bukanlah umat yang menerapkan pelatihan mengendalikan nafsu duniawi.

Sehingga dalam hal ini sistem pengetahuan (52) memegang kendali dengan menjadi
pelaku yang memunculkan pemahaman tentang keberadaan Objek a (a). Hal ini semakin
memperjelas dilema yang dialami oleh subjek gegar ($) sebagai subjek umat awam yang
melekat pada keduniawian, atau dengan kata lain subjek terjebak dalam kebingungan
lingkaran penandaan antara dirinya dengan “Yang bukan dirinya”, yang mana adalah Ego
Ideal (S1).

Dengan melihat bagaimana kedudukan tiap komponen, maka wacana asketisme
Bhikkhu membentuk model diskursus universitas, yakni sebagai berikut.

Tabel 2. Diskursus Universitas

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 121



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme... - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok

Pembicara Penerima
Pelaku S2 — a Liyan
Kebenaran S1 $ Produksi

Pada model diskursus ini, sistem pengetahuan (S2) berada sebagai pembicara, dengan

menduduki posisi sebagai “pelaku”, bersama penanda utama (S1) pada posisi “kebenaran”
sebagai bayang-bayangnya merepresi subjek gegar ($) untuk menjadi bayang-bayang dari
Objek a (a), yakni “Liyan” yang dibayangi oleh “sistem produksi”. Subjek gegar ($)
memproduksi atau mereproduksi sistem pengetahuan (S2) yang dalam struktur wacana ini
adalah ajaran agama Buddha.

Pandangan agama Buddha tentang kenikmatan duniawi yang ilusif mengarahkan
umatnya untuk menerapkan diri tanpa Ego (Ego-less). Sehingga diri tanpa Ego ini akan lebih
mudah untuk merealisasikan tujuan tertinggi agama Buddha, yakni terbebas dari sumber
penderitaan. Konsepsi agama seperti ini diresapi pada subjek, selaku umat agama Buddha,
sebagai pandagan benar untuk mengarahkan ke kehidupan yang lebih baik.

Agama Buddha berpandangan bahwa untuk meminimalisir dukkha (penderitaan),
seseorang harus benar-benar bisa menerapkan Ego-less ini. Menurut para subjek, kehidupan
awam cenderung lebih rentan untuk mengalami penderitaan karena kehidupan awam
masih melekat pada diri umat awam. Sehingga para subjek yang sebelumnya adalah umat
awam, memilih untuk tergabung dalam kelompok monastik Buddhis untuk menjalani
pelatihan diri tanpa Ego, yakni praktik asketisme Bhikkhu.

Proses tersebut tentunya melalui beberapa proses yang dijelaskan dalam psikoanalisis
Lacan sebagai proses pembentukan subjek. Kehadiran pemahaman terhadap tujuan agama
telah mencabut subjek dari kesatuan diri dengan Sang Ibu di ranah riil. Kemudian ajaran
agama ini menyuguhkan identitas baru yang dapat dipilih subjek untuk segera kembali
pada kenyamanan bersama Sang Ibu. Identitas baru ini adalah identifikasi yang
dipantulkan dari cermin untuk menunjukkan citraan. Citraan ini berupa wujud ideal dari
umat Buddhis, yakni mereka yang melakukan pelatihan diri untuk mengurangi
penderitaan.

Identifikasi diri yang ideal ini semakin disempurnakan dengan sebutan “Bhikkhu”.
Para subjek sebagai umat Buddha memaknai Bhikkhu sebagai sosok yang lebih unggul
dalam pelatihan merealisasikan tujuan agama, dibandingkan dengan umat awam. Menjadi
seorang Bhikkhu dipandang semacam dosis tinggi dari sebuah penawar racun dengan
kehidupan asketisme. Maka timbul kegegaran bagi mereka yang belum menerapkan hidup
asketisme ini, karena menganggap bahwa kehidupan awam akan sulit untuk
merealisasikan tujuan agama.

Wacana yang menyatakan “melatih diri” adalah syarat agar dapat mencapai tujuan
agama membentuk wacana lain yang seakan berupa metafora dari ranah simbolik.
Mengenai hal tersebut, subjek mendapati penanda utama (S1) menciptakan “kebenaran”
atau nilai ideal, yakni bahwa mereka yang melakukan pelatihan adalah mereka yang lebih
unggul (ideal) untuk merealisasikan tujuan agama. Posisi penanda utama (S1) berada pada
kebenaran — dengan wacana “diri yang tidak lagi melekat pada kenikmatan duniawi” —

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 122



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme... - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok

membuat subjek gegar ($) menjalinkan dirinya dengan sistem pengetahuan (S2) untuk
memposisikan dirinya dalam posisi Objek a (a) sebagai pijakan mendapatkan hasrat riil,
yakni dari pengakuan atas diri yang telah menerapkan pelatihan diri, atau yang dalam
penelitian ini adalah asketisme Bhikkhu yang merupakan penanda utama (S1) wacana itu
sendiri.

Dengan kata lain, penerapan asketisme Bhikkhu ini mengantarkan subjek pada
kondisi seperti nyaman, aman, tenang, dan lain sebagainya — seperti yang didapatkan dari
Sang Ibu liyan di ranah riil — karena telah mengikuti apa yang agama telah ajarkan untuk
membebaskan diri dari lingkaran penderitaan.

KESIMPULAN

Dari keseluruhan pembahasan yang telah dijabarkan, penelitian ini mencoba melihat
artikulasi wacana dari bagaimana ajaran agama Buddha sebagai pedoman para umatnya
menjadi faktor terbentuknya hasrat. Lantas untuk menemukan hasrat pada asketisme
Bhikkhu melalui sebuah wacana dapat dilihat dengan struktur diskursus. Berdasarkan
penjelasan sebelumnya, ajaran agama sebagai sistem pengetahuan merepresi subjek untuk
tunduk pada sistem pengetahuan ini. Subjek berupaya memproduksi/mereproduksi sistem
pengetahuan yang adalah ajaran agama karena subjek dihadapkan dengan penanda utama
yang tertuju pada “diri tanpa Ego” yang dinilai sebagai “Yang Ideal” sebagai penunjang
hasrat riil subjek. Asketisme Bhikkhu menjadi “Yang Ideal” karena ajaran agama yang telah
memberikan ide tentang “Yang Ideal” yakni melakukan pelatihan diri tanpa Ego. Ide “Yang
Ideal” itu lah yang akan mengantarkan subjek pada kondisi seperti nyaman, aman, tenang,
dan lain sebagainya, karena telah mengikuti apa yang agama telah ajarkan untuk
membebaskan diri dari lingkaran penderitaan.

Bila disimpulkan secara umum, para Bhikkhu memegang prinsip agama Buddha yang
bertujuan untuk menghentikan lingkaran penderitaan, yakni dengan merealisasikan diri
tanpa Ego, di mana Ego bagi agama Buddha adalah ilusif dan akan membawa penderitaan
karena ketidakkekalannya. Wacana tujuan agama telah mengantarkan subjek untuk
memiliki hasrat narsistik, menghasrati identitas sebagai seorang Bhikkhu. Identitas sebagai
seorang Bhikkhu telah menjadi cermin citraan ideal yang berfungsi sebagai penunjang
untuk mendapatkan perasaan nyaman karena telah mengikuti ajaran agama.

DAFTAR PUSTAKA
Alfionita, E. N. (2017). The Meaning Of Meaning dalam Teori Lacan. Jurnal Kajian Seni, 4(1),
79-91.

Asih, S. (2020). Kemasyarakatan Buddhis Sebagai Bentuk Struktur Dalam Agama Buddha.
Sabbhata Yatra: Jurnal Pariwisata dan Budaya, 1(2), 156-166.

Bachri, B. S. (2010). Meyakinkan validitas data melalui triangulasi pada penelitian
kualitatif. Jurnal Teknologi Pendidikan, 10(1), 46-62.

Bracher, M. (2009). Jacques Lacan, Diskursus, dan Perubahan Sosial: Pengantar Kritik-Budaya
Psikoanalisis. Yogyakarta: Jalasutra.

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 123



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme... - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok

Dahl, S. A. (2020). Buddhist Mummy or ‘Living Buddha’? The Politics of Immortality in
Japanese Buddhism. Anthropological Forum, 30(3), 292-312.

Fitriyana, N., & Riani, P. (2019). Sikap Dalam Menghadapi Kematian Menurut Ajaran
Buddha Theravada. Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena
Agama, 20(1), 34-52.

Hakisukta, H., & Saragih, J. I. (2012). Kebahagiaan Pada Bhante Theravada (Happinesss in
Bhante Theravada). Predicara, 1(1), 160130.

Karle, P. (2012). Aktivitas Manusiawi Dalam Pandangan  Psikoanalisis
Freud. Eksplorasi, 24(1).

Khairiah. (2018). Agama Buddha. In Kalimedia (Vol. 53, Issue 9).

Manik, R. A. (2016). Hasrat Nano Riantiarno dalam Cermin Cinta: Kajian Psikoanalisis
Lacanian. Poetika: Jurnal Ilmu Sastra, 4(2), 74-84.

Michalon, M. (2001). “Selflessness” in the service of the ego: contributions, limitations and
dangers of Buddhist psychology for western psychotherapy. American journal of
psychotherapy, 55(2), 202-218.

Murphy, M. (2013). The Direction of Desire. Vinayasadhana, 4(2), 24-50.

Nofrita, M., & Hendri, M. (2017). Kajian Psikoanalisis Dalam Novel Pria Terakhir Karya
gusnaldi. Jurnal Pendidikan Rokania, 2(1), 79-89.

Priyambodo, U. (2021, March 21). Sokushinbutsu, Ritual Biksu Jepang Mengubah Diri
Menjadi Mumi. Nationalgeographic.Grid.Id.

Prihatsanti, U., Suryanto, S., & Hendriani, W. (2018). Menggunakan Studi Kasus sebagai
Metode Ilmiah dalam Psikologi. Buletin Psikologi, 26(2), 126-136.

Purser, R. E. (2011). A Buddhist-Lacanian perspective on lack. The Humanistic
Psychologist, 39(4), 289.

Putri, M., Sari, P., & Setyawan, I. (2017). Pengalaman Menjadi Biarawati Katolik: Studi
Kualitatif Interpretative Phenomenological Analysis (Vol. 6, Issue 1).

Sahara, D. (2019). Hasrat Eka Kurniawan dalam Novel Seperti Dendam, Rindu Harus

Dibayar Tuntas (Kajian Psikoanalisis Jacques Lacan). Jurnal Salaka Sastra
Indonesia, 1(2).

Sakurai, K., Ogata, T., Morimoto, 1., Long-Xiang, P., & Zhong-Bi, W. (1998). Mummies From
Japan and China. In T. A. Cockburn, E. Cockburn, & T. A. Reyman (Eds.), Mummies,
Disease and Ancient Cultures. Cambridge University Press.

Siringoringo, V. M. (2019). Teologi di Asia dari Perspektif Perjanjian Lama. SOTIRIA (Jurnal
Theologia dan Pendidikan Agama Kristen), 2(2), 96-108.

Tirto, A. R, & La Kahija, Y. F. (2015). Pengalaman Biksu Dalam Mempraktikkan
Mindfulness (Sati/Kesadaran Penuh). Empati, 5.

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan IImu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 124



