
Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme… - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok 

 

113 
 

 

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 

 

 

 

ARTIKULASI WACANA PADA HASRAT ASKETISME 

KAUM BHIKKHU THERAVADA 
 

Xandra Leonora1, Muhamad Husni Mubarok2 

Universitas Bhayangkara Jakarta Raya 
1xandra.leonora17@mhs.ubharajaya.ac.id , 2muhamad.husni.mubarok@ubharajaya.ac.id    

 

Riwayat Artikel: Diterima: 24 November 2022 Direvisi: 26 Desember 2022 Diterbitkan: 31 Desember 2022 

Doi: 10.53565/abip.v8i2.678 

 

Abstract 
As a group of monastic practitioners, Bhikkhus must lead a life of asceticism. The difference between the 

lives of Buddhist lay people and the lives of monks is very visible from their lifestyle and daily life, where lay 

life is free from restrictions on activities, expressions, and so on like monks. This practice of asceticism is a 

training for monks, to follow the Buddhist concept of self without ego. Their lifestyle becomes interesting to 

know the factors that encourage someone to want to join a monastic group. This study uses the psychoanalytic 

theory of Jacques Lacan to see how the Ego is created from the self without the Ego, which can be seen from the 

structure of the discourse in trying to find out the symptoms of the formation of the subject. This research is 

qualitative research, with case study method. The results of this study found that the monk's ascetic desire is 

a desire that is formed from submission to the discourse of the highest goal of Buddhism, to provide a feeling 

of security and comfort after realizing it. 

Keywords: Discourse of Desire, Asceticism, Bhikkhu 

 

 

Abstrak 

Sebagai kelompok pelaku monastik, Bhikkhu harus menjalankan kehidupan asketisme. 

Perbedaan kehidupan umat awam agama Buddha dengan kehidupan para Bhikkhu sangat terlihat 

dari gaya hidup dan keseharian mereka, di mana kehidupan awam terbilang bebas dari peraturan 

yang membatasi aktivitas, ekspresi, dan lain sebagainya seperti Bhikkhu. Praktik asketisme ini 

merupakan pelatihan bagi para Bhikkhu, untuk mengikuti konsep agama Buddha, yakni diri tanpa 

Ego. Gaya hidup mereka menjadi menarik untuk diketahui faktor yang mendorong seseorang ingin 

tergabung dalam kelompok monastik. Penelitian ini menggunakan teori psikoanalisis Jacques Lacan 

untuk melihat bagaimana Ego tercipta dari diri tanpa Ego, yang dapat terlihat dari struktur wacana 

dalam mencoba mengetahui simtom pembentukan hasrat subjek. Penelitian ini merupakan 

penelitian kualitatif, dengan menggunakan metode studi kasus. Hasil penelitian ini menemukan 

bahwa hasrat asketisme Bhikkhu merupakan hasrat yang terbentuk dari ketertundukan pada 

wacana tujuan tertinggi agama Buddha, guna memberikan perasaan aman dan nyaman setelah 

merealisasikannya. 

Kata kunci:  Wacana Hasrat, Asketisme, Bhikkhu 

 

 

mailto:xandra.leonora17@mhs.ubharajaya.ac.id
mailto:muhamad.husni.mubarok@ubharajaya.ac.id


Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme… - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok 

 

114 
 

 

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 

PENDAHULUAN 

 Bhikkhu sebagai biarawan Buddha melaksanakan ajaran agama dan melakukan 

sumpah pengangkatannya untuk menjalani kehidupan yang mengikat pada kitab Vinaya 

(Tirto & Kahija, 2015), Dimana kitab tersebut memuat peraturan dan tata tertib kehidupan 

para Bhikkhu sehari-hari. Salah satu isi dari kitab Vinaya adalah Suttavibhaṅga, berisi 227 

peraturan yang melekat bagi para Bhikkhu dengan delapan pembagian jenis peraturan di 

dalamnya, empat diantaranya berisi sanksi berakhirnya jabatan Bhikkhu apabila dirinya 

melanggar (Khairiyah, 2018). Keempat pelanggaran itu adalah berhubungan intim, 

mencuri, membunuh atau menganjurkan orang lain bunuh diri, dan membanggakan diri 

secara tidak benar tentang tingkat-tingkat kesucian atau kekuatan-kekuatan batin luar biasa 

yang dicapai (Khairiyah, 2018). 

 Sebagai kelompok pelaku monastik, Bhikkhu harus menjalankan kehidupan 

asketisme. Tidak jauh berbeda dengan biarawan Katolik yang menjalani tiga kaul, yang 

diantaranya adalah: kaul kemurnian; kaul kemiskinan; dan kaul ketaatan (Putri et al., 2017). 

Dalam hal ini, Bhikkhu juga merupakan kelompok yang menjalani kehidupan selibat, 

meninggalkan harta benda, dan hidup untuk mendalami ajaran agama. 

 Namun kehidupan monastik Buddhis semakin menjadi sorotan karena tidak sedikit 

ditemukan ritual-ritual ekstrem dari berbagai aliran Buddhisme. Seperti salah satunya yang 

sempat ramai di negara Jepang, yakni ritual mumifikasi diri yang dikenal dengan sebutan 

Sokushinbutsu (Piyambodo, 2021). Ritual ini sudah ada sejak 1.500 tahun yang lalu, berawal 

dari seorang Biksu Bernama Kōbō Daishi yang mempelajari Buddhisme Esoterik dari 

Tiongkok dan membawanya ke Jepang. Dalam praktiknya, Kōbō Daishi menerapkan 

peraturan ketat yakni menyiapkan makamnya sendiri, melakukan “meditasi kekal”, dan 

membiarkan dirinya kelaparan hingga meninggal (Dahl, 2020). 

 Ironisnya, para pengikutnya meyakini bahwa ia tidak benar-benar meninggal, 

kematian dalam praktik ini dianggap hanya kematian fisik dan sebuah meditasi (Dahl, 

2020), sambil menunggu “Buddha Masa Depan” sehingga ia dapat membantu keselamatan 

umat manusia (Sakurai et al., 1998). Hal ini menjadikan mereka yang telah berhasil 

mempraktikan Sokushinbutsu memiliki identitas sebagai Buddha Anumerta (Dahl, 2020). 

Semenjak saat itu, ritual Sokushinbutsu semakin berkembang dan dipraktikan kembali oleh 

sejumlah pengikut Kōbō Daishi di sekte Shingon. Mereka tidak melihat ritual ini sebagai 

tindakan bunuh diri, melainkan sebagai bentuk pencerahan lebih lanjut (Piyambodo, 2021). 

 Perbedaan kehidupan awam dan para Bhikkhu secara jelas berbeda dalam sebuah 

struktur kemasyarakatan Buddhis. Kehidupan Bhikkhu disebut Pabbajita, yakni menjalani 

kehidupan yang terlepas dari duniawi, sedangkan masyarakat awam disebut Gharavasa, 

yakni orang yang bertekad untuk berlingung pada Tri Ratna, dan tergolong umat biasa 

yang disebut Upasaka dan Upasika (Asih, 2020). Perbedaan ini dimuat menjadi sebuah 

struktur yang mengarah pada sebuah tatanan kelas dan memiliki kewajiban masing-masing 

dalam menjalani hidup. Tatanan ini menjadi konsep ajaran agama Buddha tentang perilaku 

benar, keduanya adalah pilihan dan tidak seorang pun dapat memaksakan. Para penganut 

Buddha, baik umat awam maupun seorang Bhikkhu memiliki peran masing-masing yang 

dapat saling menyelaraskan demi kebaikan dan keberlangsungan hidup umat manusia. 



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme… - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok 

 

115 
 

 

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 

Seperti yang dijelaskan dalam (Asih, 2020) bahwa umat awam hendaknya 

mendukung secara finansial kehidupan para Bhikkhu sehingga mereka hanya 

berkonsentrasi di ranah spiritual secara holistik. Dengan begitu, umat awam dapat 

menjalani aktivitas sehari-hari, mengekspresikan diri, melakukan transaksi jual beli tanpa 

peraturan yang membatasi layaknya para Bhikkhu. Di sisi lain, umat awam memperoleh 

bimbingan, nasihat maupun konsultasi dari para Bhikkhu tentang menjalani hidup sesuai 

dengan ajaran agama Buddha. 

 Pilihan seseorang pada kehidupan kebhikkhuan yang ketat menjadi menarik untuk 

diketahui faktor pendorongnya. Keputusan seseorang menenggelamkan diri sepenuhnya 

untuk ukhrawinya tidak semata-mata hadir secara sadar, namun ada sesuatu di baliknya. 

Gagasan mengenai ketidaksadaran sebagai dorongan digagas oleh Freud yang bersasaran 

untuk mengalahkan ketidaksadaran dengan Ego (Bracher, 2009). 

 Lebih lanjut, Freud membaginya dalam tiga sub sistem dalam jiwa manusia, yakni 

Id, Ego, Superego. Id, merupakan sistem kepribadian asli, di mana Id adalah sumber dari 

Ego dan Superego berkembang (Karle, 2012). Id berunsur biologis yang berpegang prinsip 

untuk memperoleh “kenikmatan” (Nofrita & Hendri, 2017). Kemudian Superego 

merupakan internalisasi norma-norma yang ada pada lingkungan sosial, atau singkatnya 

adalah norma masyarakat (Karle, 2012). Sementara itu, Ego adalah yang menjembatani 

antara naluri alamiah (Id) dengan personalisasi dunia luar (Superego), di mana Ego 

berperan mengontrol Id sekaligus mengurangi ketegangan konflik realitas dari Superego 

(Karle, 2012). Dalam hal ini, Ego mentransformasi dorongan Id agar dapat selaras dengan 

dorongan Superego. 

 Namun perihal asketisme Bhikkhu nampaknya berbeda sebagai perilaku yang 

didorong oleh ketidaksadaran. Bila dalam pandangan Freud, Ego selalu ada di setiap 

pemenuhan Id, perilaku asketisme oleh Bhikkhu ini lebih menampakkan upaya untuk 

melepas Ego. Hal ini juga didasari oleh ajaran Buddhisme yang memandang gagasan Ego 

sebagai ilusi, yakni perasaan kesinambungan palsu yang relatifnya adalah “duniawi” dan 

fana. Sehingga Ego dipandang dalam Buddhisme sebagai representasi perasaan 

menyenangkan palsu yang sebenarnya adalah penderitaan (Michalon, 2001). 

 Sementara Jacques Lacan, memandang manusia dengan perilakunya didorong oleh 

ketidaksadaran. Namun gagasan ketidaksadaran bagi Lacan adalah merupakan hasil dari 

fenomena bahasa, di mana permainan kata memiliki perannya sebagai pembentuk 

“penanda” dari elemen ketidaksadaran, yakni seperti keinginan, hasrat, citra, dan 

sebagainya (Bracher, 2009). Sehingga dalam pandangan Lacan, ketidaksadaran 

sesungguhnya merupakan “sadar” dari bagaimana kekuatan struktur bahasa mampu 

menggiring perilaku manusia. Struktur bahasa menciptakan simbol  yang membuat 

manusia menghasrati sesuatu (Sahara, 2019). 

 Selain itu, pandangan Lacan dapat dikatakan serasi dengan pandangan Buddhisme 

tentang diri yang selalu berkekurangan. Dalam penjelasan Buddhisme tentang kebenaran 

mulia, di mana di dalamnya terdapat penjelasan bahwa dukkha atau penderitaan (Michalon, 

2001) disebabkan oleh keinginan dan kemelekatan pada hal-hal yang terkondisi tidak dapat 

terpenuhi dan sifatnya yang tidak kekal akan menyiratkan kehilangan atau kekurangan 

(Purser, 2011). Maka dapat dikatakan bahwa Bhikkhu sebagai biarawan Buddha yang 



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme… - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok 

 

116 
 

 

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 

berpandangan pada pandangan Buddhisme, menerapkan kehidupan asketisme untuk 

menghindari timbulnya kekurangan (atau yang diistilahkan Lacan sebagai “lack”) dalam 

diri yang berkesinambungan. Dengan kata lain, praktik asketisme adalah bentuk upaya dari 

melepas Ego. 

 Namun lagi-lagi praktik “Ego-less” ini juga dapat dikatakan sebagai produk 

ketidaksadaran yang dihasilkan dari fenomena bahasa, yang membuat praktik asketisme 

ini nampak sebagai fantasi dari sebuah hasrat. Karena ide tentang asketisme ini juga berasal 

dari struktur pembahasaan. Simbol yang tercipta dari struktur bahasa dapat berbicara 

melalui fantasi, membuat kita berpikir bahwa ada sesuatu yang bernilai di balik hasrat yang 

dikejar. Hasrat muncul sebagai bentuk dari pemenuhan atas rasa kekurangan manusia. Dari 

hal tersebut, kembali lagi pada konsep manusia menurut psikoanalisis Lacan, yakni 

manusia adalah diri yang selalu merasa berkekurangan, sehingga setiap perilaku manusia 

didasari oleh pemenuhan hasrat (Manik, 2016).  

 Bedasarkan penjelasan tersebut, fenomena asketisme oleh Bhikkhu menjadi menarik 

untuk ditelaah melalui penelitian, berdasarkan psikoanalisis Lacan, perilaku manusia 

adalah produk ketaksadaran yang dihasilkan dari fenomena bahasa, yang dalam hal ini 

adalah asketisme Bhikkhu. Sehingga penelitian ini menduga bahwa asketisme Bhikkhu juga 

merupakan perilaku dalam upaya pemenuhan atas rasa kekurangan seseorang. 

 Untuk dapat mengetahui modus hasrat dari fenomena asketisme oleh Bhikkhu, 

penulis menggunakan salah satu teori pembentukan hasrat dari psikoanalisis Lacan, yakni 

teori struktur diskursus. Dalam teori ini, terdapat empat representasi struktur diskursus, 

diantaranya adalah diskursus universitas, diskursus sang penguasa, diskursus sang 

histeris, dan diskursus sang penganalisis, yang menghasilkan empat pengaruh sosial, yakni 

diantaranya: (1) mendidik/mendoktrinasi; (2) mengatur/memberi perintah; (3) 

menghasrati/memprotes; dan (4) menganalisis/mentransformasikan/merevolusikan 

(Bracher, 2009). Dalam menjelaskan bagaimana teori struktur diskursus ini bekerja, Lacan 

menjelaskan bahwa ada empat posisi kedudukan dalam struktur diskursus yang beroperasi 

pada skema komunikasi, yakni Agent (agen/pelaku), The Other (yang lain/Liyan), Product 

(produk), dan Truth (Kebenaran) (Murphy, 2013). 

 Dalam konteks penelitian ini, asketisme Bhikkhu menarik untuk dikaji melalui sisi 

subjektivitasnya, di mana terdapat wilayah tak sadar yang memiliki peran sentral. 

Persoalan subjektivitas yang hendak dikaji penulis adalah umat Buddha sebagai subjek 

yang terindikasi mengalami fantasi dengan tergabung dalam kehidupan asketisme 

Bhikkhu. Sehingga tujuan penggunaan psikoanalisis Jacques Lacan ini adalah untuk 

menjadikannya sebagai kerangka teoritis yang tepat untuk membedah wilayah tak sadar 

akibat penyaluran hasrat yang termanifestasi melalui fantasi pada umat Buddha dalam 

praktik asketisme Bhikkhu. 

 Selain itu, mengenai pengungkapan ketidaksadaran yang dijelaskan sebelumnya 

sebagai “sadar akan bahasa”, dijelaskan juga dalam Murphy (2013) bahwa alam bawah 

sadar pada dasarnya adalah konstruksi berpola penanda yang digunakan untuk 

berkomunikasi dengan diri sendiri dan satu sama lain. Dalam mencoba merumuskan tujuan 

psikoanalisis, Lacan berpendapat bahwa terdapat mode komunikasi radikal yang berbeda 

dari mode komunikasi lain (Murphy, 2013), yakni jenis komunikasi yang dapat 



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme… - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok 

 

117 
 

 

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 

mengungkapkan ketidaksadaran. Sehingga, teori psikoanalisis Lacan dan struktur 

diskursus akan dapat digunakan dalam penelitian ini untuk menunjukkan bagaimana 

bentuk komunikasi yang mana adalah sebuah wacana, yang merupakan pembentuk hasrat 

seorang Bhikkhu dalam kehidupan asketismenya. 

 Adapun penelitian ini memiliki tujuan untuk mengetahui Ego seperti apa yang 

muncul dari upaya Ego-less dan untuk menggali diskursus yang relevan dengan Bhikkhu 

sebagai subjek Lacanian. 

 

 

METODE 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif. Dasar pemikirannya adalah ingin 

mengetahui fenomena yang ada dalam kondisi alamiah, bukan laboratoris atau eksperimen, 

yakni fenomena kehidupan monastik yang menerapkan Ego-less. Melalui pendekatan 

kualitatif, penulis juga dapat lebih memahami faktor apa saja yang mempengaruhi 

pembentukan hasrat seseorang untuk menjalani kehidupan dan bergabung dalam 

kelompok monastik. 

Penelitian ini mencoba memusatkan secara intensif terhadap suatu fenomena tertentu 

dan mencoba mempelajarinya sebagai sebuah kasus. Maka penelitian ini akan 

menggunakan metode studi kasus. Merriam & Tisdell (2015) dalam (Prihatsanti et al., 2018) 

mendefinisikan studi kasus sebagai diskripsi dan analisis mendalam dari sistem terbatas. 

Sementara itu, dalam melakukan analisa pada wacana, penelitian ini menggunakan 

teori psikoanalisis Lacan yang menjelaskan bahwa ketaksadaran merupakan struktur 

tersembunyi yang mirip dengan bahasa. Dalam Alfionita (2017) menjelaskan bahwa bahasa 

merupakan prakondisi tindak menjadi sadar bahwa manusia adalah entitas yang berbeda. 

Bahasa terhadap sesuatu dapat menyampaikan berbagai macam makna dan bahasa dapat 

digunakan manusia untuk menyampaikan sesuatu yang berbeda dengan makna 

konkretnya. Lebih jelasnya, kemungkinan “menandakan sesuatu” yang berbeda dengan 

apa yang ditandakan akan menentukan otonomi penanda, di mana terjadi asimilasi proses 

metaforis dan metonimis dalam bahasa dengan kondensasi dan penggantian.  Sehingga 

dalam struktur ketaksadaran, bahasa digunakan sebagai piranti untuk memperdaya 

penyensoran. 

Mengenai hal tersebut, Lacan dalam teorinya berfokus pada turbulensi sistem 

pertandaan. Bagi Lacan, tidak ada petanda yang pernah dirujuk oleh penanda. Penanda 

memiliki makna hanya karena ia bukan penanda lainnya (Bracher, 2009). Sehingga terjadi 

keterputusan rantai pertandaan yang menciptakan serangkaian penanda yang tidak 

berkaitan satu sama lain, yang pada akhirnya tidak mampu menghasilkan pemaknaan. 

Kesimpangsiuran penanda-penanda inilah yang pada akhirnya menciptakan 

kesalahpengenalan diri subjek dalam proses pembentukkannya. Maka dengan pemahaman 

terhadap konsep ketaksadaran Lacan ini, akan dapat membantu penulis untuk menemukan 

gejala kesalahpengenalan diri subjek dalam penelitian ini. 

Adapun responden dalam penelitian ini adalah dua orang Bhikkhu Theravada. Kedua 

Bhikkhu ini dipilih karena telah menjalani masa Vassa selama lebih dari lima tahun. Sesuai 

dalam Mahāvagga yang dalam bagian Tripitaka, yakni Vinaya Pitaka menjelaskan tentang 



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme… - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok 

 

118 
 

 

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 

peraturan-peraturan terhadap seorang Bhikkhu, salah satunya yakni Bhikkhu yang telah 

menjalani Vassa selama minimal lima tahun yakni merupakan Bhikkhu senior (Hakisukta 

& Saragih, 2012). Sementara aliran Theravada merupakan aliran tertua dari agama Buddha, 

yang mana secara harfiah bermakna “ajaran sesepuh” atau juga disebut “pengajaran 

terdahulu” (Fitriyana & Riani, 2019). 

 Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah observasi partisipatif, wawancara 

tidak terstruktur dan dokumentasi. Untuk validasi data, penulis menggunakan triangulasi 

metode, sebagai upaya mengecek keabsahan data temuan penelitian yang dapat dilakukan 

dengan lebih dari satu teknik pengumpulan data (Bachri, 2010). 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Dalam Bracher (2009) telah dijelaskan dengan tafsir kritis tentang kodrat sang hasrat 

dalam psikoanalisis Jacques Lacan. Pertama, hasrat adalah sesuatu yang melampaui 

biologi, di mana hasrat bekerja saat kekurangan biologis tercukupi. Kedua, hasrat adalah 

syarat dari suatu formasi Ego. Kemudian yang ketiga, hasrat dipacu oleh kodrat manusia 

sebagai makhluk yang selalu berkekurangan secara eksistensial, di mana kekurangan 

eksistensial ini tidak lain adalah sebuah identitas.  

 Perjalanan menuju perolehan hasrat ini membawa subjek pada fantasi, di mana 

fantasi dalam teori Lacan merupakan sarana untuk subjek menutupi kekurangannya (lack) 

yang telah ter-kastrasi di ranah simbolik dan mewujudkan hasrat. Mengenai hal tersebut, 

penelitian ini juga mencoba menemukan hasrat dari fantasi asketisme Bhikkhu. Adapun 

hasil wawancara yang dilakukan peneliti dengan 2 informan yang merupakan seorang 

Bhikkhu Theravada, mengenai pandangan mereka tentang makna menjadi Bhikkhu untuk 

melihat Bhikkhu sebagai fantasi. 

“Ya, memang cara hidup seperti ini memang kemungkinan untuk menderita itu jauh 

lebih sedikit. Secara duniawi, ya. Menderita secara duniawi jauh lebih sedikit. … peluang 

seorang biarawan seperti saya ini jauh lebih cepat, lebih baik, ketimbang perumah tangga”  

(Bhikkhu Tejavaro, wawancara 16 Desember 2021). 

“Kalau dulu kan sebagai umat awam, sebagai contoh sederhana ya, buat hari ini kita 

sudah memikirkan besok. ‘mau makan apa pagi, mau makan apa siang, mau makan apa malam’, 

ya kan? Setelah menjadi Bhikkhu hal ini tidak dipikirkan lagi. Apa yang umat danakan, itu kita 

(para Bhikkhu) terima. … karena tujuan latihan [kebhikkhuan] itu mengendalikan keinginan, 

yang nanti akan berujung pada meninggalkan keinginan itu” (Bhikkhu Dhammiko, 

wawancara 26 Desember 2021). 

Dari pertanyaan yang diajukan kepada dua subjek, keduanya memiliki pandangan 

yang hampir sama dalam menanggapi makna menjadi seorang Bhikkhu. Nampak pada 

jawaban dari keduanya memegang konsep ajaran agama Buddha tentang penderitaan, di 

mana penderitaan disebabkan oleh keinginan dan kemelekatan pada hal-hal yang 

terkondisi tidak dapat terpenuhi dan sifatnya yang tidak kekal akan menyiratkan 

kehilangan atau kekurangan (Purser, 2011). Hal ini juga diperjelas oleh subjek dalam 

wawancara, yakni sebagai berikut. 



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme… - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok 

 

119 
 

 

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 

“Secara pendeknya kita bisa mengarahkan bahwa itu [pelatihan] tujuan. Tujuan umat 

Buddha tertinggi kan Nibbāna … “ (Bhikkhu Tejavaro, wawancara 16 Desember 2021). 

“Ya tujuan tertinggi ya untuk merealisasi akhir penderitaan, yaitu tercapainya tujuan 

tertinggi dalam agama Buddha, yaitu terealisasinya Nibbāna” (Bhikkhu Dhammiko, 

wawancara 26 Desember 2021). 

Wacana seperti “tujuan tertinggi dalam agama Buddha” ini tentunya tidak berlaku 

hanya kepada mereka yang menjalani kebhikkhuan, tetapi juga kepada seluruh pemeluk 

agama Buddha. Dalam Siringoringo (2019) dijelaskan, Buddhisme mempercayai adanya 

reinkarnasi memandang kehidupan sebagai “lingkaran penderitaan tanpa akhir”, yakni 

lahir, mati, dan kembali ke kelahiran. Dengan demikian, manusia terikat pada 

kesinambungan proses “terlahir kembali”, yang membawa manusia pada kondisi tidak 

terbebas (sepenuhnya) dari penderitaan. Sehingga dalam hal ini merealisasikan Nibbāna 

sebagai tujuan dari Buddhisme adalah untuk “tidak terlahir kembali”, untuk mengakhiri 

“lingkaran penderitaan”. Tetapi Nibbāna tidak selalu tentang kelanjutan setelah seseorang 

meninggal. Kondisi dan perasaan Nibbāna bisa juga terealisasikan saat manusia itu masih 

hidup, namun membutuhkan pelatihan diri yang cukup ketat.  

Sementara itu, bahasa seperti “Bhikkhu” lewat wacananya bisa jadi telah mengakuisisi 

kerinduan atau dalam pandangan psikoanalisis disebut sebagai hasrat subjek. Kemudian 

nampak juga kedua subjek juga menjawab dengan perbandingan antara kehidupan awam 

dengan seorang Bhikkhu. Dari wacana tersebut menunjukkan bahwa Bhikkhu sebagai 

realitas yang dapat membentuk suatu identitas tertentu dari umat agama Buddha secara 

keseluruhan, yakni keunggulan dalam mencapai tujuan agama. Sehingga bagi para subjek 

menjadi Bhikkhu adalah menempatkan diri mereka menjadi diri yang lebih mendalami 

tujuan agama, yang mana bukan berarti tidak berlaku pada umat awam, tetapi “Bhikkhu” 

semacam dosis tinggi dari suatu “penawar” penderitaan yang dimaksudkan dalam ajaran 

agamanya. 

 

Bhikkhu Sebagai Ego Ideal 

Inti dari konsepsi manusia menurut Lacan dalam gagasan ketaksadaran yakni 

ketaksadaran bekerja sebagai pengatur seluruh faktor eksistensi manusia, yang terstruktur 

seperti bahasa. Hal ini juga yang telah dijelaskan dalam (Bracher, 2009) tentang Jacques 

Lacan yang ingin menunjukkan bagaimana sebuah wacana dapat menciptakan 

kesalahpengenalan pada diri yang dapat membangkitkan hasrat. Dengan kata lain, wacana 

memberi pengaruh pada terjebaknya seseorang dalam lingkaran penanda yang merujuk 

pada ilusi citraan, atau yang disebut sebagai  “Ego Ideal”. 

Seperti yang telah dibahas sebelumnya bahwa Ego Ideal yang ditemukan pada fase 

imajiner terinternalisasi untuk menjadi kompensasi dari perasaan kehilangan akibat 

keterpisahan Sang Anak dengan Sang Ibu. Namun juga Ego Ideal tidak akan pernah cocok 

dengan wujud asli Sang Anak. Itulah mengapa bagi Lacan sesungguhnya tidak pernah ada 

hasrat yang autentik. Karena adanya Ego Ideal, Sang Anak akan terus salah dalam 

mengenali dirinya sendiri sebagai citraan di cermin. 

Hasrat sendiri juga telah dianggap sebagai sesuatu yang dapat menutupi lubang 

kekurangan dalam diri, dianggap dapat mengembalikan diri Sang Anak pada penyatuan 



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme… - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok 

 

120 
 

 

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 

dengan Ibunya seperti di ranah riil. Karena sebelumnya ancaman pengebirian dari Sang 

Ayah telah memisahkan Sang Anak dengan Ibunya yang akhirnya memaksakan Sang Anak 

untuk menemukan kenyataan siapa dirinya yang telah diketahui bukan satu tubuh yang 

sama dengan Ibunya. Maka dengan ini Lacan menyebut bahwa sesungguhnya hasrat 

manusia adalah hasrat akan identitas. Karena Sang Anak telah kehilangan identitasnya 

sejak ia berpisah dengan Sang Ibu.  

Bila melihat hasil wawancara pada penelitian ini, para Bhikkhu yang sebelumnya 

adalah umat awam juga mengalami proses pembentukan subjek. Dalam menyoal asketisme 

Bhikkhu ini tentunya pelaku dibalik rantai penandaan ini adalah ajaran agama Buddha 

sendiri. Seperti yang telah dijelaskan dalam hasil wawancara, bahwa agama Buddha 

memiliki tujuan tertinggi – yang mereka (umatnya) yakini – adalah “terbebas dari lingkaran 

penderitaan”, yang diperoleh dengan melatih diri untuk mengendalikan keinginan akan 

kenikmatan duniawi.  Tujuan agama ini seakan-akan muncul sebagai liyan, sementara 

syarat dari tujuan ini muncul sebagai pemisah antara Sang Anak dan Ibunya, subjek dengan 

liyan-nya, yang disadari subjek bahwa dirinya tidak menyatu dengan Sang Ibu, dirinya 

tidak merealisasikan syarat itu.  

Bracher (2009) juga telah menjelaskan bahwa kesadaran akan pemisahan atau fakta 

tentang liyan menimbulkan perasaan cemas, seperti suatu perasaan kehilangan. Dengan 

adanya klaim tujuan oleh agama, maka terbentuklah gegar bagi mereka (umat) yang belum 

merealisasikan pelatihan, atau dalam hal ini adalah umat awam Buddhis. Dalam 

kegelisahannya, Sang Bayi belum memiliki konsep tentang siapa “diri”-nya sebagai 

sesuatu. Pada saat ini, Sang Bayi telah masuk dalam tahapan cermin atau fase imajiner. Ia 

akan terus mencari dirinya dengan pantulan cermin. Lantas dengan adanya wacana tentang 

tujuan tertinggi agama Buddha, seakan menunjukkan bahwa cermin memantulkan 

bayangan citraan ideal subjek sebagai umat agama yang melakukan pelatihan untuk 

merealisasikan tujuan agama. Dalam hal ini, menjadi Bhikkhu adalah Ego Idealnya.  

Ego Ideal juga merupakan citraan “yang berwujud liyan”, yang mana hal itu membuat 

Sang Anak mendapatkan gagasan tentang “Liyan” sebagai sesuatu yang memungkinkan 

posibilitas struktural dari diri (Bracher, 2009, p. xxi). Para subjek penelitian ini memiliki 

pandangan yang sama secara konsep dalam memaknai “Bhikkhu”. Bhikkhu dimaknai 

sebagai “sosok yang melatih diri” dalam hal mencapai tujuan agama Buddha. Sementara 

itu, fantasi terhadap “Bhikkhu” semakin diperjelas dengan wacana para subjek yang 

memaknai Bhikkhu sebagai sosok yang lebih unggul dalam hal melatih diri dibandingkan 

dengan umat awam. 

Di sini, subjek telah terperangkap dalam sistem mekanisme ranah simbolik yang 

memanifestasikan objek “Liyan”, dengan wacana “melatih diri” atau dengan kata lain 

“Asketisme Bhikkhu” yang akan selalu membuat subjek berhasrat dan berujung pada 

munculnya narsistik. Dalam hal ini, ajaran agama memiliki kecenderungan dalam upaya 

mengarahkan umatnya untuk menjadikan diri tanpa berkeinginan, atau dalam penelitian 

ini disebut Ego-less. 

 

Artikulasi Wacana Pada Hasrat Asketisme 



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme… - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok 

 

121 
 

 

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 

Teori empat struktur diskursus psikoanalisis Lacanian dapat digunakan untuk 

melihat bagaimana sebuah hasrat terbentuk dari susunan posisi simtom yang ada pada 

setiap wacana tentang asketisme Bhikkhu. Teori ini bekerja dengan empat faktor dasar yang 

terstruktur dalam sebuah diskursus, yakni: Penanda Utama/Ego Ideal (S1), Sistem 

Pengetahuan (S2), Hasrat “Yang Riil”/Objek a (a), dan Subjek Gegar ($) (Bracher, 2009). 

Dengan melihat hasil wawancara para Bhikkhu yang telah dianalisis berdasarkan struktur 

pembentukan subjek sebelumnya untuk menemukan Bhikkhu sebagai Ego Ideal, maka 

dapat dijabarkan komponen struktur diskursusnya sebagai berikut. 

 

 

 

 

 

Tabel 1. Komponen Struktur Diskursus 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Melihat dari bagaimana agama dapat memberikan identitas pada seseorang dengan 

wujud bagian dari suatu kaum, sistem pengetahuan (S2) dalam komponen struktur 

diskursus asketisme Bhikkhu ditempatkan oleh ajaran agama tentang Ego-less atau diri 

tanpa Ego yang menjamin manifestasi “pembebasan dari lingkaran penderitaan”. Melalui 

itu, terbentuk Ego Ideal (S1) atau penanda utama yakni diri tanpa Ego itu sendiri. Sementara 

itu, subjek gegar ($) terbentuk ketika wacana tujuan agama dan syaratnya memberikan 

penyadaran pada subjek bahwa ia adalah individu yang terpisah dari Sang Ibu yang dalam 

hal ini adalah membebaskan diri dari lingkaran penderitaan. Sebagai umat awam ia 

bukanlah umat yang menerapkan pelatihan mengendalikan nafsu duniawi. 

Sehingga dalam hal ini sistem pengetahuan (S2) memegang kendali dengan menjadi 

pelaku yang memunculkan pemahaman tentang keberadaan Objek a (a). Hal ini semakin 

memperjelas dilema yang dialami oleh subjek gegar ($) sebagai subjek umat awam yang 

melekat pada keduniawian, atau dengan kata lain subjek terjebak dalam kebingungan 

lingkaran penandaan antara dirinya dengan “Yang bukan dirinya”, yang mana adalah Ego 

Ideal (S1). 

Dengan melihat bagaimana kedudukan tiap komponen, maka wacana asketisme 

Bhikkhu membentuk model diskursus universitas, yakni sebagai berikut. 

 

Tabel 2. Diskursus Universitas 

S2 
Agama Buddha mengajarkan Ego-less untuk 

membebaskan umat dari sumber penderitaan. 

S1 
Diri yang tidak lagi melekat pada kenikmatan 

duniawi 

$ Subjek umat awam yang melekat pada keduniawian. 

a 

Pengakuan atas diri yang telah berhasil 

merealisasikan ajaran agama Buddha dalam 

meminimalisir penderitaan. 



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme… - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok 

 

122 
 

 

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 

Pembicara 

 

 Penerima 

Pelaku S2 a Liyan 

Kebenaran S1 $ Produksi 

 

Pada model diskursus ini, sistem pengetahuan (S2) berada sebagai pembicara, dengan 

menduduki posisi sebagai “pelaku”, bersama penanda utama (S1) pada posisi “kebenaran” 

sebagai bayang-bayangnya merepresi subjek gegar ($) untuk menjadi bayang-bayang dari 

Objek a (a), yakni “Liyan” yang dibayangi oleh “sistem produksi”. Subjek gegar ($) 

memproduksi atau mereproduksi sistem pengetahuan (S2) yang dalam struktur wacana ini 

adalah ajaran agama Buddha. 

Pandangan agama Buddha tentang kenikmatan duniawi yang ilusif mengarahkan 

umatnya untuk menerapkan diri tanpa Ego (Ego-less). Sehingga diri tanpa Ego ini akan lebih 

mudah untuk merealisasikan tujuan tertinggi agama Buddha, yakni terbebas dari sumber 

penderitaan. Konsepsi agama seperti ini diresapi pada subjek, selaku umat agama Buddha, 

sebagai pandagan benar untuk mengarahkan ke kehidupan yang lebih baik.   

Agama Buddha berpandangan bahwa untuk meminimalisir dukkha (penderitaan), 

seseorang harus benar-benar bisa menerapkan Ego-less ini. Menurut para subjek, kehidupan 

awam cenderung lebih rentan untuk mengalami penderitaan karena kehidupan awam 

masih melekat pada diri umat awam. Sehingga para subjek yang sebelumnya adalah umat 

awam, memilih untuk tergabung dalam kelompok monastik Buddhis untuk menjalani 

pelatihan diri tanpa Ego, yakni praktik asketisme Bhikkhu. 

Proses tersebut tentunya melalui beberapa proses yang dijelaskan dalam psikoanalisis 

Lacan sebagai proses pembentukan subjek. Kehadiran pemahaman terhadap tujuan agama 

telah mencabut subjek dari kesatuan diri dengan Sang Ibu di ranah riil. Kemudian ajaran 

agama ini menyuguhkan identitas baru yang dapat dipilih subjek untuk segera kembali 

pada kenyamanan bersama Sang Ibu. Identitas baru ini adalah identifikasi yang 

dipantulkan dari cermin untuk menunjukkan citraan. Citraan ini berupa wujud ideal dari 

umat Buddhis, yakni mereka yang melakukan pelatihan diri untuk mengurangi 

penderitaan.   

 Identifikasi diri yang ideal ini semakin disempurnakan dengan sebutan “Bhikkhu”. 

Para subjek sebagai umat Buddha memaknai Bhikkhu sebagai sosok yang lebih unggul 

dalam pelatihan merealisasikan tujuan agama, dibandingkan dengan umat awam. Menjadi 

seorang Bhikkhu dipandang semacam dosis tinggi dari sebuah penawar racun dengan 

kehidupan asketisme. Maka timbul kegegaran bagi mereka yang belum menerapkan hidup 

asketisme ini, karena menganggap bahwa kehidupan awam akan sulit untuk 

merealisasikan tujuan agama. 

Wacana yang menyatakan “melatih diri” adalah syarat agar dapat mencapai tujuan 

agama membentuk wacana lain yang seakan berupa metafora dari ranah simbolik. 

Mengenai hal tersebut, subjek mendapati penanda utama (S1) menciptakan “kebenaran” 

atau nilai ideal, yakni bahwa mereka yang melakukan pelatihan adalah mereka yang lebih 

unggul (ideal) untuk merealisasikan tujuan agama. Posisi penanda utama (S1) berada pada 

kebenaran – dengan wacana “diri yang tidak lagi melekat pada kenikmatan duniawi” – 



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme… - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok 

 

123 
 

 

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 

membuat subjek gegar ($) menjalinkan dirinya dengan  sistem pengetahuan (S2) untuk 

memposisikan dirinya dalam posisi Objek a (a) sebagai pijakan mendapatkan hasrat riil, 

yakni dari pengakuan atas diri yang telah menerapkan pelatihan diri, atau yang dalam 

penelitian ini adalah asketisme Bhikkhu yang merupakan penanda utama (S1) wacana itu 

sendiri. 

Dengan kata lain, penerapan asketisme Bhikkhu ini mengantarkan subjek pada 

kondisi seperti nyaman, aman, tenang, dan lain sebagainya – seperti yang didapatkan dari 

Sang Ibu liyan di ranah riil – karena telah mengikuti apa yang agama telah ajarkan untuk 

membebaskan diri dari lingkaran penderitaan. 

 

KESIMPULAN 

Dari keseluruhan pembahasan yang telah dijabarkan, penelitian ini mencoba melihat 

artikulasi wacana dari bagaimana ajaran agama Buddha sebagai pedoman para umatnya 

menjadi faktor terbentuknya hasrat. Lantas untuk menemukan hasrat pada asketisme 

Bhikkhu melalui sebuah wacana dapat dilihat dengan struktur diskursus. Berdasarkan 

penjelasan sebelumnya, ajaran agama sebagai sistem pengetahuan merepresi subjek untuk 

tunduk pada sistem pengetahuan ini. Subjek berupaya memproduksi/mereproduksi sistem 

pengetahuan yang adalah ajaran agama karena subjek dihadapkan dengan penanda utama 

yang tertuju pada “diri tanpa Ego” yang dinilai sebagai “Yang Ideal” sebagai penunjang 

hasrat riil subjek. Asketisme Bhikkhu menjadi “Yang Ideal” karena ajaran agama yang telah 

memberikan ide tentang “Yang Ideal” yakni melakukan pelatihan diri tanpa Ego. Ide “Yang 

Ideal” itu lah yang akan mengantarkan subjek pada kondisi seperti nyaman, aman, tenang, 

dan lain sebagainya, karena telah mengikuti apa yang agama telah ajarkan untuk 

membebaskan diri dari lingkaran penderitaan. 

Bila disimpulkan secara umum, para Bhikkhu memegang prinsip agama Buddha yang 

bertujuan untuk menghentikan lingkaran penderitaan, yakni dengan merealisasikan diri 

tanpa Ego, di mana Ego bagi agama Buddha adalah ilusif dan akan membawa penderitaan 

karena ketidakkekalannya. Wacana tujuan agama telah mengantarkan subjek untuk 

memiliki hasrat narsistik, menghasrati identitas sebagai seorang Bhikkhu. Identitas sebagai 

seorang Bhikkhu telah menjadi cermin citraan ideal yang berfungsi sebagai penunjang 

untuk mendapatkan perasaan nyaman karena telah mengikuti ajaran agama. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Alfionita, E. N. (2017). The Meaning Of Meaning dalam Teori Lacan. Jurnal Kajian Seni, 4(1), 

79-91. 

Asih, S. (2020). Kemasyarakatan Buddhis Sebagai Bentuk Struktur Dalam Agama Buddha. 

Sabbhata Yatra: Jurnal Pariwisata dan Budaya, 1(2), 156-166. 

Bachri, B. S. (2010). Meyakinkan validitas data melalui triangulasi pada penelitian 

kualitatif. Jurnal Teknologi Pendidikan, 10(1), 46-62. 

Bracher, M. (2009). Jacques Lacan, Diskursus, dan Perubahan Sosial: Pengantar Kritik-Budaya 

Psikoanalisis. Yogyakarta: Jalasutra. 



Artikulasi Wacana pada Hasrat Asketisme… - Xandra Leonora, M. Husni Mubarok 

 

124 
 

 

ABIP: Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan, Volume 08 No 2, Desember 2022 

Dahl, S. A. (2020). Buddhist Mummy or ‘Living Buddha’? The Politics of Immortality in 

Japanese Buddhism. Anthropological Forum, 30(3), 292-312.  

Fitriyana, N., & Riani, P. (2019). Sikap Dalam Menghadapi Kematian Menurut Ajaran 

Buddha Theravada. Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena 

Agama, 20(1), 34-52. 

Hakisukta, H., & Saragih, J. I. (2012). Kebahagiaan Pada Bhante Theravada (Happinesss in 

Bhante Theravada). Predicara, 1(1), 160130. 

Karle, P. (2012). Aktivitas Manusiawi Dalam Pandangan Psikoanalisis 

Freud. Eksplorasi, 24(1). 

Khairiah. (2018). Agama Buddha. In Kalimedia (Vol. 53, Issue 9). 

Manik, R. A. (2016). Hasrat Nano Riantiarno dalam Cermin Cinta: Kajian Psikoanalisis 

Lacanian. Poetika: Jurnal Ilmu Sastra, 4(2), 74-84. 

Michalon, M. (2001). “Selflessness” in the service of the ego: contributions, limitations and 

dangers of Buddhist psychology for western psychotherapy. American journal of 

psychotherapy, 55(2), 202-218. 

Murphy, M. (2013). The Direction of Desire. Vinayasādhana, 4(2), 24-50. 

Nofrita, M., & Hendri, M. (2017). Kajian Psikoanalisis Dalam Novel Pria Terakhir Karya 

gusnaldi. Jurnal Pendidikan Rokania, 2(1), 79-89. 

Priyambodo, U. (2021, March 21). Sokushinbutsu, Ritual Biksu Jepang Mengubah Dirinya 

Menjadi Mumi. Nationalgeographic.Grid.Id. 

Prihatsanti, U., Suryanto, S., & Hendriani, W. (2018). Menggunakan Studi Kasus sebagai 

Metode Ilmiah dalam Psikologi. Buletin Psikologi, 26(2), 126-136. 

Purser, R. E. (2011). A Buddhist–Lacanian perspective on lack. The Humanistic 

Psychologist, 39(4), 289. 

Putri, M., Sari, P., & Setyawan, I. (2017). Pengalaman Menjadi Biarawati Katolik: Studi 

Kualitatif Interpretative Phenomenological Analysis (Vol. 6, Issue 1). 

Sahara, D. (2019). Hasrat Eka Kurniawan dalam Novel Seperti Dendam, Rindu Harus 

Dibayar Tuntas (Kajian Psikoanalisis Jacques Lacan). Jurnal Salaka Sastra 

Indonesia, 1(2). 

Sakurai, K., Ogata, T., Morimoto, I., Long-Xiang, P., & Zhong-Bi, W. (1998). Mummies From 

Japan and China. In T. A. Cockburn, E. Cockburn, & T. A. Reyman (Eds.), Mummies, 

Disease and Ancient Cultures. Cambridge University Press.  

Siringoringo, V. M. (2019). Teologi di Asia dari Perspektif Perjanjian Lama. SOTIRIA (Jurnal 

Theologia dan Pendidikan Agama Kristen), 2(2), 96-108. 

Tirto, A. R., & La Kahija, Y. F. (2015). Pengalaman Biksu Dalam Mempraktikkan 

Mindfulness (Sati/Kesadaran Penuh). Empati, 5. 

 


