
Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 39 
  

 

Analisis Cara Kerja Pintu Indera (Dvara) Sebagai Usaha Melatih Keseimbangan Batin 

(Upekkha) Dan Perbuatan Benar Masyarakat Kecamatan Kaloran Kabupaten 

Temanggung 

 

 

Ngadat 
 

Program studi Kepanditaan, Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri 
 

Raden Wijaya Wonogiri Jawa Tengah 
 

Email: ngadat.stabn.wonogiri@gmail.com 
 
 

 

ABSTRAK 

 

Ngadat, 2018 Analisis Cara Kerja Pintu Indera (Dvara) Sebagai Usaha Melatih Keseimbangan 

Batin (Upekkha) Dan Perbuatan Benar Masyarakat Kecamatan Kaloran Kabupaten Temanggung 

 

Panca dvara merupakan alat penerima objek yang ada pada diri manusia. Panca 

dvara memiliki peran yang sangat penting. Tetapi kadang karena berbagai kondisi orang 

mengabaikan proses bekerjanya panca dvara. Tujuan penelitian ini adalah untuk 

menganalisis cara kerja panca dvara sebagai usaha melatih keseimbangan batin (upekkha). 

Selain itu penelitian ini bertujuan untuk menguraikan cara kerja panca dvara sebagai usaha 

untuk memiliki perbuatan benar.  
Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif lapangan. 

Pengumpulan data peneliti lakukan dengan melakukan wawancara secara mendalam kepada 

informan. Informan dalam penelitian ini adalah ahli agama Buddha dan masyarakat umat 

buddha. Sedangkan untuk tempat penelitian dilakukan di kecamatan kaloran Kabupaten 

Temanggung Jawa Tengah.  
Hasil dari penelitian Mengkondisikan Panca dvara dalam hal yang positif akan 

berdampak pada hal yang positif dengan cara selalu mengontrol dan menyadari objek yang 

diterima oleh pintu indra. Pengedalian prilaku dalam kehidupan bermasyarakat. Kewaspadaan 

dan kesabaran dalam menjaga objek terima indra. Pelatihan sila untuk meningkatkan moralitas 

yang baik. Sedangkan pintu indera (dvara) sebagai usaha memiliki perbuatan Benar adalah 

senantiasa mengkondisikan panca indra menerima objek kemudaian dapat menilai dengan apa 

adanya. Batin dalam kondisi tersebut merupakan batin yang seimbang dan telah melakukan 

perbuatan benar yaitu tidak melakukan pembunuhan, pencurian dan tindakan asusila dengan 

berlatih untuk melakukan meditasi. Menekan sifaf-sifat kebencian (Dosa), keserakahan (lobha), 

dan kebodohan batin (moha) Kewaspadaan yang terjaga dengan sempurna pada setiap dvara 

Kata kunci: panca indra, keseimbangan batin, perbuatan benar 

 

ABSTRACT 

 

Ngadat, 2018 Analysis of the Workings of the Sensory Doors (Dvara) as an Effort to 

Train the Inner Balance (Upekkha) and the Right Action of the Kaloran District of 

Temanggung Regency 

 

Panca dvara is a receiver of objects that exist in humans. Panca dvara has a very 

important role. But sometimes because of various conditions people ignore the workings of five 

dvara. The purpose of this study is to analyze the workings of the five dvara as an effort to 
 
 

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 



40 Volume VI No. 1 September 2019  
 
 

train the inner balance (upekkha). In addition, this study aims to describe the workings of 

five dvara as an attempt to have right actions.  
The method used in this study is qualitative field. Data collection researchers did by 

conducting in-depth interviews with informants. Informants in this study were Buddhists and 

Buddhist communities. Whereas for the place of research carried out in the kaloran district 

of Temanggung Regency, Central Java.  
The results of the study Conditioning Panca dvara in positive terms will have an 

impact on positive things by always controlling and being aware of the objects received by 

the sense door. Control of behavior in community life. Vigilance and patience in 

safeguarding the object of receiving senses. Sila training to improve good morality. Whereas 

the sense door (dvara) as an effort to have Righteous actions is always to condition the five 

senses to accept the object of being able to judge accordingly. The inner condition is a 

balanced mind and has done the right thing that is not doing murder, theft and immorality 

by practicing for meditation. Pressing nature hatred (lobha), greed (lobha), and ignorance 

(moha) Awareness that is maintained perfectly in every dvara. 

 

Keywords: senses, inner balance, right actions 
 
 

 

PENDAHULUAN 
 

Indera merupakan organ yang 

penting dalam kehidupan manusia. Indera 

memiliki peran yang berbeda-beda dalam 

menangkap objek yang berasal dari 

lingkungan sekitar. Masing-masing indera 

bekerja sesuai dengan tugas masing-

masing sesuai dengan objek yang diterima 

indera. Selanjutnya objek tersebut akan 

menghasilkan respon dari kesadaran 

pikiran yang dimiliki oleh seseorang. 

Respon dari pikiran tersebut dapat berupa 

respon negatif dan respon positif. Respon 

negatif dari pikiran menjadi perbuatan 

salah. Sedangkan respon positif berupa 

tindakan benar. 

Respon positif dari pikiran 

merupakan merupakan kesadaran yang 

bekerja dengan disertai dan diikuti oleh 

pencerapan pada objek secara positif. 

Sedangkan respon negatif merupakan 

kesadaran pikiran yang disertai dengan 

cara mencerap yang negatif. Respon-

respon kesadaran pikiran tersebut yang 

jarang diperharikan oleh manusia atau 

seseorang. Hal tersebut disebabkan karena 

jarangnya masyarakat yang berfikir akan 

dampak dari kesadaran pikiran yang telah 

dilakukan oleh seseorang sebagai bentuk 

perilaku atau perbuatan. Selain itu  

 
 
 
 
 
 

sebagian masyarakat kurang memahami 

bahwa lemahnya pengendalian pada indera 

dapat membahayakan seseorang baik dalam 

kehidupan saat ini maupun yang akan 

datang. Hal tersebut selaras dengan yang 

disampaikan oleh Buddha yang menjelaskan 

dalam ariyavasasutta semua objek yang 

menyenangkan akan menghasilkan nafsu 

indera yang merintangi perhatian murni 

(Ferry Chu, 2010, p364).  
Melihat kondisi tersbut pada 

dasarnya setiap orang harus memiliki 

kewaspadaan dalam melakukan perbuatan. 

Berbeda dengan yang terjadi di lingkungan 

masyarakat dimana masih sering terjadi 

berbagai permasalahan antar warga. 

Kewaspadaan menyikapi fenomena 

kehidupan di masyarakat masih kurang. 

Selain itu terjadinya konflik antar warga 

masyarakat dikarenakan masyarakat kurang 

memahami cara kerja Pintu indera dan 

bagaimana tindakan yang harus dilakukan.  
Melihat kondisi-kondisi tersebut di 

atas, dibutukan pemahaman secara 

mendetail tentang cara kerja pintu indera 

(dvara). Masyarakat yang melatih 

pengetahuan dan pemahaman pada kerja 

pintu indera (dvara) akan melatih upekkha 

sehingga dapat melakukan perbuatan 

benar. Selanjutnya penulis memberikan 

judul proposal dalam penelitian ini adalah 

 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 41 
  

 

“Analisis cara Kerja Pintu Indera (Dvara) 

sebagai usaha melatih keseimbangan batin 

(upekkha) dan perbuatan benar 

Masyarakat Kecamatan Kaloran 

Kabupaten Temanggung” 
Pintu Indera diambil dari kata 

anatomi pintu indera. Alat indera merupakan 

bagian tubuh yang berfungsi mengetahui 

keadaan luar. Alat indera sering dikenal 

sebagai pintu indera, karena terdiri dari lima 

indera yaitu indera pengelihatan atau mata, 

indera pendengar atau telinga, indera 

pencium atau hidung, indera pengecap atau 

lidah, peraba (kulit) (Dinni Tresnadewi NF. 

2008. Pintu dvara merupakan indera yang 

dimiliki oleh setiap manusia normal. Pintu 

berarti lima sedangkan dvara merupakan 

pintu. Selanjutnya Pandit J. Kaharudin 

menguraikan bahwa dalam 

abhidhammatthasangaha menjelaskan 

bahwa terdapat 6 dvara (cakkhu dvara, sota  
dvara, ghana dvara, jivha dvara, dan kaya 
dvara (Pandit J. Kaharudin, 2005, p359).  

Berdasar pengertian tersebut 

terdapat 6 pintu indera dalam agama 

Buddha. Pintu indera terebut merupakan alat 

untuk menangkap obyek yang berasal dari 

faktor eksternal makhluk hidup. Selanjutnya 

Buddha menjelaskan bahwa enam indera 

tersebut merupakan salayatana sebagai 

fenomena batin-jasman, yang mana 

tersembunyi potensi yang tak terbatas. Enam 

indera manusia beroperasi hampir secara 

mekanis tanpa unsur perantara, tanpa jiwa 

yang bertindak sebagai operator. Seluruh 

enam indera mata, telinga, hidung, lidah, 

tubuh dan pikiran memiliki obyek dan 

fungsi masing-masing. Enam obyek indera 

seperti bentuk, suara, bebauan, rasa, 

sentuhan, dan obyek batin bertumbukan 

dengan masing-masing landasan indera, dan 

menimbulkan enam jenis kesadaran. 

Gabungan dari landasan indera, obyek 

indera, dan kesadaran hasil adalah kontak 

(phassa) yang murni subyektif dan bersifat 

bukan pribadi (Ven, 2000, p163-164). 

Landasan indera yang terdapat pada manusia 

dan menimbulkan enam jenis kesadaran. 

Gabungan dari landasan indera, obyek 

indera, dan kesadaran hasil adalah kontak 

(phassa) yang murni subyektif dan  

 

bersifat bukan pribadi. 
Indera yang terdapat pada manusia 

memiliki fungsi yang sangat penting. Hal 

tersebut selaras dengan yang dijelaskan oleh 

J. Effendie Tanumihardja “Daya upaya 

mencegah timbulnya hal-hal yang jahat dan 

tidak baik yang belum muncul ketika 

menerima suatu bentuk/warna melalui mata, 

suara melalui telinga, bebauan melalui 

hidung, rasa melalui lidah, sentuhan melalui 

tubuh/jasmani, dan suatu kesan melalui 

pikiran (J. Effendie Tanumihardja, Sapardi, 

Heryno, 2016, p80).  
Sebagai salah satu contoh seorang 

anak kehilangan kemampuan untuk 

berkomunikasi sejak kecil yang dialami 

anak tunarungu menyebabkan anak 

tunarungu secara alamiah dan instingtif 

mempelajari hal-hal yang ada di lingkungan 

melalui indera lain yaitu indra penglihatan, 

peraba, pengecap dan pembau dan berusaha 

memaksimalkan fungsi indra-indra tersebut 

untuk menangkap apa yang terjadi di 

lingkungannya, kemudian disampaikan 

dengan caranya sendiri kepada lingkungan 

dengan melakukan gerakan-gerakan yang 

bagi orang lain terasa asing dan sulit untuk 

dimengerti dan mengamati hal-hal yang 

terjadi di lingkungan, meliputi komunikasi 

dan interaksi yang terjadi, simbol-simbol.  
Kebencian dapat muncul setiap saat 

melalui lima pintu indera (mata, telinga, 

hidung, lidah, tubuh) dan membawa efek yang 

sangat buruk. Misalnya, seseorang 

mendapatkan makanan yang tidak sesuai 

dengan seleranya. Karena berpikiran dangkal 

dan tidak mengetahui Dhamma dengan baik, 

maka muncullah rasa kesal atau bahkan 

marah. Marah adalah manifestasi dari emosi 

yang meningkat, bukan hanya wajahnya 

menjadi terlihat menyeramkan, tetapi tekanan 

darahnya pun menjadi meningkat. Adalah 

fakta bahwa tekanan darah yang meningkat 

merupakan salah satu faktor utama penyebab 

terjadinya serangan jantung dan pecahnya 

pembuluh darah (stroke), dan tidak jarang 

yang akhirnya berujung pada kematian. 

Seandainya tidak sampai meninggal dunia dan 

suatu saat dia menyadari bahwa tindakannya 

adalah manifestasi dari kebodohan belaka, 

 
Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 



42 Volume VI No. 1 September 2019  
 
 

maka dia akan menyesalinya. Penyesalan 

(kukkucca) termasuk dalam kesadaran 

yang berakar pada kebencian, dan 

menimbulkan karma buruk yang baru lagi 
(Sikkhānanda, 2011, p18).  

Lima indria mata, telinga, hidung, lidah, 

badan jasamani merupakan landasan inderia. 

Landasan tersebut menghasilkan kesan yang 

diikuti oleh kesadaran pikiran, dan pencerapan. 

Hal tersebut dikarenakan dalam pribadi manusia 

pada umumnya akan mengalami kemuculan 

(upadda) keberlangsungan (thiti), dan padam  
(bhanga) Mehm Tinn Mon, 2014, p161). Hasil 

dari pencerapan dapat berupa kesan yang positif 

maupun negatif. Hal tersebut dikarenakan pada 

saat terjadi pencerapan terdapat kesadaran yang 

mengikuti. Kasadaran yang mengikuti diikuti 

dengan keserakahan, kebencian, dan kebodohan 

batin akan menghasilkan sesuatu yang negatif. 

Sebaliknya jika pencerapan diikuti dengan tanpa 

keserakahan, tanpa kebencian, dan tanpa 

kebodohan batin akan menghasilkan sesuatu 

yang positif.  
Kesadaran mata dan bentuk, 

kesadaran melihat muncul, kontak adalah 

gabungan dari ketiganya. Karena telinga 

dan suara, timbul kesadaran mendengar; 

karena hidung dan bebauan, timbul 

kesadaran membau; karena lidah dan rasa, 

timbul kesadaran mengecap, karena tubuh 

dan obyek yang dapat disentuh, timbul 

kesadaran menyentuh, karena obyek 

pikiran dan batin, timbul kesadaran 

berpikir. Gabungan dari ketiganya adalah 

kontak.” (Samyutta Nikäya, part ii). 

Pikiran dalam arti ini dapat berarti 
berdasar secara empiris atau sepenuhnya 
di luar batas pengalaman. Batin (mano) 
selalu dipergunakan untuk mengacu indra, 
bersama dengan lima indra lainnya, seperti 

mata (cakkhu) dan sebagainya. Dengan 
demikian, ada yang disebut kesadaran 

pikiran (mano viññāṇa), bersama dengan 

kesadaran mata (cakkhu-viññāṇa). 

Akhirnya, ada kesadaran (viññāṇa) yang 

berfungsi setelah munculnya memori 

(satanusari). Viññāṇa menjadi sebuah 

arus (viññāṇa-sota) yang menghubungkan 

kehidupan, saat ini dan yang akan datang, 
dan kadang-kadang dipacu sebagai arus 
manifestasi (bhava-sota). Kesadaran juga 
dianggap sebagai salah satu nutrisi  

 
 

(āhāra) bagi makhluk yang mencari 

kelahiran kembali (sambhavesī). Hal ini 
akan dijelaskan lebih jauh belakangan. 

Ketika Sang Buddha membuat perbedaan 
penting seperti itu di antara ketiga istilah 

tersebut, pikiran, batin dan kesadaran, para 
idealis pasca-sektarian telah berusaha 
untuk melupakan hal itu sepenuhnya. Dua 

paragraf pertama dalam komentar 

Vasubandhu sendiri pada Viṃśatika 

adalah sebuah contoh nyata usaha 
semacam itu (Dhammasiri, 2015, p150).  

Keseimbangan batin atau upekkha 

merupakan yang dimiliki oleh seseorang 

yang telah mengembangkan metta (cinta 

kasih), karuna (belas kasih), mudita (rasa 

simpati). Pengembangan brahma vihara 

atau empat batin luhur menjadi titik tolak 

atau ukuran bagi manusia. Ukuran tersebut 

menjadi media penyadaran pada manusia itu 

sendiri untuk menyadari setiap fenomena 

kehidupan. Manusia atau masyarakat yang 

memiliki kesadaran akan hal itu tidak akan 

pernah menyalahkan siapapun dalam 

kehidupan saat ini. Selaras dengan yang 

disampaikan oleh Dhammadiro dalam kitab 

suci dhammapada sebagai berikut: 
 

Nam tam mata pita kayira 
 

Anne vapi ca nataka 
 

Sammapanihitam cittam 
 

Seyyo nam tato kare 

Artinya 

Bukan seorang ibu, ayah ataupun sanak 

keluarga lain yang dapat melakukan, 

melainkan pikiran itu sendiri yang 

diarahkan dengan baik yang akan dapat 

mengangkat derajat seseorang 

(Dhammadiro, 2005, p18) 

Kesadaran tanpa akar-hasil yang 

tidak baik (akusala vipāka citta - 7). 

Kesesadaran yang tidak baik didasari pada 

sifat-sifat yang dimiliki oleh setiap 

makhluk hidup. Sifat tersebut adalah 

kebencian (dosa), keserakahan (lohba), 

dan kebodohan batin (moha) 

a. Kesadaran mata yang disertai perasaan 

netral. 

b. Kesadaran telinga yang disertai 

perasaan netral. 

c. Kesadaran   hidung   yang   disertai 

 

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 43 
  

 

perasaan netral. 

d. Kesadaran lidah yang disertai perasaan 

netral. 

e. Kesadaran tubuh yang disertai 

perasaan tidak menyenangkan. 

f. Kesadaran penerima yang disertai 

perasaan netral. 

g. Kesadaran investigasi/penyelidik yang 

disertai perasaan netral. (Sikkhānanda, 

2011, p22). 
Kesadaran tanpa akar-hasil yang 

baik (ahetuka kusala vipāka citta - 7). 

Kesesadaran yang baik didasari pada sifat-

sifat yang dimiliki oleh setiap makhluk 

hidup. Sifat tersebut adalah tanpa kebencian 

(adosa), tanpa keserakahan (alohba), dan 

tanpa kebodohan batin (amoha)  
1. Kesadaran mata yang disertai perasaan 

netral. 

2. Kesadaran telinga yang disertai 

perasaan netral. 

3. Kesadaran hidung yang isertai 

perasaan netral. 

4. Kesadaran lidah yang disertai perasaan 

netral. 

5. Kesadaran tubuh yang disertai 

perasaan menyenangkan. 

6. Kesadaran penerima yang disertai 

perasaan netral. 

7. Kesadaran investigasi/penyelidik yang 

disertai perasaan netral. 
8. Kesadaran investigasi/penyelidik yang 

disertai perasaan senang. (Sikkhānanda,  
2011, p22). 

Kondisi-kondisi di atas ditentukan 

oleh kondisi batin seseoran dalam menerima 

objek yang diterima. Objek tersubut berupa 

unsur-unsur rupa yang diterima oleh indera. 

Oleh sebab itu manusia harus 

mengkondisikan batin dengan baik dan 

sempurna. Empat keadaan batin ini 

dikatakan sempurna atau luhur karena 

merupakan cara bertindak dan bersikap yang 

benar dan ideal terhadap semua makhluk 

hidup. Keempatnya menyediakan jawaban 

terhadap semua situasi yang muncul dalam 

kontak sosial. Empat keadaan batin luhur ini 

merupakan pereda tekanan yang hebat, 

pencipta kedamaian dalam konflik sosial, 

serta penyembuh terhadap luka-luka yang 

diderita dalam 
 

 

perjuangan hidup. Empat keadaan batin 

luhur ini dapat menghancurkan rintangan-

rintangan sosial, membangun komunitas 

yang harmonis, membangunkan kemurahan 

hati yang telah lama tertidur dan terlupakan, 

menghidupkan kembali kebahagiaan dan 

harapan yang telah lama ditinggalkan, serta 

mendorong persaudaraan dan kemanusiaan 

untuk melawan kekuatan egoisme.  
Empat keadaan batin yang luhur 

telah diajarkan oleh Sang Buddha: 

1. Cinta atau Cinta kasih (metta) 

2. Welas Asih (karuna) 

3. Turut berbahagia (mudita) 

4. Keseimbangan   batin   (upekkha 

(Nyanaponika, 2005: 1) 

Sankhāra upekkha Nana, 

pengetahuan tentang keseimbangan, 

dimana seseorang dapat merenung tanpa 

rasa takut atau kemelekatan, dan mampu 

memandang kesenangan dan 

ketidaksenangan dengan keseimbangan, 

diikuti dengan pengembangan Anuloma 

Nāna dan Gotrabhu Nāna (Pativedha 

Sāsanā). Kemudian diikuti oleh Magga 

Nāna dan Phala Nāna (Pativedha Sāsanā) 

yang dapat menembus Empat Kesunyataan 

Mulia (Ashin Kundalābhivamsa, 2000, 

p30). 
Praktik cinta-kasih, hanyalah satu 

diantara kelompok empat meditasi yang 

disebut “kediaman brahma” (brahma 

vihāra) atau “kondisi tanpa batas” 

(appamaññā): pengembangan cinta-kasih, 

belas-kasih, kegembiraan altruistis, dan 

keseimbangan, yang harus diperluas kepada 

semua makhluk hidup. Secara singkat, cinta-

kasih (mettā) adalah harapan bagi 

kesejahteraan dan kebahagiaan semua 

makhluk; belas kasih (karuṇa), perasaan 

empati kepada semua yang mengalami 

penderitaan; kegembiraan altruistis (muditā), 

perasaan bahagia pada keberhasilan dan 

keberuntungan makhluk lain; dan 

keseimbangan (upekkhā), reaksi seimbang 

pada kegembiraan dan kesengsaraan, yang 

melindungi seseorang dari gejolak 

emosional (Bodhi, 2011, p243).  
Perbuatan dengan tidak melakukan 

pembunuhan, pencurian, perzinaan, dan 

aspek-aspeknya. Perbuatan yang tidak 

 
Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 



44 Volume VI No. 1 September 2019  
 
 

susila semacam ini dapat terjadi karena 

kurangnya sifat-sifat mulia, seperti cinta 

kasih, welas asih, dan kepuasan. 

Seseorang yang berpantang atau 

menghindari perbuatan-perbuatan seperti 

ini berarti telah melakukan perbuatan 

benar. (J. Effendie Tanumihardja, Sapardi, 

Heryno, 2016, p 80). 

Corak perbuatan itu adalah 

kesadaran, dilakukan dengan sadar, bukan 

kebiasaan, bukan adat istiadat, bukan pula 

tradisi (Cornelis Wowor, 2005, p8). 

Perbuatan benar secara aktif sangat 

dianjurkan karena perbuatan baik yang 

dilakukan akan membuat manusia menjadi 

bahagia. Sebagai contoh, apabila kita 

melihat orang lain mengalami kecelakaan, 

kemudian kita membiarkannya, memang 

hal tersebut bukan merupakan perbuatan 

salah, karena tidak ada tindakan salah 

yang dilakukan. Namun, hal tersebut bisa 

membuat kita merasa bersalah dan akan 

membuat kita dicela karena telah begitu 

kejam membiarkan orang kecelakaan dan 

diam saja. Ketika ada kondisi seperti itu, 

segera bantu orang tersebut dan itulah 

bentuk perbuatan benar. Ajaran Buddha 

mengajarkan bahwa tindakan aktif 

merupakan wujud perbuatan benar dan 

harus dikembangkan agar hati kita 

menjadi tenang dan bahagia.   

Sisi Pasif Sisi Aktif 

Menghindari pembunuhan Mengembangkan 

makhluk hidup (termasuk kepedulian dan 

menyakiti simpati 

Menghindari pengambilan Melatih kejujuran dan 

barang yang tidak diberika kemurahan ha 

Menghindari perbuatan Melatih kepuasan dan 

seksual yang sala kesetiaan  
(Willy Yandi Wijaya, 2011, p11) 

 
Perbuatan beragama memberikan 

pengalaman yang mengintegrasikan hidupnya. 

Demikianlah maka hidupnya mempunyai 

tujuan, dan oleh sebab itu menjadi bermakna. 

Sering kita lihat orang berkecukupan dalam 

materi, berpangkat dan berkuasa, tetapi 

mereka itu tidak adanya tujuan. Tujuan itu 

terdapat dalam setiap agama. 
 

 
 

Manopubbaṅgamā dhammā, manoseṭṭhā 

manomayā; Manasā ce 

paduṭṭhena,bhāsati vā karoti vā;Tato 

naṃ dukkhamanveti, cakkaṃva vahato 

padaṃ. Artinya: Pikiran adalah pelopor 

dari segala sesuatu,pikiran adalah 

pemimpin, pikiran adalah pembentuk. 

Bila seseorang berbicara atau berbuat 

dengan pikiran jahat,maka penderitaan 

akan mengikutinya, Bagaikan roda  
pedati mengikuti langkah kaki lembu 
yang menariknya (Hendra Wijaya, 
2013, p48).  

Sebagai salah satu contoh Buddha 

menjelaskan dalam subhasita sutta bahwa 

setiap orang harus mengucapkan kata-kata 

yang bermanfaat. Kata yang bermanfaat 

akan memberikan kebahagiaan kepada 

orang lain (Lanny Anggawati, Wena 

Cintiawati, 1999, p105-106). 

Kerangka berfikir dalam penelitian 

ini adalah bekerjanya pintu indera. Pintu 

indera akan bekerja jika mendapatkan 

objek atau landasan dari masing-masing. 

Selanjutnya dari objek yang diterima oleh 

indera tersebut akan dicerap oleh indera 

yang kemudian akan menghasilkan kesan 

dari kesadaran pikiran. Kesadaran pikiran 

yang muncul pada saat menerima kesan 

dapat berupa kesan positif dan negatif. 

Kesan positif karena diikuti oleh sifat 

luhur dari brahmavihara sedangkan kesan 

negatif diikuti oleh dosa lobha dan moha.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Jurnal penelitian Eka Nurman  
Firdaus1, Nurhadi,S.kom,M.Cs, Dr.Joni 

Devitra,SE,AK,MM dengan judul penelitian 
 

 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 45 
  

 

Perancangan Game Edukasi Pengenalan 
Pintu Indra Berbasis Multimedia (Tk 

Raudatul Athfal Nurul Hidayah) hasil 

penelitiannya adalah Dengan adanya 

aplikasi pengenalan pintu indra ini dapat 

membantu anak untuk lebih mudah dalam 

memahami bagaimana bentuk serta fungsi 

dari lima pintu indra yang ada pada tubuh 

kita. Relevansi dengan penelitian ini 

adalah pemahaman tentang fungsi dari 

indera. Selanjutnya dalam penelitian ini 

lebih dikembangkan dengan meneliti cara 

kerja dari masing-masing indera. 
Penelitian ini mempergunakan 

paradigma perilaku, maka rancangan 

penelitiannya berkarakteristik kualitatif. 

Kirk dan Miller (dikutip Moleong, 2013, p4) 

menyatakan penelitian kualitatif adalah 

tradisitertentudalamilmupengetahuansosial 

yang secara fundamental tergantung pada 

pengamatan manusia dalam kawasannya 

sendiri dan berhubungan dengan orang-

orang tersebut dalam bahasanya dan dalam 

peristilahannya. Sedangkan menurut Bog 

dan dan Taylor (dikutip Moleong, 2013;  
8) mengatakan metode kualitatif sebagai 

prosedur penelitian yang menghasilkan 

data deskriptif berupa kata-kata tertulis 

atau lisan dari orang-orang dan prilaku 

yang diamati. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan studi kualitatif dengan 

menggunakan model Studi Kasus karena 

dalam penelitian ini berusaha mengungkap 

kasus masyarakat umat Buddha. 
Menurut Creswel sebagaimana 

dikutip Herdiansyah (2010, p76), studi kasus 

adalah suatu model yang menekankan 

kepada eksplorasi dari suatu sistem terbatas 

pada suatu kasus atau beberapa kasus secara 

mendetail, disertai penggalian data secara 

mendalam yang melibatkan beragam sumber 

informasi yang kaya akan konteks. Salah 

satu cirri khas dari studi kasus adalah 

adanya sistem yang terbatas. Sistem yang 

terbatas adalah adanya batasan waktu dan 

tempat serta hal kasus yang diangkat. Ciri 

lain studi kasus adalah keunikan dan 

kekhasan kasus yang diangkat.  
Lokasi penelitian yang dipilih adalah 

di masyarakat umat Buddha Kecamatan 

kaloran Kabupaten Temanggung Jawa 
 

 

Tengah. Penelitian dilakukan selama 4 
(empat) bulan mulai dari bulan september 

2018 sampai dengan Desember 2018 

Bulan oktober penulis melakukan 

wawancara dengan para tokoh agama dan 

masyarakat di lapangan 

Data yang dikumpulkan dalam 

penelitian ini adalah data tentang cara 

kerja pintu indera (dvara) sebagai usaha 

melatih keseimbangan batin (upekkha) dan 

Perbuatan benar (samma kamanta) pada 

masyarakat umat buddha di kecamatan 

kaloran kabupaten temanggung Jawa 

Tengah. Jenis data dalam penelitian ini 

dibedakan menjadi dua yaitu: 
Data primer, yang dikumpulkan 

berbentuk hasil wawancara yang dilakukan 

terhadap narasumber yang berasal dari para 

pelaku yang terkait dengan persoalan untuk 

mengetahui cara kerja pintu indera (pintu 

dvara) sebagai usaha melatih keseimbangan 

batin (upekkha) dan Perbuatan benar 

(samma kamanta) pada masyarakat umat 

buddha di kecamatan kaloran kabupaten 

temanggung Jawa Tengah.  
Data Sekunder, data ini diperlukan 

untuk mendukung analisis dan pembahasan 

yang maksimal. Data sekunder juga 

diperlukan terkait pengungkapan fenomena 

cara kerja pintu indera (pintu dvara) sebagai 

usaha melatih keseimbangan batin (upekkha) 

dan Perbuatan benar (samma kamanta) pada 

masyarakat umat buddha di kecamatan 

kaloran kabupaten temanggung Jawa 

Tengah, kepustakaan (library research), 

serta bahan dari internet.  
Proses pengumpulan data di 

lapangan dilakukan dengan beberapa 

tahapan. Tahapan yang dilakukan dalam 

proses pengumpulan data tersebut adalah, 

pemilihan orang (tokoh kunci) yang tepat 

untuk dijadikan sebagai sumber data dengan 

wawancara dengan sumber tersebut dengan 

cara merekam suaranya, dengan 

memberikan pertanyaan yang sudah di susun 

penulis sehingga lebih efektif. Hasil dari 

wawancara ditulis dan dianalisa, dan tokoh 

kunci tersebut di minta untuk menunjukkan 

tokoh yang lain sebagai sumber selanjutnya 

hinga terpenuhi data yang diinginkan 

(Nasution 1996, p1). 

 
Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 



46 Volume VI No. 1 September 2019  
 
 

Menurut Arikunto (2006, p 129), 

yang dimaksud dengan sumber data dalam 

penelitian adalah subjek dari mana data 

dapat diperoleh. Sementara menurut Lofland 

sebagaimana dikutip oleh Moleong (2013, p 

157), menyatakan sumber data utama dalam 

penelitian kualitatif ialah kata-kata, dan 

tindakan, selebihnya adalah data tambahan 

seperti dokumen dan lain-lain. Sebagaimana 

juga diungkapkan oleh Sugiyono (2012, p 

187), bahwa pengumpulan data dapat 

dilakukan dalam berbagai setting, berbagai 

sumber, dan berbagai cara. Bila dilihat dari 

sumber datanya maka pengumpulan data 

dapat menggunakan sumber data primer dan 

data sekunder. Sumber primer adalah 

sumber data yang langsung memberikan 

data kepada pengumpul data, dan sumber 

data sekunder merupakan sumber data yang 

tidak langsung memberikan data kepada 

pengumpul data, misalnya lewat dokumen.  
Data yang diperlukan dalam 

penelitian ini diperoleh dari beberapa 

sumber informan. Menurut Bungin (2008: 

p76), informan peneliti adalah subjek yang 

memahami objek. Dalam penelitian ini 

yang ditunjukkan sebagai informan yang 

memberikan data-data yang diperlukan 

adalah umat Buddha, pandita, penyuluh 

atau tokoh agama Buddha. sedangkan 

sumber tertulis 

Menurut Moleong (2013, p159), 

walaupun dikatakan bahwa sumber di luar 

kata dan tindakan merupakan sumber 

kedua, jelas hal itu tidak bisa diabaikan. 

Dilihat dari sumber data, bahan tambahan 

yang berasal dari sumber tertulis dapat 

dibagi atas sumber buku dan majalah 
ilmiah, sumber dari arsip, dokumen 

pribadi dan dokumen resmi. 

Teknik pengumpulan data 

merupakan sesuatu hal yang penting 

dalam sebuah penelitian. Teknik 

pengumpulan data merupakan teknik yang 

digunakan oleh peneliti untuk memperoleh 

data. Adapun teknik yang dipakai dalam 

penelitian ini adalah teknik wawancara, 

dokumentasi dan observasi. 

Menurut Patimila (2005, p 69), 

metode pengamatan merupakan 
 

 
 

sebuah teknik pengumpulan data yang 

mengharuskan peneliti turun ke lapangan 

mengamati hal-hal yang terkait atau sangat 

relevan dengan data yang dibutuhkan. 

Sementara menurut Haryanto (2008, p 35), 

observasi adalah melakukan pengamatan 

dan pencatatan suatu objek, secara 

sistematik fenomena yang diselidiki. 

Berdasarkan pemaparan tersebut, maka 

dapat disimpulkan bahwa observasi adalah 

teknik pengumpulan data yang 

mengharuskan peneliti turun langsung ke 

lapangan, mengamati, dan mencatat 

fenomena yang akan diselidiki. 
Dalam penelitian ini, peneliti 

melaksanakan observasi di lapangan yaitu di 

kawasan Kecamatan Kaloran Kabupaten 

Temanggung Jawa Tengah. Adapun manfaat 

observasi menurut Patton dalam Nasution 

sebagaimana dikutip (Sugiyono, 2010, p313-

314), adalah sebagai berikut:  
Dengan observasi maka akan 

diperoleh pengalaman langsung, sehingga 

memungkinkan peneliti menggunakan 

pendekatan induktif, jadi tidak dipengaruhi 

oleh konsep atau pandangan sebelumnya.  
Pendekatan induktif membuka 

kemungkinan melakukan penemuan atau 

discovery. 

Melalui observasi, peneliti dapat 

melihat hal-hal yang kurang atau tidak 

diamati oleh orang lain, khususnya orang 

yang berada dalam lingkungan itu, karena 

telah dianggap biasa dan karena itu tidak 

akan terungkap dalam wawancara. 

Dengan observasi, peneliti dapat 

menemukan hal-hal yang sedianya tidak 

akan terungkap oleh responden dalam 

wawancara karena bersifat sensitive atau 

ingin ditutupi karena akan dapat 

merugikan nama lembaga. 
Dengan observasi, peneliti dapat 

menemukan hal-hal yang diluar persepsi 

responden, sehingga peneliti dapat 

memperoleh gambaran lebih komprehensif.  
Melalui pengamatan di lapangan, 

peneliti tidak hanya mengumpulkan daya 

yang kaya, tetapi juga memperoleh kesan-

kesan pribadi, dan merasakan suasana 

situasi sosial yang diteliti. 

Menurut  Moleong  (2013,  p186), 
 

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 47 
  

 

wawancara adalah percakapan dengan 
maksud tertentu. Sementara menurut 

Esterberg, sebagaimana dikutip oleh 

Sugiyono (2010, p317), mendefinisikan 

bahwa interview yaitu pertemuan dua 

orang untuk bertukar informasi dan ide 

melalui tanya jawab, sehingga dapat 

dikonstruksikan makna dalam suatu topik 

tertentu. Berdasarkan pemaparan tersebut, 

maka dapat disimpulkan bahwa 

wawancara merupakan percakapan antara 

dua orang dengan maksud tertentu, yaitu 

menggali informasi melalui tanya jawab 

dengan menggunakan atau tanpa 

menggunakan pedoman wawancara. 

Sugiyono (2011, p194-197), 

menyatakan wawancara dapat dilakukan 

dengan cara sebagai berikut: Wawancara 

terstruktur adalah wawancara yang 

menggunakan instrumen penelitian berupa 

pertanyaan-pertanyaan tertulis yang 

alternatif jawabannya pun telah disiapkan. 

Wawancara tidak terstruktur adalah 

wawancara yang bebas dimana penelliti 

tidak menggunakan pedoman wawancara 

yang telah tersusun secara sistematis untuk 

mengumpulkan data. 
Dokumentasi Dokumen menurut 

Sugiyono (2010, p329), merupakan catatan 

peristiwa yang sudah berlalu. Dokumen bisa 

berbentuk tulisan, gambar, atau karya-karya 

monumental dari seseorang. Dokumen yang 

berbentuk tulisan misalnya catatan harian, 

sejarah kehidupan (life histories), cerita, 

biografi, peraturan kebijakan dan lain-lain. 

Dokumen yang berbentuk karya misalnya 

karya seni, yang dapat berupa gambar, 

patung, film, dan lain-lain. Sementara 

menurut Arikunto (2006, p231), 

dokumentasi adalah mencari data mengenai 

hal-hal atau variable yang berupa catatan, 

transkip, buku, surat kabar, majalah, 

prasasti, notulen rapat, agenda, dan 

sebagainya. Penelitian ini menggunakan 

dokumen untuk mengetahui data yang ada 

dan tersimpan mengenai nilai-nilai budaya 

dan agama yang terjadi di kawasan 

Kecamatan Kaloran Kabupaten 

Temanggung Jawa Tengah.  
Penentuan informan dilakukan 

secara purposive, yakni informan yang 
 

 

akan diwawancarai adalah orang yang 

diyakini mampu memberikan informasi 

atau data yang diperlukan dalam penelitian 

ini. Data yang diperlukan dalam penelitian 

tentang cara kerja pintu indera (dvara) 

sebagai usaha melatih keseimbangan batin 

(upekkha) dan perbuatan benar. Teknik 

penentuan informan yaitu dengan memilih 

narasumber yang dapat berkomunikasi, 

berpengalaman terhadap fenomena pintu 

indera, keseimbangan batin dan perbuatan 

benar. Pengelompokan informan dibagi 

menjadi tiga. Pertama, informan umat 

Buddha yang pernah mengikuti tradisi; 

kedua, informan tokoh agama Buddha; 

dan ketiga, informan dosen pendidikan 

agama buddha. 
Menurut Bogdan dan Biklen 

(Moleong, 2013, p248) analisis data adalah 

upaya yang dilakukan dengan jalan bekerja 

dengan data, mengorganisasikan data, 

memilah-milahnya menjadi satuan yang 

dapat dikelola, mensintesisnya, mencari dan 

menemukan pola, menemukan apa yang 

penting dan apa yang dipelajari, dan 

memutuskan apa yang dapat diceriterakan 

pada orang lain. Teknik analisis data yang 

digunakan dalam penelitian ini adalah 

mengacu pada konsep Milles & Huberman 

(1992, p15-19) yaitu sebagai berikut:  
Reduksi data (Data Reduction) 

yaitu suatu proses pemilahan, pemusatan 
perhatian pada penyederhanaan, 

pengabstrakan dan transformasi data kasar 

yang ada di lapangan dan diteruskan pada 

waktu pengumpulan data, dengan demikian 

reduksi data amulasi sejak peneliti mulai 

memfokuskan wilayah penelitian.  
Penyajian data (display data) yaitu 

rakitan organisasi informasi yang 

memungkinkan adanya penarikan 

kesimpulan saat penelitian dilakukan. 

Dalam penyajian data diperoleh berbagai 

jenis matrik gambar, jaringan kerja, 

keterkaitan kegiatan atau tabel. 

Penarikan kesimpulan (Verifikasi), 

yaitu dalam pengumpulan data, penelitian 

harus mengerti dan tanggap terhadap 

sesuatu yang diteliti langsung di lapangan 

dengan menyusun pola-pola pengarahan 

dan sebab-akibat. 

 
Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 



48 Volume VI No. 1 September 2019  
 
 

Analisis data penelitian ini 

menggunakan analisis interaktif. Menurut 

Miles dan Huberman (1992, p20), siklus 

analisis interaktif dapat digambarkan 

dalam bentuk skema berikut ini:  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Gambar 2. Komponen-komponen 

analisis data model interaktif Penjelasan dari 

gambar 2 di atas dapat dilihat sebagai 

berikut: Pengumpulan data, yaitu peneliti 

mengumpulkan data di Kecamatan Kaloran 

Kabupaten Temanggung dimana menjadi 

objek penlitian. Reduksi data, yaitu peneliti 

memilihdaridata-datayangsudahterkumpul 

untuk di tindak lanjuti baik dari observasi, 

wawancara maupun dokumentasi tentang 

tradisi yang dilakukan oleh umat Buddha di 

kawasan Kecamatan Kaloran Kabupaten 

Temanggung Jawa Tengah.; Penyajian data, 

yaitu peneliti menyajikan data yang sudah 

dikumpulkan dan dipilih untuk 

kemungkinan ditarik sebuah kesimpulan 

tentang analisi cara kerja pintu indera 

sebagai usaha melatih keseimbangan batin 

dan perbuatan benar Kecamatan Kaloran 

Kabupaten Temanggung Jawa Tengah. 

Penarikan kesimpulan, yaitu peneliti harus 

mengetahui tentang cara kerja pintu indera 

sebagai usaha melatih keseimbangan batin 

dan perbuatan benar di Kecamatan Kaloran 

Kabupaten Temanggung Jawa Tengah.  
Pengambilan kesimpulan pada 

penelitian menggunakan Triangulasi yaitu 

dengan menggunakan teknik mengumpulkan 

tokoh masyarakat yang berada di tempat 

penelitian kemudian peneliti itu sendiri dan 

oleh penguji sehingga ini disebut triangulasi 

karena kesimpulan yang di ambil bukan 

kesimpulan sepihak melainkan kesimpulan 

dari beberapa pihak.  
Instrumen Penelitian Bagaimana 

menurut bapak cara kerja dvara 
 

 
 

(cakkhudvara, sotadvara, ghanadvara, 

jivha dvara, dan kayadvara sebagai usaha 

melatih keseimbangan batin dan perbuatan 

benar 

Bagaimana raksi masyarakat 

setelah melihat berbagai objek yang 

dilihat, dirasakan, disentuh, didengar ? 

Bagaimana pengembangan metta 

(cinta kasih), karuna (belas kasih), mudita 

(rasa simpati) masyarakat sebagai bentuk 

latihan memperoleh keseimbangan batin 

dan perbuatan benar? 

Bagaimana dampak yang diterima 

oleh masyarakat jika memiliki sifat Lobha 

dosa moha? 

Bagaimana dampak yang diterima 

oleh masyarakat jika mengembangkan 

sifat alobha, adosa, dan amoha 
Proses panca dvara yaitu mata, 

telinga, hidung, lidah, dan jasimi dalam 

merespon objek yang ditangkap yang 

kemudian diperiksa dengan keseimbangan 

batin yang netral. Keseimbangan batin yang 

netral dalam hal ini adalah mata (cakkhu) 

melihat benda dengan apa adanya. 

Kemudian telinga (sota) akan mendengar 

suara dengan tanpa adanya. Demikian 

dengan hidung (ghana) akan mencium bau 

dengan apa adanya. Selanjutnya lidah (jihva) 

akan mengecap rasa yang diterima dengan 

apa adanya. Badan jasmani (kaya) akan 

merasakan sentuhan dengan apa adanya. 

Panca dvara yang menerima dan memeriksa 

objek tersebut kemudian akan mendapat 

stimulus dari pikiran dengan keseimbangan 

batin (upekkha). Hal tersebut selaras dengan 

yang disampaikan oleh Pandit J. Kaharudin, 

(2005: 359) yang menjelaskan bawha panca 

dvara terdiri dari pintu mata (cakkhu dvara), 

pintu telinga (sota dvara), pintu (ghana 

dvara) lidah (jivha dvara), dan jasmani 

(kaya dvara).  
Manusia pada umumnya memiliki 

lima alat indra untuk sebagai media untuk 

menerima objek dari luar. Teori dalam 

ajaran buddha menjelaskan bahwa ada enam 

indra yang berupa fisik dan non fisik. Indra 

fisik terdiri dari mata, hidung, telinga, lidah, 

dan jasmani. Indra tersebut akan menerima 

objek dari luar yang berupa benda, bau, 

suara, rasa, dan sentuhan. Sedangkan 

 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 49 
  

 

dalam dalam ajaran buddha masih ada satu 
lagi indra yang berupa pikiran. Indra-indra 

tersebut saling berhubungan antara satu 

dengan yang lainnya sehing dalam 

bekerjanya akan menjadi sebab dan akibat. 

Proses kesadaran yang terjadi pada indra 

dari setiap citta diukur dengan tiga tahap 

yaitu ada kemunculan (uppada) 

keberlangsungan (thiti) padam (bhanga) 

(Mehm Tin Mon, 2014: 161). 
Asal mula dari kondisi demikian 

adalah adanya kesadaran mata yang disertai 

perasaan netral. Kesadaran telinga yang 

disertai perasaan netral. Kesadaran hidung 

yang disertai perasaan netral. Kesadaran 

lidah yang disertai perasaan netral. 

Kesadaran tubuh yang disertai perasaan 

tidak menyenangkan. Kesadaran penerima 

yang disertai perasaan netral. Kesadaran 

investigasi/penyelidik yang disertai perasaan 

netral. (Sikkhānanda, 2011, p22).  
Melalui usaha yang demikian maka 

seseorang sudah melakukan kontrol terhadap 

objek yang diterima sehingga orang hanya 

melihat apa adanya dari gambar yang ada. 

Berbeda apabila seseorang menilai gambar 

tersebut dengan menambahkan suatu 

deskripsi yang belum tentu kondisi tersebut 

apa adanya. Hal tersebut menjadi kurang 

baik dikarenakan pada saat memberikan 

gambaran atau diskripsi orang sudah 

dipengaruhi keadaan-keadaan tertentu 

misalnya orang sedang memiliki 

keserakahan (lobha) atau yang lainnya. 

Artinya dengan adanya kontrol yang baik 

seseorang melakukan usaha untuk melatih 

keseimbangan batin. Keseimbangan batin 

yang dimaksud adalah perasaan netral. Hal 

tersebut dikarenakan pada saat perasaan 

yang netral memiliki sifat yang tidak 

memihak pada kondisi apapun. Kondisi ini 

merupakan kondisi yang sifatnya positif atau 

negatif. Sifat positif merupakan sifat 

manusia yang diikuti oleh hal yang tidak 

serakah (alobha), tidak membenci (adosa), 

dan tidak memiliki kebodohan batin 

(amoha). Sedangkan sifat yang negatif 

merupakan sikap yang dikuti oleh 

keserakahan (lobha), kebencian (dosa), dan 

kebodohan batin (moha).  

 

Selanjutnya setelah seseorang 

mengontrol objek yang diterima oleh panca 

dvara harus memiliki pengendalian diri yang 

baik. Pengendalian diri yang baik harus 

diawali dengan menjalankan sila dalam 

kehidupan sehari-hari. Seperti yang 

dijelaskan oleh Pandit J Kaharudin untuk 

menjadi ahli dalam vinaya seseorang harus 

mahir dalam uposattha. Hal tersebut 

menunjukkan bahwa harus ada hal yang 

dilakukan oleh manusia agar memiliki 

pengendalian. Salah satu yang harus 

dilakukan adalah dengan menjalankan 

delapan sila. Berlatih menjalankan sila. 

Melalui kedisiplin dalam melaksanakan sila 

tersebut orang akan dapat mengendapkan 

tingkat keserakahan, kebencian dan 

kebodohan batin. Artinya bahwa seseorang 

harus mengendalikan seluruh prilaku dalam 

kehidupan di lingkungan masyarakat umat 

Buddha Kecamatan Kaloran Kabupaten 

Temanggung Jawa Tengah.  
Pengendalian prilaku dalam 

kehidupan di lingkungan masyarakat umat 

Buddha Kecamatan Kaloran Kabupaten 

Temanggung Jawa Tengah bukan menjadi 

hal mudah untuk dilakukan. Hal tersebut 

dikarenakan ada pengaruh dari lingkungan 

masyarakat sekitar maupun dari masyarakat. 

pengaruh tersebut biasanya berkaitan erat 

dengan kondiri tertentu. Sebagai salah satu 

contoh pada saat orang mendengarkan berita 

tentang sanak keluarga yang difitnah 

terkadang seseorang terpengaruh dan ikut 

menyebarluaskan berita tersebut. Kondisi 

demikian harus dikurangi bahkan harus 

dihilangkan agar seseorang tidak memiliki 

kebencian kepada orang yang diberitakan. 

Hal demikian sangat sering terjadi 

dilingkungan masyarakat sehingga ada 

masyarakat yang saling bermusuhan. Dalam 

hal ini kesabaran harus dimiliki dan dilatih 

oleh umat agar tidak terpengaruh untuk 

membeci tetapi hanya melihat sebagaimana 

adanya apa yang telah didengar.  
Latihan moralitas bagi umat 

Buddha Kecamatan Kaloran Kabupaten 

TemanggungJawaTengahsangatdiperlukan 

untuk membentuk keseimbangan batin. 

Hal tersebut dikarenakan moralitas atau 

tingkah laku dan etika menjadi dasar yang 

 
Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 



50 Volume VI No. 1 September 2019  
 
 

harus dimiliki oleh seseorang agar batin 

yang dimiliki menjadi seimbang. Buddha 

mengajarkan bahwa dalam kehidupan 

sehari-hari umat buddha seharusnya selalu 

melatih kedisiplinan dalam menjalankan 

sila. Sebagai latihan yang dasar umat 

Buddha Kecamatan Kaloran Kabupaten 

Temanggung Jawa Tengah harus 

menjalankan pancasila buddhis dalam 

kehidupan sehari-hari. Pancasila buddhis 

terdiri dari latihan untuk tidak melakukan 

pembunuhan, latihan untuk tidak melakukan 

pencurian, tidak melakukan tindakan yang 

asusila, tidak melakukan kebohongan atau 

berbicara yang tidak benar.  
Moralitas tersebut menjadi dasar 

awal yang harus dilakukan oleh umat 

Buddha Kecamatan Kaloran Kabupaten 

Temanggung Jawa Tengah. Setelah itu baru 

latihan moralitas yang lebih tinggi yaitu 

delapan sila yang wajib dilakukan oleh umat 

buddha. seseuai dengan tradisi yang 

dilakukan oleh umat Buddha Kecamatan 

Kaloran Kabupaten Temanggung Jawa 

Tengah harus melaksanakan pelatihan sila 

empat kali dalam sebulan. Tujuan dalam 

pelatihan moralitas tersebut adalah agar 

umat Buddha Kecamatan Kaloran 

Kabupaten Temanggung Jawa Tengah tidak 

melakukan perbuatan-perbuatan yang tidak 

benar. Untuk mencapai hal tersebut 

dibutuhkan kewaspadaan pada panca dvara 

dan objek yang diterima oleh indra. Hal 

tersebut dibutuhkan karena sifat dari objek 

dapat mempengaruhi menjadi negatif.  
Praktik sila mengajarkan umat 

Buddha Kecamatan Kaloran Kabupaten 

Temanggung Jawa Tengah untuk selalu 

berbuat baik. Melalui praktik sila tersebut 

dapat digunakan oleh umat Buddha 

Kecamatan Kaloran Kabupaten 

Temanggung Jawa Tengah sebagai dasar 

melakukan samdhi untuk ketenangan 

batin. Dengan ketenangan batin yang 

sudah dimiliki maka umat buddha dapat 

memiliki keseimbangan batin. Selanjutnya 

harus melakukan pengembangan-

pengembangan kesadaran pikiran atau 

proses berfikir yang disebut sebagi vitthi. 
Perbuatan benar merupakan 

perbuatan yang tidak melanggar dari norma 
 

 
 

atau etika. Kategori perbuatan benar dalam 

ajaran buddha adalah tidak melakukan 

pembunuhan (panatipata) kepada semua 

makhluk. Tidak melakukan pencurian dalam 

bentuk apapun (adinadana), dan tidak 

melakukan perzinaan (kamesumicara). Cara 

yang harus dilakukan oleh umat buddha 

masyarakat Kecamatan Kaloran Kabupaten 

Temanggung agar memiliki perbuatan benar 

adalah dengan mengendalikan moralitas. 

Pengendalian moralitas ini dapat dilatih 

dengan melaksanakan meditasi.  
Melalui meditasi umat akan 

melakukan pengikisan pada perbuatan-

perbuatan yang tidak benar. Hal tersebut 

dapat dilakukan dengan cara 

mengembangkan cinta kasih yang universal 

kepada semua makhluk (metta). 

Pengembangan ini akan berfungsi untuk 

menekan kebencian yang terdapat dalam diri 

manusia. Pengembangan selanjutnya adalah 

dengan mengembangkan sifat welas asih 

(karuna) dengan pengembangan ini 

seseorang akan berfungsi untuk menekan 

keserakahan yang terdapat dalam manusia. 

Sedangkan untuk pengembangan 

selanjutnya adalah rasa simpati (mudita) 

akan menekan kebodohan yang melekat 

pada diri manusia. Dengan pengembangan 

sifat-sifat tersebut orang akan memiliki 

keseimbangan batin.  
Berdasarkan pada pembahasan hasil 

penelitian ini dapat disimpulkan sebagai 

berikut: Mengkondisikan Panca dvara 

dalam hal yang positif akan berdampak pada 

hal yang positif dengan cara selalu 

mengontrol dan menyadari setiap objek 

yang diterima oleh pintu indra. Pengedalian 

prilaku seseorang dalam kehidupan 

bermasyarakat Kewaspadaan dan kesabaran 

dalam menjaga objek terima oleh indra. 

Pelatihan sila untuk meningkatkan moralitas 

yang baik. 
 

 

Daftar Pustaka 
 

Ashin Kundalābhivamsa, 2000. Kehidupan  
mulia ini This noble life. 

Tangerang Vihara Padumuttara 

 
Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan 51 
  

 

Bodhi, 2011. Kumpulan Kotbah sang 

Buddha dari Konon Pali.Jakarta. 

DhammaCitta. 
 

Cornelis Wowor. (2005). Pandangan Sosial 

Agama Buddha. Vihara Tanah 

Putih, Semarang. 
 

Dhammadiro, 2005. Pustaka Dhammapada 

Pali-Indonesia Sangha Theravada  
Indonesia. Jakarta.Sangha 

theravada Indonesia 
 

Dhammasiri, 2015. Karma dan Kelahiran 
Kembali. Landasan Filsafat Moral 

Agama Buddha. Jakarta 
 

Ferry Chu, 2010. Komentar Anattalakkhana  
Sutta Malukyaputta sutta Ariyavasa 

Sutta. Jakarta. Dhammacittapress. 

Trj. Ven Mahasi Sayadaw. 1993. 

Ariyavasa sutta. Yangon. 
 

Herdiansyah, Haris. 2010. Metodologi 

Penelitian Kuantitatif. Jakarta: 

Salemba 
 

J. Effendie Tanumihardja, Sapardi, Heryno. 

2016. Buku ajar mata kuliah wajib 

umum Pendidikan Agama Buddha. 
Jakarta.Direktorat Jenderal 

Pembelajaran dan Kemahasiswaan 

Kementerian Riset, Teknologi, dan 

Pendidikan Tinggi Republik 

Indonesia. 
 

Jurnal  Ilmiah  Media  Processor  Vol.9 

No.2, Juni 2014 ISSN 1907-6738.  
Program StudiTeknik informatika, 
STIKOM DinamikaBangsa Jambi 
Jl. JendralSudirman, Thehok - 
Jambi 

 

Lanny Anggawati, Wena Cintiawati. 1999. 

Sutta  Nipata  Kitab  Suci  Agama Buddha.  

Trj.  The  sutta  Nipata. 

Klaten. Vihara Bodhivamsa. 
 

Moleong, Lexy J. 2013. Metodologi 
Penelitian Kualitatif. Bandung: PT.  
Remaja Rosdakarya. 

 

Nasution, M.A. 1996. Metode Penelitian 

Naturalistik Kualitatif. Bandung:, 

Transito.  

 

Nyanaponika. 2005. Empat Keadaan  
Batin Luhur Perenungan Terhadap 
Cinta Kasih, Welas Asih Turut  
Bahagia, dan Keseimbangan Batin. 

Yogyakarta. Vidyāsenā Production 

Vihāra Vidyāloka. 
 

Mehm Tin Mon, 2014. The Esense Of 

Buddha Abhidhamma. Yayasan  
Hadaya Vatthu. Jakarta 

 

Sikkhānanda, 2011. Dasar-Dasar  
Abhidhamma Citta dan Cetasika 
(Kesadaran dan faktor mental  
Dipersembahkan sebagai Dana 

Dhamma. Hmawbi, Myanmar. 

Chanmyay Yeiktha Meditation 

Center. 
 

Henry K.L dan Agus Wiyono. 2000. Sang 

Buddha Dan Ajaran-Nya Bagian I. 

Trj.Ven Narada Mahatera. Jakarta. 

Yayasan Hadaya Vatthu. 
 

Willy  Yandi  Wijaya, 2011. Perbuatan 

Benar. Yogyakarta. Vidyāsenā 

Production Vihāra Vidyāloka. 
 

Hendra Wijaya, 2013. Kitab Suci Agama 

Buddha Dhammapada Syair 

Kenbenaran. Jakarta.Ehipassiko 

Foundation. 

 
Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 



52 Volume VI No. 1 September 201

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya 

 



 


