Jurnal Agama Buddha dan limu Pengetahuan 39

Analisis Cara Kerja Pintu Indera (Dvara) Sebagai Usaha Melatih Keseimbangan Batin
(Upekkha) Dan Perbuatan Benar Masyarakat Kecamatan Kaloran Kabupaten
Temanggung

Ngadat
Program studi Kepanditaan, Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri
Raden Wijaya Wonogiri Jawa Tengah
Email: ngadat.stabn.wonogiri@gmail.com

ABSTRAK

Ngadat, 2018 Analisis Cara Kerja Pintu Indera (Dvara) Sebagai Usaha Melatih Keseimbangan
Batin (Upekkha) Dan Perbuatan Benar Masyarakat Kecamatan Kaloran Kabupaten Temanggung

Panca dvara merupakan alat penerima objek yang ada pada diri manusia. Panca
dvara memiliki peran yang sangat penting. Tetapi kadang karena berbagai kondisi orang
mengabaikan proses bekerjanya panca dvara. Tujuan penelitian ini adalah untuk
menganalisis cara kerja panca dvara sebagai usaha melatih keseimbangan batin (upekkha).
Selain itu penelitian ini bertujuan untuk menguraikan cara kerja panca dvara sebagai usaha
untuk memiliki perbuatan benar.

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif lapangan.
Pengumpulan data peneliti lakukan dengan melakukan wawancara secara mendalam kepada
informan. Informan dalam penelitian ini adalah ahli agama Buddha dan masyarakat umat
buddha. Sedangkan untuk tempat penelitian dilakukan di kecamatan kaloran Kabupaten
Temanggung Jawa Tengah.

Hasil dari penelitian Mengkondisikan Panca dvara dalam hal yang positif akan
berdampak pada hal yang positif dengan cara selalu mengontrol dan menyadari objek yang
diterima oleh pintu indra. Pengedalian prilaku dalam kehidupan bermasyarakat. Kewaspadaan
dan kesabaran dalam menjaga objek terima indra. Pelatihan sila untuk meningkatkan moralitas
yang baik. Sedangkan pintu indera (dvara) sebagai usaha memiliki perbuatan Benar adalah
senantiasa mengkondisikan panca indra menerima objek kemudaian dapat menilai dengan apa
adanya. Batin dalam kondisi tersebut merupakan batin yang seimbang dan telah melakukan
perbuatan benar yaitu tidak melakukan pembunuhan, pencurian dan tindakan asusila dengan
berlatih untuk melakukan meditasi. Menekan sifaf-sifat kebencian (Dosa), keserakahan (lobha),
dan kebodohan batin (moha) Kewaspadaan yang terjaga dengan sempurna pada setiap dvara
Kata kunci: panca indra, keseimbangan batin, perbuatan benar

ABSTRACT

Ngadat, 2018 Analysis of the Workings of the Sensory Doors (Dvara) as an Effort to
Train the Inner Balance (Upekkha) and the Right Action of the Kaloran District of
Temanggung Regency

Panca dvara is a receiver of objects that exist in humans. Panca dvara has a very
important role. But sometimes because of various conditions people ignore the workings of five
dvara. The purpose of this study is to analyze the workings of the five dvara as an effort to

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



40 Volume VI No. 1 September 2019

train the inner balance (upekkha). In addition, this study aims to describe the workings of
five dvara as an attempt to have right actions.

The method used in this study is qualitative field. Data collection researchers did by
conducting in-depth interviews with informants. Informants in this study were Buddhists and
Buddhist communities. Whereas for the place of research carried out in the kaloran district
of Temanggung Regency, Central Java.

The results of the study Conditioning Panca dvara in positive terms will have an
impact on positive things by always controlling and being aware of the objects received by
the sense door. Control of behavior in community life. Vigilance and patience in
safeguarding the object of receiving senses. Sila training to improve good morality. Whereas
the sense door (dvara) as an effort to have Righteous actions is always to condition the five
senses to accept the object of being able to judge accordingly. The inner condition is a
balanced mind and has done the right thing that is not doing murder, theft and immorality
by practicing for meditation. Pressing nature hatred (lobha), greed (lobha), and ignorance
(moha) Awareness that is maintained perfectly in every dvara.

Keywords: senses, inner balance, right actions

PENDAHULUAN

Indera merupakan organ yang
penting dalam kehidupan manusia. Indera
memiliki peran yang berbeda-beda dalam
menangkap objek yang berasal dari
lingkungan sekitar. Masing-masing indera
bekerja sesuai dengan tugas masing-
masing sesuai dengan objek yang diterima
indera. Selanjutnya objek tersebut akan
menghasilkan respon dari kesadaran
pikiran yang dimiliki oleh seseorang.
Respon dari pikiran tersebut dapat berupa
respon negatif dan respon positif. Respon
negatif dari pikiran menjadi perbuatan
salah. Sedangkan respon positif berupa
tindakan benar.

Respon  positif  dari  pikiran
merupakan merupakan kesadaran yang
bekerja dengan disertai dan diikuti oleh
pencerapan pada objek secara positif.
Sedangkan respon negatif merupakan
kesadaran pikiran yang disertai dengan
cara mencerap yang negatif. Respon-
respon kesadaran pikiran tersebut yang
jarang diperharikan oleh manusia atau
seseorang. Hal tersebut disebabkan karena
jarangnya masyarakat yang berfikir akan
dampak dari kesadaran pikiran yang telah
dilakukan oleh seseorang sebagai bentuk
perilaku atau perbuatan. Selain itu

sebagian masyarakat kurang memahami
bahwa lemahnya pengendalian pada indera
dapat membahayakan seseorang baik dalam
kehidupan saat ini maupun yang akan
datang. Hal tersebut selaras dengan yang
disampaikan oleh Buddha yang menjelaskan
dalam ariyavasasutta semua objek yang
menyenangkan akan menghasilkan nafsu
indera yang merintangi perhatian murni
(Ferry Chu, 2010, p364).

Melihat  kondisi  tersbut pada
dasarnya setiap orang harus memiliki
kewaspadaan dalam melakukan perbuatan.
Berbeda dengan yang terjadi di lingkungan
masyarakat dimana masih sering terjadi
berbagai  permasalahan antar  warga.
Kewaspadaan menyikapi fenomena
kehidupan di masyarakat masih kurang.
Selain itu terjadinya konflik antar warga
masyarakat dikarenakan masyarakat kurang
memahami cara kerja Pintu indera dan
bagaimana tindakan yang harus dilakukan.

Melihat kondisi-kondisi tersebut di
atas, dibutukan pemahaman secara
mendetail tentang cara kerja pintu indera
(dvara). Masyarakat yang melatih
pengetahuan dan pemahaman pada kerja
pintu indera (dvara) akan melatih upekkha
sehingga dapat melakukan perbuatan
benar. Selanjutnya penulis memberikan
judul proposal dalam penelitian ini adalah

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya



Jurnal Agama Buddha dan limu Pengetahuan

41

“Analisis cara Kerja Pintu Indera (Dvara)
sebagai usaha melatih keseimbangan batin
(upekkha) dan perbuatan benar
Masyarakat Kecamatan Kaloran
Kabupaten Temanggung ”

Pintu Indera diambil dari kata
anatomi pintu indera. Alat indera merupakan
bagian tubuh yang berfungsi mengetahui
keadaan luar. Alat indera sering dikenal
sebagai pintu indera, karena terdiri dari lima
indera yaitu indera pengelihatan atau mata,
indera pendengar atau telinga, indera
pencium atau hidung, indera pengecap atau
lidah, peraba (kulit) (Dinni Tresnadewi NF.
2008. Pintu dvara merupakan indera yang
dimiliki oleh setiap manusia normal. Pintu
berarti lima sedangkan dvara merupakan
pintu. Selanjutnya Pandit J. Kaharudin
menguraikan bahwa dalam
abhidhammatthasangaha menjelaskan
bahwa terdapat 6 dvara (cakkhu dvara, sota
dvara, ghana dvara, jivha dvara, dan kaya
dvara (Pandit J. Kaharudin, 2005, p359).

Berdasar pengertian tersebut
terdapat 6 pintu indera dalam agama
Buddha. Pintu indera terebut merupakan alat
untuk menangkap obyek yang berasal dari
faktor eksternal makhluk hidup. Selanjutnya
Buddha menjelaskan bahwa enam indera
tersebut merupakan salayatana sebagai
fenomena  batin-jasman, yang mana
tersembunyi potensi yang tak terbatas. Enam
indera manusia beroperasi hampir secara
mekanis tanpa unsur perantara, tanpa jiwa
yang bertindak sebagai operator. Seluruh
enam indera mata, telinga, hidung, lidah,
tubuh dan pikiran memiliki obyek dan
fungsi masing-masing. Enam obyek indera
seperti bentuk, suara, bebauan, rasa,
sentuhan, dan obyek batin bertumbukan
dengan masing-masing landasan indera, dan
menimbulkan  enam  jenis  kesadaran.
Gabungan dari landasan indera, obyek
indera, dan kesadaran hasil adalah kontak
(phassa) yang murni subyektif dan bersifat
bukan pribadi (Ven, 2000, pl63-164).
Landasan indera yang terdapat pada manusia
dan menimbulkan enam jenis kesadaran.
Gabungan dari landasan indera, obyek
indera, dan kesadaran hasil adalah kontak
(phassa) yang murni subyektif dan

bersifat bukan pribadi.

Indera yang terdapat pada manusia
memiliki fungsi yang sangat penting. Hal
tersebut selaras dengan yang dijelaskan oleh
J. Effendie Tanumihardja “Daya upaya
mencegah timbulnya hal-hal yang jahat dan
tidak baik yang belum muncul ketika
menerima suatu bentuk/warna melalui mata,
suara melalui telinga, bebauan melalui
hidung, rasa melalui lidah, sentuhan melalui
tubuh/jasmani, dan suatu kesan melalui
pikiran (J. Effendie Tanumihardja, Sapardi,
Heryno, 2016, p80).

Sebagai salah satu contoh seorang
anak  kehilangan  kemampuan  untuk
berkomunikasi sejak kecil yang dialami
anak  tunarungu  menyebabkan  anak
tunarungu secara alamiah dan instingtif
mempelajari hal-hal yang ada di lingkungan
melalui indera lain yaitu indra penglihatan,
peraba, pengecap dan pembau dan berusaha
memaksimalkan fungsi indra-indra tersebut
untuk menangkap apa yang terjadi di
lingkungannya, kemudian disampaikan
dengan caranya sendiri kepada lingkungan
dengan melakukan gerakan-gerakan yang
bagi orang lain terasa asing dan sulit untuk
dimengerti dan mengamati hal-hal yang
terjadi di lingkungan, meliputi komunikasi
dan interaksi yang terjadi, simbol-simbol.

Kebencian dapat muncul setiap saat
melalui lima pintu indera (mata, telinga,
hidung, lidah, tubuh) dan membawa efek yang
sangat buruk. Misalnya, seseorang
mendapatkan makanan yang tidak sesuai
dengan seleranya. Karena berpikiran dangkal
dan tidak mengetahui Dhamma dengan baik,
maka muncullah rasa kesal atau bahkan
marah. Marah adalah manifestasi dari emosi
yang meningkat, bukan hanya wajahnya
menjadi terlihat menyeramkan, tetapi tekanan
darahnya pun menjadi meningkat. Adalah
fakta bahwa tekanan darah yang meningkat
merupakan salah satu faktor utama penyebab
terjadinya serangan jantung dan pecahnya
pembuluh darah (stroke), dan tidak jarang
yang akhirnya berujung pada kematian.
Seandainya tidak sampai meninggal dunia dan
suatu saat dia menyadari bahwa tindakannya
adalah manifestasi dari kebodohan belaka,

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



42

Volume VI No. 1 September 2019

maka dia akan menyesalinya. Penyesalan
(kukkucca) termasuk dalam kesadaran
yang berakar pada kebencian, dan
menimbulkan karma buruk yang baru lagi
(Sikkhananda, 2011, p18).

Lima indria mata, telinga, hidung, lidah,
badan jasamani merupakan landasan inderia.
Landasan tersebut menghasilkan kesan yang
diikuti oleh kesadaran pikiran, dan pencerapan.
Hal tersebut dikarenakan dalam pribadi manusia
pada umumnya akan mengalami kemuculan
(upadda) keberlangsungan (thiti), dan padam
(bhanga) Mehm Tinn Mon, 2014, p161). Hasil
dari pencerapan dapat berupa kesan yang positif
maupun negatif. Hal tersebut dikarenakan pada
saat terjadi pencerapan terdapat kesadaran yang
mengikuti. Kasadaran yang mengikuti diikuti
dengan keserakahan, kebencian, dan kebodohan
batin akan menghasilkan sesuatu yang negatif.
Sebaliknya jika pencerapan diikuti dengan tanpa
keserakahan, tanpa kebencian, dan tanpa
kebodohan batin akan menghasilkan sesuatu
yang positif.

Kesadaran mata dan bentuk,
kesadaran melihat muncul, kontak adalah
gabungan dari ketiganya. Karena telinga
dan suara, timbul kesadaran mendengar;
karena hidung dan bebauan, timbul
kesadaran membau; karena lidah dan rasa,
timbul kesadaran mengecap, karena tubuh
dan obyek yang dapat disentuh, timbul
kesadaran menyentuh, karena obyek
pikiran dan batin, timbul kesadaran
berpikir. Gabungan dari ketiganya adalah
kontak.” (Samyutta Nikéya, part ii).

Pikiran dalam arti ini dapat berarti
berdasar secara empiris atau sepenuhnya
di luar batas pengalaman. Batin (mano)
selalu dipergunakan untuk mengacu indra,
bersama dengan lima indra lainnya, seperti
mata (cakkhu) dan sebagainya. Dengan
demikian, ada yang disebut kesadaran
pikiran (mano vififizna), bersama dengan
kesadaran mata (cakkhu-vififiana).
Akhirnya, ada kesadaran (vififiana) yang
berfungsi setelah munculnya memori
(satanusari). Vifiiana menjadi sebuah
arus (vifilana-sota) yang menghubungkan
kehidupan, saat ini dan yang akan datang,
dan kadang-kadang dipacu sebagai arus
manifestasi (bhava-sota). Kesadaran juga
dianggap sebagai salah satu nutrisi

(ahara) bagi makhluk yang mencari
kelahiran kembali (sambhavesi). Hal ini
akan dijelaskan lebih jauh belakangan.
Ketika Sang Buddha membuat perbedaan
penting seperti itu di antara ketiga istilah
tersebut, pikiran, batin dan kesadaran, para
idealis pasca-sektarian telah berusaha
untuk melupakan hal itu sepenuhnya. Dua
paragraf  pertama dalam  komentar
Vasubandhu sendiri pada Vimsatika
adalah sebuah contoh nyata usaha
semacam itu (Dhammasiri, 2015, p150).
Keseimbangan batin atau upekkha

merupakan yang dimiliki oleh seseorang
yang telah mengembangkan metta (cinta
kasih), karuna (belas kasih), mudita (rasa
simpati). Pengembangan brahma vihara
atau empat batin luhur menjadi titik tolak
atau ukuran bagi manusia. Ukuran tersebut
menjadi media penyadaran pada manusia itu
sendiri untuk menyadari setiap fenomena
kehidupan. Manusia atau masyarakat yang
memiliki kesadaran akan hal itu tidak akan
pernah  menyalahkan siapapun dalam
kehidupan saat ini. Selaras dengan yang
disampaikan oleh Dhammadiro dalam kitab
suci dhammapada sebagai berikut:

Nam tam mata pita kayira

Anne vapi ca nataka

Sammapanihitam cittam

Seyyo nam tato kare

Artinya

Bukan seorang ibu, ayah ataupun sanak

keluarga lain yang dapat melakukan,

melainkan pikiran itu sendiri yang

diarahkan dengan baik yang akan dapat

mengangkat derajat seseorang

(Dhammadiro, 2005, p18)

Kesadaran tanpa akar-hasil yang

tidak baik (akusala vipaka citta - 7).
Kesesadaran yang tidak baik didasari pada
sifat-sifat yang dimiliki oleh setiap
makhluk hidup. Sifat tersebut adalah
kebencian (dosa), keserakahan (lohba),
dan kebodohan batin (moha)
a. Kesadaran mata yang disertai perasaan

netral.
b. Kesadaran telinga yang disertai

perasaan netral.
c. Kesadaran hidung yang disertai

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya



Jurnal Agama Buddha dan limu Pengetahuan

43

perasaan netral.

d. Kesadaran lidah yang disertai perasaan
netral.

e. Kesadaran tubuh yang disertai
perasaan tidak menyenangkan.

f. Kesadaran penerima yang disertai
perasaan netral.

g. Kesadaran investigasi/penyelidik yang
disertai perasaan netral. (Sikkhananda,
2011, p22).

Kesadaran tanpa akar-hasil yang
baik (ahetuka kusala vipaka citta - 7).
Kesesadaran yang baik didasari pada sifat-
sifat yang dimiliki oleh setiap makhluk
hidup. Sifat tersebut adalah tanpa kebencian
(adosa), tanpa keserakahan (alohba), dan
tanpa kebodohan batin (amoha)

1. Kesadaran mata yang disertai perasaan
netral.

2. Kesadaran telinga yang disertai
perasaan netral.

3. Kesadaran hidung yang isertai
perasaan netral.

4. Kesadaran lidah yang disertai perasaan
netral.

5. Kesadaran tubuh yang disertai
perasaan menyenangkan.

6. Kesadaran penerima yang disertai
perasaan netral.

7. Kesadaran investigasi/penyelidik yang
disertai perasaan netral.

8. Kesadaran investigasi/penyelidik yang
disertai perasaan senang. (Sikkhananda,
2011, p22).

Kondisi-kondisi di atas ditentukan
oleh kondisi batin seseoran dalam menerima
objek yang diterima. Objek tersubut berupa
unsur-unsur rupa yang diterima oleh indera.
Oleh  sebab  itu  manusia  harus
mengkondisikan batin dengan baik dan
sempurna. Empat keadaan batin ini
dikatakan sempurna atau luhur Kkarena
merupakan cara bertindak dan bersikap yang
benar dan ideal terhadap semua makhluk
hidup. Keempatnya menyediakan jawaban
terhadap semua situasi yang muncul dalam
kontak sosial. Empat keadaan batin luhur ini
merupakan pereda tekanan yang hebat,
pencipta kedamaian dalam konflik sosial,
serta penyembuh terhadap luka-luka yang
diderita dalam

perjuangan hidup. Empat keadaan batin
luhur ini dapat menghancurkan rintangan-
rintangan sosial, membangun komunitas
yang harmonis, membangunkan kemurahan
hati yang telah lama tertidur dan terlupakan,
menghidupkan kembali kebahagiaan dan
harapan yang telah lama ditinggalkan, serta
mendorong persaudaraan dan kemanusiaan
untuk melawan kekuatan egoisme.

Empat keadaan batin yang luhur
telah diajarkan oleh Sang Buddha:

1. Cinta atau Cinta kasih (metta)

2. Welas Asih (karuna)

3. Turut berbahagia (mudita)

4. Keseimbangan batin (upekkha

(Nyanaponika, 2005: 1)

Sankhara upekkha Nana,
pengetahuan  tentang  keseimbangan,
dimana seseorang dapat merenung tanpa
rasa takut atau kemelekatan, dan mampu
memandang kesenangan dan
ketidaksenangan dengan keseimbangan,
diikuti dengan pengembangan Anuloma
Nana dan Gotrabhu Nana (Pativedha
Sasana). Kemudian diikuti oleh Magga
Nana dan Phala Nana (Pativedha Sasana)
yang dapat menembus Empat Kesunyataan
Mulia (Ashin Kundalabhivamsa, 2000,
p30).

Praktik cinta-kasih, hanyalah satu
diantara kelompok empat meditasi yang
disebut “kediaman brahma” (brahma
vihgra) atau “kondisi tanpa batas”
(appamafifia): pengembangan cinta-kasih,
belas-kasih, kegembiraan altruistis, dan
keseimbangan, yang harus diperluas kepada
semua makhluk hidup. Secara singkat, cinta-
kasin  (mettad) adalah harapan bagi
kesejahteraan dan kebahagiaan semua
makhluk; belas kasih (karupa), perasaan
empati kepada semua yang mengalami
penderitaan; kegembiraan altruistis (mudita),
perasaan bahagia pada keberhasilan dan
keberuntungan  makhluk lain; dan
keseimbangan (upekkha), reaksi seimbang
pada kegembiraan dan kesengsaraan, yang
melindungi  seseorang  dari  gejolak
emosional (Bodhi, 2011, p243).

Perbuatan dengan tidak melakukan
pembunuhan, pencurian, perzinaan, dan
aspek-aspeknya. Perbuatan yang tidak

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



44

Volume VI No. 1 September 2019

susila semacam ini dapat terjadi karena
kurangnya sifat-sifat mulia, seperti cinta
kasih, welas asih, dan kepuasan.
Seseorang  yang  berpantang  atau
menghindari perbuatan-perbuatan seperti
ini berarti telah melakukan perbuatan
benar. (J. Effendie Tanumihardja, Sapardi,
Heryno, 2016, p 80).

Corak perbuatan itu adalah
kesadaran, dilakukan dengan sadar, bukan
kebiasaan, bukan adat istiadat, bukan pula
tradisi  (Cornelis Wowor, 2005, p8).
Perbuatan benar secara aktif sangat
dianjurkan karena perbuatan baik yang
dilakukan akan membuat manusia menjadi
bahagia. Sebagai contoh, apabila Kita
melihat orang lain mengalami kecelakaan,
kemudian kita membiarkannya, memang
hal tersebut bukan merupakan perbuatan
salah, karena tidak ada tindakan salah
yang dilakukan. Namun, hal tersebut bisa
membuat kita merasa bersalah dan akan
membuat Kita dicela karena telah begitu
kejam membiarkan orang kecelakaan dan
diam saja. Ketika ada kondisi seperti itu,
segera bantu orang tersebut dan itulah
bentuk perbuatan benar. Ajaran Buddha
mengajarkan  bahwa tindakan  aktif
merupakan wujud perbuatan benar dan
harus dikembangkan agar hati Kkita
menjadi tenang dan bahagia.

Sisi Pasif Sisi Aktif

Menghindari pembunuhan | Mengembangkan
makhluk hidup (termasuk kepedulian dan
menyakiti simpati

Menghindari pengambilan | Melatih kejujuran dan
barang yang tidak diberika kemurahan ha

Menghindari perbuatan | Melatih kepuasan dan
seksual yang sala kesetiaan

(Willy Yandi Wijaya, 2011, p11)

Perbuatan ~ beragama
pengalaman yang mengintegrasikan hidupnya.
Demikianlah maka hidupnya mempunyai
tujuan, dan oleh sebab itu menjadi bermakna.
Sering kita lihat orang berkecukupan dalam
materi, berpangkat dan berkuasa, tetapi
mereka itu tidak adanya tujuan. Tujuan itu
terdapat dalam setiap agama.

memberikan

Manopubbangama dhamma, manosettha
manomaya; Manasa ce
padutthena,bhgsati va karoti va;Tato
nam dukkhamanveti, cakkamva vahato
padam. Artinya: Pikiran adalah pelopor
dari segala sesuatu,pikiran adalah
pemimpin, pikiran adalah pembentuk.
Bila seseorang berbicara atau berbuat
dengan pikiran jahat,maka penderitaan
akan mengikutinya, Bagaikan roda
pedati mengikuti langkah kaki lembu
yang menariknya (Hendra Wijaya,
2013, p48).

Sebagai salah satu contoh Buddha
menjelaskan dalam subhasita sutta bahwa
setiap orang harus mengucapkan kata-kata
yang bermanfaat. Kata yang bermanfaat
akan memberikan kebahagiaan kepada
orang lain (Lanny Anggawati, Wena
Cintiawati, 1999, p105-106).

Kerangka berfikir dalam penelitian
ini adalah bekerjanya pintu indera. Pintu
indera akan bekerja jika mendapatkan
objek atau landasan dari masing-masing.
Selanjutnya dari objek yang diterima oleh
indera tersebut akan dicerap oleh indera
yang kemudian akan menghasilkan kesan
dari kesadaran pikiran. Kesadaran pikiran
yang muncul pada saat menerima kesan
dapat berupa kesan positif dan negatif.
Kesan positif karena diikuti oleh sifat
luhur dari brahmavihara sedangkan kesan
negatif diikuti oleh dosa lobha dan moha.

[ Mata ] [ Lidah ] ( Telinga ] Hidune Kulit

| R |
(o) o) G o) o)

\L/

| Respon kesadaran pintu indra

Respon Positif Respon Negatif
A 4 A4

Upekkha Moha
A 4 h 4

Perbuatan Benar Perbuatan salah

Jurnal penelitian Eka Nurman
Firdausl, Nurhadi,S.kom,M.Cs, Dr.Joni
Devitra,SE,AK,MM dengan judul penelitian

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya



Jurnal Agama Buddha dan limu Pengetahuan

45

Perancangan Game Edukasi Pengenalan
Pintu Indra Berbasis Multimedia (Tk
Raudatul Athfal Nurul Hidayah) hasil
penelitiannya adalah Dengan adanya
aplikasi pengenalan pintu indra ini dapat
membantu anak untuk lebih mudah dalam
memahami bagaimana bentuk serta fungsi
dari lima pintu indra yang ada pada tubuh
kita. Relevansi dengan penelitian ini
adalah pemahaman tentang fungsi dari
indera. Selanjutnya dalam penelitian ini
lebih dikembangkan dengan meneliti cara
kerja dari masing-masing indera.

Penelitian ~ ini  mempergunakan

paradigma perilaku, maka rancangan
penelitiannya  berkarakteristik  kualitatif.
Kirk dan Miller (dikutip Moleong, 2013, p4)
menyatakan penelitian kualitatif adalah
tradisitertentudalamilmupengetahuansosial
yang secara fundamental tergantung pada
pengamatan manusia dalam kawasannya
sendiri dan berhubungan dengan orang-
orang tersebut dalam bahasanya dan dalam
peristilahannya. Sedangkan menurut Bog
dan dan Taylor (dikutip Moleong, 2013;
8) mengatakan metode kualitatif sebagai
prosedur penelitian yang menghasilkan
data deskriptif berupa kata-kata tertulis
atau lisan dari orang-orang dan prilaku
yang diamati. Penelitian ini menggunakan
pendekatan  studi  kualitatif  dengan
menggunakan model Studi Kasus karena
dalam penelitian ini berusaha mengungkap
kasus masyarakat umat Buddha.

Menurut  Creswel  sebagaimana
dikutip Herdiansyah (2010, p76), studi kasus
adalah suatu model yang menekankan
kepada eksplorasi dari suatu sistem terbatas
pada suatu kasus atau beberapa kasus secara
mendetail, disertai penggalian data secara
mendalam yang melibatkan beragam sumber
informasi yang kaya akan konteks. Salah
satu cirri khas dari studi kasus adalah
adanya sistem yang terbatas. Sistem yang
terbatas adalah adanya batasan waktu dan
tempat serta hal kasus yang diangkat. Ciri
lain studi kasus adalah keunikan dan
kekhasan kasus yang diangkat.

Lokasi penelitian yang dipilih adalah
di masyarakat umat Buddha Kecamatan
kaloran Kabupaten Temanggung Jawa

Tengah. Penelitian dilakukan selama 4
(empat) bulan mulai dari bulan september
2018 sampai dengan Desember 2018
Bulan  oktober  penulis  melakukan
wawancara dengan para tokoh agama dan
masyarakat di lapangan

Data yang dikumpulkan dalam
penelitian ini adalah data tentang cara
kerja pintu indera (dvara) sebagai usaha
melatih keseimbangan batin (upekkha) dan
Perbuatan benar (samma kamanta) pada
masyarakat umat buddha di kecamatan
kaloran kabupaten temanggung Jawa
Tengah. Jenis data dalam penelitian ini
dibedakan menjadi dua yaitu:

Data primer, yang dikumpulkan
berbentuk hasil wawancara yang dilakukan
terhadap narasumber yang berasal dari para
pelaku yang terkait dengan persoalan untuk
mengetahui cara kerja pintu indera (pintu
dvara) sebagai usaha melatih keseimbangan
batin (upekkha) dan Perbuatan benar
(samma kamanta) pada masyarakat umat
buddha di kecamatan kaloran kabupaten
temanggung Jawa Tengah.

Data Sekunder, data ini diperlukan
untuk mendukung analisis dan pembahasan
yang maksimal. Data sekunder juga
diperlukan terkait pengungkapan fenomena
cara kerja pintu indera (pintu dvara) sebagai
usaha melatih keseimbangan batin (upekkha)
dan Perbuatan benar (samma kamanta) pada
masyarakat umat buddha di kecamatan
kaloran kabupaten temanggung Jawa
Tengah, kepustakaan (library research),
serta bahan dari internet.

Proses pengumpulan data di
lapangan dilakukan dengan beberapa
tahapan. Tahapan yang dilakukan dalam
proses pengumpulan data tersebut adalah,
pemilihan orang (tokoh kunci) yang tepat
untuk dijadikan sebagai sumber data dengan
wawancara dengan sumber tersebut dengan
cara merekam suaranya, dengan
memberikan pertanyaan yang sudah di susun
penulis sehingga lebih efektif. Hasil dari
wawancara ditulis dan dianalisa, dan tokoh
kunci tersebut di minta untuk menunjukkan
tokoh yang lain sebagai sumber selanjutnya
hinga terpenuhi data yang diinginkan
(Nasution 1996, pl).

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



46

Volume VI No. 1 September 2019

Menurut Arikunto (2006, p 129),
yang dimaksud dengan sumber data dalam
penelitian adalah subjek dari mana data
dapat diperoleh. Sementara menurut Lofland
sebagaimana dikutip oleh Moleong (2013, p
157), menyatakan sumber data utama dalam
penelitian kualitatif ialah kata-kata, dan
tindakan, selebihnya adalah data tambahan
seperti dokumen dan lain-lain. Sebagaimana
juga diungkapkan oleh Sugiyono (2012, p
187), bahwa pengumpulan data dapat
dilakukan dalam berbagai setting, berbagai
sumber, dan berbagai cara. Bila dilihat dari
sumber datanya maka pengumpulan data
dapat menggunakan sumber data primer dan
data sekunder. Sumber primer adalah
sumber data yang langsung memberikan
data kepada pengumpul data, dan sumber
data sekunder merupakan sumber data yang
tidak langsung memberikan data kepada
pengumpul data, misalnya lewat dokumen.

Data yang diperlukan dalam
penelitian ini diperoleh dari beberapa
sumber informan. Menurut Bungin (2008:
p76), informan peneliti adalah subjek yang
memahami objek. Dalam penelitian ini
yang ditunjukkan sebagai informan yang
memberikan data-data yang diperlukan
adalah umat Buddha, pandita, penyuluh
atau tokoh agama Buddha. sedangkan
sumber tertulis

Menurut Moleong (2013, p159),
walaupun dikatakan bahwa sumber di luar
kata dan tindakan merupakan sumber
kedua, jelas hal itu tidak bisa diabaikan.
Dilihat dari sumber data, bahan tambahan
yang berasal dari sumber tertulis dapat
dibagi atas sumber buku dan majalah
ilmiah, sumber dari arsip, dokumen
pribadi dan dokumen resmi.

Teknik pengumpulan data
merupakan sesuatu hal yang penting
dalam  sebuah  penelitian.  Teknik
pengumpulan data merupakan teknik yang
digunakan oleh peneliti untuk memperoleh
data. Adapun teknik yang dipakai dalam
penelitian ini adalah teknik wawancara,
dokumentasi dan observasi.

Menurut Patimila (2005, p 69),

metode pengamatan merupakan

sebuah teknik pengumpulan data yang
mengharuskan peneliti turun ke lapangan
mengamati hal-hal yang terkait atau sangat
relevan dengan data yang dibutuhkan.
Sementara menurut Haryanto (2008, p 35),
observasi adalah melakukan pengamatan
dan pencatatan suatu objek, secara
sistematik fenomena yang diselidiki.
Berdasarkan pemaparan tersebut, maka
dapat disimpulkan bahwa observasi adalah
teknik pengumpulan data yang
mengharuskan peneliti turun langsung ke
lapangan, mengamati, dan mencatat
fenomena yang akan diselidiki.

Dalam penelitian ini, peneliti
melaksanakan observasi di lapangan yaitu di
kawasan Kecamatan Kaloran Kabupaten
Temanggung Jawa Tengah. Adapun manfaat
observasi menurut Patton dalam Nasution
sebagaimana dikutip (Sugiyono, 2010, p313-
314), adalah sebagai berikut:

Dengan observasi maka akan
diperoleh pengalaman langsung, sehingga
memungkinkan  peneliti  menggunakan
pendekatan induktif, jadi tidak dipengaruhi
oleh konsep atau pandangan sebelumnya.
Pendekatan induktif membuka
kemungkinan melakukan penemuan atau
discovery.

Melalui observasi, peneliti dapat
melihat hal-hal yang kurang atau tidak
diamati oleh orang lain, khususnya orang
yang berada dalam lingkungan itu, karena
telah dianggap biasa dan karena itu tidak
akan terungkap dalam wawancara.

Dengan observasi, peneliti dapat
menemukan hal-hal yang sedianya tidak
akan terungkap oleh responden dalam
wawancara karena bersifat sensitive atau
ingin  ditutupi  karena akan dapat
merugikan nama lembaga.

Dengan observasi, peneliti dapat
menemukan hal-hal yang diluar persepsi
responden,  sehingga  peneliti  dapat
memperoleh gambaran lebih komprehensif.

Melalui pengamatan di lapangan,
peneliti tidak hanya mengumpulkan daya
yang kaya, tetapi juga memperoleh kesan-
kesan pribadi, dan merasakan suasana
situasi sosial yang diteliti.

A e A Al
AW — A

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya

VZaYaV. Wa 4
o 2= .-.#
J \ T



Jurnal Agama Buddha dan limu Pengetahuan

47

wawancara adalah percakapan dengan
maksud tertentu. Sementara menurut
Esterberg, sebagaimana dikutip oleh
Sugiyono (2010, p317), mendefinisikan
bahwa interview yaitu pertemuan dua
orang untuk bertukar informasi dan ide
melalui tanya jawab, sehingga dapat
dikonstruksikan makna dalam suatu topik
tertentu. Berdasarkan pemaparan tersebut,
maka  dapat  disimpulkan bahwa
wawancara merupakan percakapan antara
dua orang dengan maksud tertentu, yaitu
menggali informasi melalui tanya jawab
dengan  menggunakan  atau  tanpa
menggunakan pedoman wawancara.

Sugiyono (2011, pl194-197),
menyatakan wawancara dapat dilakukan
dengan cara sebagai berikut: Wawancara
terstruktur  adalah  wawancara yang
menggunakan instrumen penelitian berupa
pertanyaan-pertanyaan  tertulis  yang
alternatif jawabannya pun telah disiapkan.

Wawancara tidak terstruktur adalah
wawancara yang bebas dimana penelliti
tidak menggunakan pedoman wawancara
yang telah tersusun secara sistematis untuk
mengumpulkan data.

Dokumentasi Dokumen  menurut
Sugiyono (2010, p329), merupakan catatan
peristiwa yang sudah berlalu. Dokumen bisa
berbentuk tulisan, gambar, atau karya-karya
monumental dari seseorang. Dokumen yang
berbentuk tulisan misalnya catatan harian,
sejarah kehidupan (life histories), cerita,
biografi, peraturan kebijakan dan lain-lain.
Dokumen yang berbentuk karya misalnya
karya seni, yang dapat berupa gambar,
patung, film, dan lain-lain. Sementara
menurut Arikunto (2006, p231),
dokumentasi adalah mencari data mengenai
hal-hal atau variable yang berupa catatan,
transkip, buku, surat kabar, majalah,
prasasti, notulen rapat, agenda, dan
sebagainya. Penelitian ini menggunakan
dokumen untuk mengetahui data yang ada
dan tersimpan mengenai nilai-nilai budaya
dan agama vyang terjadi di kawasan
Kecamatan Kaloran Kabupaten
Temanggung Jawa Tengah.

Penentuan informan dilakukan

secara purposive, yakni informan yang

akan diwawancarai adalah orang yang
diyakini mampu memberikan informasi
atau data yang diperlukan dalam penelitian
ini. Data yang diperlukan dalam penelitian
tentang cara kerja pintu indera (dvara)
sebagai usaha melatih keseimbangan batin
(upekkha) dan perbuatan benar. Teknik
penentuan informan yaitu dengan memilih
narasumber yang dapat berkomunikasi,
berpengalaman terhadap fenomena pintu
indera, keseimbangan batin dan perbuatan
benar. Pengelompokan informan dibagi
menjadi tiga. Pertama, informan umat
Buddha yang pernah mengikuti tradisi;
kedua, informan tokoh agama Buddha;
dan ketiga, informan dosen pendidikan
agama buddha.

Menurut  Bogdan dan Biklen
(Moleong, 2013, p248) analisis data adalah
upaya yang dilakukan dengan jalan bekerja
dengan data, mengorganisasikan data,
memilah-milahnya menjadi satuan yang
dapat dikelola, mensintesisnya, mencari dan
menemukan pola, menemukan apa yang
penting dan apa yang dipelajari, dan
memutuskan apa yang dapat diceriterakan
pada orang lain. Teknik analisis data yang
digunakan dalam penelitian ini adalah
mengacu pada konsep Milles & Huberman
(1992, p15-19) yaitu sebagai berikut:

Reduksi data (Data Reduction)
yaitu suatu proses pemilahan, pemusatan
perhatian pada penyederhanaan,
pengabstrakan dan transformasi data kasar
yang ada di lapangan dan diteruskan pada
waktu pengumpulan data, dengan demikian
reduksi data amulasi sejak peneliti mulai
memfokuskan wilayah penelitian.

Penyajian data (display data) yaitu
rakitan organisasi informasi yang
memungkinkan adanya penarikan
kesimpulan saat penelitian dilakukan.
Dalam penyajian data diperoleh berbagai
jenis matrik gambar, jaringan Kerja,
keterkaitan kegiatan atau tabel.

Penarikan kesimpulan (Verifikasi),
yaitu dalam pengumpulan data, penelitian
harus mengerti dan tanggap terhadap
sesuatu yang diteliti langsung di lapangan
dengan menyusun pola-pola pengarahan
dan sebab-akibat.

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



48

Volume VI No. 1 September 2019

Analisis data  penelitian ini
menggunakan analisis interaktif. Menurut
Miles dan Huberman (1992, p20), siklus
analisis interaktif dapat digambarkan
dalam bentuk skema berikut ini:

Pengumpulan
Data

Penarikan
kesimpulan/verifikasi

Gambar 2. Komponen-komponen
analisis data model interaktif Penjelasan dari
gambar 2 di atas dapat dilihat sebagali
berikut: Pengumpulan data, yaitu peneliti
mengumpulkan data di Kecamatan Kaloran
Kabupaten Temanggung dimana menjadi
objek penlitian. Reduksi data, yaitu peneliti
memilihdaridata-datayangsudahterkumpul
untuk di tindak lanjuti baik dari observasi,
wawancara maupun dokumentasi tentang
tradisi yang dilakukan oleh umat Buddha di
kawasan Kecamatan Kaloran Kabupaten
Temanggung Jawa Tengah.; Penyajian data,
yaitu peneliti menyajikan data yang sudah
dikumpulkan dan dipilih untuk
kemungkinan ditarik sebuah kesimpulan
tentang analisi cara kerja pintu indera
sebagai usaha melatih keseimbangan batin
dan perbuatan benar Kecamatan Kaloran
Kabupaten Temanggung Jawa Tengah.
Penarikan kesimpulan, yaitu peneliti harus
mengetahui tentang cara kerja pintu indera
sebagai usaha melatih keseimbangan batin
dan perbuatan benar di Kecamatan Kaloran
Kabupaten Temanggung Jawa Tengah.

Pengambilan kesimpulan pada
penelitian menggunakan Triangulasi yaitu
dengan menggunakan teknik mengumpulkan
tokoh masyarakat yang berada di tempat
penelitian kemudian peneliti itu sendiri dan
oleh penguji sehingga ini disebut triangulasi
karena kesimpulan yang di ambil bukan
kesimpulan sepihak melainkan kesimpulan
dari beberapa pihak.

Instrumen Penelitian Bagaimana

menurut bapak cara kerja dvara

(cakkhudvara, sotadvara, ghanadvara,
jivha dvara, dan kayadvara sebagai usaha
melatih keseimbangan batin dan perbuatan
benar

Bagaimana  raksi  masyarakat
setelah melihat berbagai objek yang
dilihat, dirasakan, disentuh, didengar ?

Bagaimana pengembangan metta
(cinta kasih), karuna (belas kasih), mudita
(rasa simpati) masyarakat sebagai bentuk
latihan memperoleh keseimbangan batin
dan perbuatan benar?

Bagaimana dampak yang diterima
oleh masyarakat jika memiliki sifat Lobha
dosa moha?

Bagaimana dampak yang diterima
oleh masyarakat jika mengembangkan
sifat alobha, adosa, dan amoha

Proses panca dvara yaitu mata,
telinga, hidung, lidah, dan jasimi dalam
merespon objek yang ditangkap yang
kemudian diperiksa dengan keseimbangan
batin yang netral. Keseimbangan batin yang
netral dalam hal ini adalah mata (cakkhu)
melihat benda dengan apa adanya.
Kemudian telinga (sota) akan mendengar
suara dengan tanpa adanya. Demikian
dengan hidung (ghana) akan mencium bau
dengan apa adanya. Selanjutnya lidah (jihva)
akan mengecap rasa yang diterima dengan
apa adanya. Badan jasmani (kaya) akan
merasakan sentuhan dengan apa adanya.
Panca dvara yang menerima dan memeriksa
objek tersebut kemudian akan mendapat
stimulus dari pikiran dengan keseimbangan
batin (upekkha). Hal tersebut selaras dengan
yang disampaikan oleh Pandit J. Kaharudin,
(2005: 359) yang menjelaskan bawha panca
dvara terdiri dari pintu mata (cakkhu dvara),
pintu telinga (sota dvara), pintu (ghana
dvara) lidah (jivha dvara), dan jasmani
(kaya dvara).

Manusia pada umumnya memiliki
lima alat indra untuk sebagai media untuk
menerima objek dari luar. Teori dalam
ajaran buddha menjelaskan bahwa ada enam
indra yang berupa fisik dan non fisik. Indra
fisik terdiri dari mata, hidung, telinga, lidah,
dan jasmani. Indra tersebut akan menerima
objek dari luar yang berupa benda, bau,
suara, rasa, dan sentuhan. Sedangkan

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya



Jurnal Agama Buddha dan limu Pengetahuan

49

dalam dalam ajaran buddha masih ada satu
lagi indra yang berupa pikiran. Indra-indra
tersebut saling berhubungan antara satu
dengan yang lainnya sehing dalam
bekerjanya akan menjadi sebab dan akibat.
Proses kesadaran yang terjadi pada indra
dari setiap citta diukur dengan tiga tahap
yaitu ada  kemunculan  (uppada)
keberlangsungan (thiti) padam (bhanga)
(Mehm Tin Mon, 2014: 161).

Asal mula dari kondisi demikian
adalah adanya kesadaran mata yang disertai
perasaan netral. Kesadaran telinga yang
disertai perasaan netral. Kesadaran hidung
yang disertai perasaan netral. Kesadaran
lidah yang disertai perasaan netral.
Kesadaran tubuh yang disertai perasaan
tidak menyenangkan. Kesadaran penerima
yang disertai perasaan netral. Kesadaran
investigasi/penyelidik yang disertai perasaan
netral. (Sikkhananda, 2011, p22).

Melalui usaha yang demikian maka
seseorang sudah melakukan kontrol terhadap
objek yang diterima sehingga orang hanya
melihat apa adanya dari gambar yang ada.
Berbeda apabila seseorang menilai gambar
tersebut dengan menambahkan suatu
deskripsi yang belum tentu kondisi tersebut
apa adanya. Hal tersebut menjadi kurang
baik dikarenakan pada saat memberikan
gambaran atau diskripsi orang sudah
dipengaruhi  keadaan-keadaan  tertentu
misalnya orang sedang memiliki
keserakahan (lobha) atau yang lainnya.
Artinya dengan adanya kontrol yang baik
seseorang melakukan usaha untuk melatih
keseimbangan batin. Keseimbangan batin
yang dimaksud adalah perasaan netral. Hal
tersebut dikarenakan pada saat perasaan
yang netral memiliki sifat yang tidak
memihak pada kondisi apapun. Kondisi ini
merupakan kondisi yang sifatnya positif atau
negatif. Sifat positif merupakan sifat
manusia yang diikuti oleh hal yang tidak
serakah (alobha), tidak membenci (adosa),
dan tidak memiliki kebodohan batin
(amoha). Sedangkan sifat yang negatif
merupakan sikap yang dikuti oleh
keserakahan (lobha), kebencian (dosa), dan
kebodohan batin (moha).

Selanjutnya  setelah  seseorang
mengontrol objek yang diterima oleh panca
dvara harus memiliki pengendalian diri yang
baik. Pengendalian diri yang baik harus
diawali dengan menjalankan sila dalam
kehidupan  sehari-hari.  Seperti  yang
dijelaskan oleh Pandit J Kaharudin untuk
menjadi ahli dalam vinaya seseorang harus
mahir dalam uposattha. Hal tersebut
menunjukkan bahwa harus ada hal yang
dilakukan oleh manusia agar memiliki
pengendalian. Salah satu yang harus
dilakukan adalah dengan menjalankan
delapan sila. Berlatih menjalankan sila.
Melalui kedisiplin dalam melaksanakan sila
tersebut orang akan dapat mengendapkan
tingkat  keserakahan, kebencian dan
kebodohan batin. Artinya bahwa seseorang
harus mengendalikan seluruh prilaku dalam
kehidupan di lingkungan masyarakat umat
Buddha Kecamatan Kaloran Kabupaten
Temanggung Jawa Tengah.

Pengendalian prilaku dalam
kehidupan di lingkungan masyarakat umat
Buddha Kecamatan Kaloran Kabupaten
Temanggung Jawa Tengah bukan menjadi
hal mudah untuk dilakukan. Hal tersebut
dikarenakan ada pengaruh dari lingkungan
masyarakat sekitar maupun dari masyarakat.
pengaruh tersebut biasanya berkaitan erat
dengan kondiri tertentu. Sebagai salah satu
contoh pada saat orang mendengarkan berita
tentang sanak keluarga yang difitnah
terkadang seseorang terpengaruh dan ikut
menyebarluaskan berita tersebut. Kondisi
demikian harus dikurangi bahkan harus
dihilangkan agar seseorang tidak memiliki
kebencian kepada orang yang diberitakan.
Hal demikian sangat sering terjadi
dilingkungan masyarakat sehingga ada
masyarakat yang saling bermusuhan. Dalam
hal ini kesabaran harus dimiliki dan dilatih
oleh umat agar tidak terpengaruh untuk
membeci tetapi hanya melihat sebagaimana
adanya apa yang telah didengar.

Latihan moralitas bagi umat
Buddha Kecamatan Kaloran Kabupaten
TemanggungJawaTengahsangatdiperlukan
untuk membentuk keseimbangan batin.
Hal tersebut dikarenakan moralitas atau
tingkah laku dan etika menjadi dasar yang

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



50

Volume VI No. 1 September 2019

harus dimiliki oleh seseorang agar batin
yang dimiliki menjadi seimbang. Buddha
mengajarkan bahwa dalam kehidupan
sehari-hari umat buddha seharusnya selalu
melatih kedisiplinan dalam menjalankan
sila. Sebagai latihan yang dasar umat
Buddha Kecamatan Kaloran Kabupaten
Temanggung  Jawa  Tengah harus
menjalankan pancasila buddhis dalam
kehidupan sehari-hari. Pancasila buddhis
terdiri dari latihan untuk tidak melakukan
pembunuhan, latihan untuk tidak melakukan
pencurian, tidak melakukan tindakan yang
asusila, tidak melakukan kebohongan atau
berbicara yang tidak benar.

Moralitas tersebut menjadi dasar
awal yang harus dilakukan oleh umat
Buddha Kecamatan Kaloran Kabupaten
Temanggung Jawa Tengah. Setelah itu baru
latihan moralitas yang lebih tinggi yaitu
delapan sila yang wajib dilakukan oleh umat
buddha. seseuai dengan tradisi yang
dilakukan oleh umat Buddha Kecamatan
Kaloran Kabupaten Temanggung Jawa
Tengah harus melaksanakan pelatihan sila
empat kali dalam sebulan. Tujuan dalam
pelatihan moralitas tersebut adalah agar
umat  Buddha  Kecamatan  Kaloran
Kabupaten Temanggung Jawa Tengah tidak
melakukan perbuatan-perbuatan yang tidak
benar. Untuk mencapai hal tersebut
dibutuhkan kewaspadaan pada panca dvara
dan objek yang diterima oleh indra. Hal
tersebut dibutuhkan karena sifat dari objek
dapat mempengaruhi menjadi negatif.

Praktik sila mengajarkan umat
Buddha Kecamatan Kaloran Kabupaten
Temanggung Jawa Tengah untuk selalu
berbuat baik. Melalui praktik sila tersebut
dapat digunakan oleh umat Buddha
Kecamatan Kaloran Kabupaten
Temanggung Jawa Tengah sebagai dasar
melakukan samdhi untuk ketenangan
batin. Dengan ketenangan batin yang
sudah dimiliki maka umat buddha dapat
memiliki keseimbangan batin. Selanjutnya
harus melakukan pengembangan-
pengembangan kesadaran pikiran atau
proses berfikir yang disebut sebagi vitthi.

Perbuatan benar merupakan

perbuatan yang tidak melanggar dari norma

atau etika. Kategori perbuatan benar dalam
ajaran buddha adalah tidak melakukan
pembunuhan (panatipata) kepada semua
makhluk. Tidak melakukan pencurian dalam
bentuk apapun (adinadana), dan tidak
melakukan perzinaan (kamesumicara). Cara
yang harus dilakukan oleh umat buddha
masyarakat Kecamatan Kaloran Kabupaten
Temanggung agar memiliki perbuatan benar
adalah dengan mengendalikan moralitas.
Pengendalian moralitas ini dapat dilatih
dengan melaksanakan meditasi.

Melalui  meditasi umat akan
melakukan pengikisan pada perbuatan-
perbuatan yang tidak benar. Hal tersebut
dapat dilakukan dengan cara
mengembangkan cinta kasih yang universal
kepada semua makhluk (metta).
Pengembangan ini akan berfungsi untuk
menekan kebencian yang terdapat dalam diri
manusia. Pengembangan selanjutnya adalah
dengan mengembangkan sifat welas asih
(karuna) dengan  pengembangan ini
seseorang akan berfungsi untuk menekan
keserakahan yang terdapat dalam manusia.
Sedangkan untuk pengembangan
selanjutnya adalah rasa simpati (mudita)
akan menekan kebodohan yang melekat
pada diri manusia. Dengan pengembangan
sifat-sifat tersebut orang akan memiliki
keseimbangan batin.

Berdasarkan pada pembahasan hasil
penelitian ini dapat disimpulkan sebagai
berikut: Mengkondisikan Panca dvara
dalam hal yang positif akan berdampak pada
hal yang positif dengan cara selalu
mengontrol dan menyadari setiap objek
yang diterima oleh pintu indra. Pengedalian
prilaku  seseorang dalam  kehidupan
bermasyarakat Kewaspadaan dan kesabaran
dalam menjaga objek terima oleh indra.
Pelatihan sila untuk meningkatkan moralitas
yang baik.

Daftar Pustaka

Ashin Kundalabhivamsa, 2000. Kehidupan
mulia ini This noble life.
Tangerang Vihara Padumuttara

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya



Jurnal Agama Buddha dan limu Pengetahuan

51

Bodhi, 2011. Kumpulan Kotbah sang
Buddha dari Konon Pali.Jakarta.
DhammaCitta.

Cornelis Wowor. (2005). Pandangan Sosial
Agama Buddha. Vihara Tanah
Putih, Semarang.

Dhammadiro, 2005. Pustaka Dhammapada
Pali-Indonesia Sangha Theravada
Indonesia. Jakarta.Sangha

theravada Indonesia

Dhammasiri, 2015. Karma dan Kelahiran
Kembali. Landasan Filsafat Moral
Agama Buddha. Jakarta

Ferry Chu, 2010. Komentar Anattalakkhana
Sutta Malukyaputta sutta Ariyavasa
Sutta. Jakarta. Dhammacittapress.
Trj. Ven Mahasi Sayadaw. 1993.
Ariyavasa sutta. Yangon.

Herdiansyah, Haris. 2010. Metodologi
Penelitian Kuantitatif. Jakarta:
Salemba

J. Effendie Tanumihardja, Sapardi, Heryno.
2016. Buku ajar mata kuliah wajib
umum Pendidikan Agama Buddha.
Jakarta.Direktorat Jenderal
Pembelajaran dan Kemahasiswaan
Kementerian Riset, Teknologi, dan
Pendidikan ~ Tinggi  Republik
Indonesia.

Jurnal llmiah Media Processor Vol.9
No.2, Juni 2014 ISSN 1907-6738.
Program StudiTeknik informatika,
STIKOM DinamikaBangsa Jambi
JI. JendralSudirman, Thehok -
Jambi

Lanny Anggawati, Wena Cintiawati. 1999.
Sutta Nipata Kitab Suci Agama Buddha.
Trj. The sutta Nipata.

Klaten. Vihara Bodhivamsa.

Moleong, Lexy J. 2013. Metodologi
Penelitian Kualitatif. Bandung: PT.
Remaja Rosdakarya.

Nasution, M.A. 1996. Metode Penelitian
Naturalistik Kualitatif. Bandung:,
Transito.

Nyanaponika. 2005. Empat Keadaan

Batin Luhur Perenungan Terhadap
Cinta Kasih, Welas Asih Turut

Bahagia, dan Keseimbangan Batin.

Yogyakarta. Vidyasena Production
Vihara Vidyaloka.

Mehm Tin Mon, 2014. The Esense Of
Buddha Abhidhamma. Yayasan
Hadaya Vatthu. Jakarta

Sikkhananda, 2011. Dasar-Dasar

Abhidhamma Citta dan Cetasika
(Kesadaran dan faktor mental
Dipersembahkan sebagai Dana

Dhamma. Hmawbi, Myanmar.
Chanmyay Yeiktha Meditation
Center.

Henry K.L dan Agus Wiyono. 2000. Sang
Buddha Dan Ajaran-Nya Bagian I.
Trj.Ven Narada Mahatera. Jakarta.
Yayasan Hadaya Vatthu.

Willy Yandi Wijaya, 2011. Perbuatan
Benar. Yogyakarta. Vidyasena
Production Vihara Vidyaloka.

Hendra Wijaya, 2013. Kitab Suci Agama

Buddha  Dhammapada  Syair
Kenbenaran.  Jakarta.Ehipassiko
Foundation.

Asosiasi Dosen & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat



52

Volume VI No. 1 September 201

Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya






