. NBI1FP

J'UVRN_HI. H_GH_‘MH‘_BUI]I]HH DAN ILMU.PENGETAHURN _

PEREMPUAN DAN BANTEN PERGULATAN STATUS DI TENGAH
ABRASI SIMBOLISME KEAGAMAAN PADA MASYARAKAT BALI

Oleh:
| Made Ariasa Giri', Ni Nyoman Lisna Handayani, I Putu Suardipa®
STAHN Mpu Kuturan Singaraja
tiyagiri@yahoo.com?, lisnahandayani201@gmail.com?, putu.suardipa@yahoo.com?

Abstrak

Tujuan khusus dari penelitian ini adalah mengembangkan model pewarisan jiwa kebangsaan
dikalangan generasi Perempuan, khususnya kalangan masyarakat di Kabupaten Buleleng dalam
upaya transformasi nilai-nilai keagamaan dan pembagian tanggungjawab pelaksanaan dan
pembangunan keagamaan. Penelitian ini akan dilakukan di Kabupaten Buleleng. Sampel penelitian
terdiri dari: para Perempuan masyarakat Bali. Instrumen penelitian menggunakan: lembar
observasi, pedoman wawancara, kuisioner, studi dokumentasi. Penelitian ini merupakan penelitian
pengembangan yang memadukan model Borg dan Gall dengan model Miles dan Huberman.
Keseluruhan data penelitian akan dianalisis dengan menggunakan teknis analisis lintas situs,
deskripsi rinci, explanation participatory appraisal (EPA), dan SMART. Penelitian ini akan
dilakukan selama 1 Tahun (2020), dimana produk yang dihasilkan sebagai berikut: (1) profil
wawasan dan nilai keagamaan, (2) model pemberdayaan peranan Perempuan dan banten dalam
upaya transformasi nilai-nilai keagamaan dan pembagian tanggungjawab pelaksanaan dan
pembangunan keagamaan yang valid, praktis, dan siap pakai, (3) artikel ilmiah, dan (4) laporan
penelitian.

Kata kunci: Perempuan, banten, nilai keagamaan.

Abstract

The specific objective of this research is to develop a model of the inheritance of a national spirit
among generations of women, especially among the people in Buleleng Regency in an effort to
transform religious values and share responsibility for the implementation and development of
religion. This research will be conducted in Buleleng Regency. The research sample consisted of:
Balinese women. The research instrument used: observation sheets, interview guidelines,
questionnaires, documentary studies. This research is a development research that combines the
Borg and Gall model with the Miles and Huberman model. All research data will be analyzed using
cross-site analysis techniques, detailed descriptions, explanation of participatory appraisal (EPA),
and SMART. This research will be conducted for 1 year (2020), in which the resulting products are
as follows: (1) a profile of religious insights and values, (2) a model of empowering the role of
women and offerings in an effort to transform religious values and share responsibility for religious
implementation and development. valid, practical, and ready to use, (3) scientific articles, and (4)
research reports.

Keywords: women, offerings, religious values.

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 26


mailto:tiyagiri@yahoo.com
mailto:lisnahandayani201@gmail.com1
mailto:putu.suardipa@yahoo.com

Jurnal Agama Buddha dan limu Pengetahuan Volume. 6 No. 2 Tahun 2020

PENDAHULUAN

Saat ini, telah terjadi abrasi pemakna-
an terhadap eksistensi banten dalam sebuah
ritual Hindu. Kondisi ini mengakibatkan
munculnya phenomena bahwa upacara telah
menjadi semacam retret buta, sekadar lewat,
panggilan beryajna semata dihantui rasa takut,
takut kena pongor, kena kutuk leluhur.
Ketakutan macam ini membuat orang berhenti
pada alat, berhenti pada sarana. Dan upacara
pun menjadi semacam tujuan, tidak lagi
dipandang sebagai sebagai jalan memerdeka-
kan diri.

Bagi  masyarakat Hindu  Bali,
Perempuan diberikan seperangkat posisi yang
teramat agung dalam kaitannya dengan ritual
keagamaan, seperti: pengharum keluarga,
penyelemat suami di hadapan sang pencipta,
dan ahlinya ritual keagamaan. Bilamana tidak
ada Perempuan dalam senuah keluarga,
diyakini bahwa pelaksanaan ritual keagamaan
akan megalami kemadegan secara total.
Kenapa demikian?, karena selama ini
pelaksanaan (mempersiapkan, melaksanakan,
dan menindaklanjuti) ritual keagamaan dalam
keluarga identik  dengan  Perempuan.
Perempuanlah yang memainkan peran untuk
keseluruhan ritual tersebut.

Di dalam rumah tangga, perempuan
yang paling lazim menghaturkan banten di
setiap bangunan dari tempat-tempat suci,
seperti di sanggah, merajan dan plangkiran.
Di pura, mulai dari tingkat merajan, pura
banjar, pura desa, hingga pura kahyangan
jagat, kaum perempuan inilah  yang
menjunjung banten, lanjut menghaturkan di
bangunan-bangunan yang disucikan tersebut
(Sarad, 2008). Kaum perempuan kembali
menjunjung banten pulang, seusai ritual
digelar, hingga akhirnya di-lebar (dinikmati
oleh keluarga). Hulu hilir rangkaian banten
dalam peradaban manusia Bali ditopang
sepenuhnya oleh kaum perempuan.

Peran lelaki praktis sangat kecil,
paling sebatas menyediakan bahan baku
berupa janur dan alokasi anggaran untuk
membeli buah atau perlengkapan banten
lainnya (Surpha, 2003). Merupakan sebuah
kebenaran, bilamana ada yang mengatakan
bahwa: banten itu merupakan peradaban
perempuan Bali, karena perempuanlah yang

sebenarnya menjadi tiang peradaban manusia
Bali itu (Bagus, 2001).

Ada, memang, lelaki Bali mampu
membuat banten, tapi jumlah mereka tidak
terlalu banyak. Ada pula lelaki Bali yang
fasih  berbicara perihal banten, lihai
menuturkan makna falsafah bebantenan,
namun kebanyakan hanya jago bertutur kata,
tidak bisa meringgit janur menjadi jejahitan,
(memotong dan merangkai janur dan daun
sehingga menjadi banten) tak kuasa nanding
banten. Pendeta-pendeta pria Bali, pemangku,
rata-rata hafal menyebut beragam jenis
banten, tapi hanya satu-dua sanggup nanding
banten—meskipun sangat pintar nganteb
hingga muput berbagai jenjang dan jenis
upacara. Tak berlebihan bila kalangan
pendukung fanatik tradisi Bali gundah
manakala generasi-generasi baru perempuan
Bali Kkini, kian sedikit yang menekuni seluk-
beluk banten. Dalam tayangan televisi lokal
di Bali, seorang pendharmawacana bahkan
berucap, ‘“Peradaban Bali bakal hilang, pun
banten hilang.” Kalangan ini cemas mengira-
ngira gejala laten yang kian nyata, yaitu:
mejejahitan dan nanding banten menjadi
momok bagi sebagian putri-putri  Bali.
Tinimbang membuat langsung, lebih mudah
membeli saja banten. Meskipun mahal, tapi
praktis, mudah, dan cepat. Tapi, benarkah
peradaban Bali bakal punah berbanding lurus
dengan kian berkurangnya keterampilan dan
jumlah Perempuan Bali menekuni
bebantenan?. Jawaban atas pertanyaan ini
sama saja kaburnya dengan pertanyaan,
semakin kukuh-tangguhkah peradaban Bali
dengan semakin semaraknya pergelaran
upacara dengan bebantenan?. Spekulasi ini
bisa jadi terlalu berlebihan bila banten
dimaknai sebatas simbol benda, bukan
pertumbuhan kesatuan rohani di dalam diri.

Sebagai sarana, banten niscaya bukan
tunggal atau satu-satunya. Banten juga bukan
sesuatu  yang  bersifat  final.  Pada
perjalanannya, tentu ada beberapa kesalahan
atau kealpaan dengan banten, sepanjang
disadani bahwa hal itu bukan sebagai tujuan
puncak kulmitiasi pencapaian pendakian dari
makna  kerohanian. Layaknya  insan
pembelajar di  sekolah, pria maupun
penempuan, sepatutnya semua mengalami
naik kelas. Seperti pohon, terus bertumbuh:

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 27



Jurnal Agama Buddha dan limu Pengetahuan Volume. 6 No. 2 Tahun 2020

makin lama akar-akarnya menjadi semakin
kuat menghujam ke Bumi, sosok pohon yang
tinggi, dan cecabang pun kian luas dan tinggi
meraih  puncak pbah langit, sekaligus
mengaydmi, merindangi. Dengan begitu.
bunga dan buah kian ranum. Tanpa
pertumbuhan, berarti pohon kian meranggas.

Adakah pohon peradaban Bali kini
telah kian meranggas manakala &kar
Kesadaran, kecerahan pilcin dan pemikiran
generasi barn kini takjua tumbuh mekar
dengan tetap digunakan ukuran-ukuran tradisi
lama?. Atau justru sedang berupaya mencela,
mencari celah sinar fajar kesadaran baru,
lewat penyikapan kritis kaum putri-putri Bali
terhadap tradisi yang abadi disadari generasi
tua?. Adakah ia tetap memakai banten,
menggelar upacara Eka Dasa Rudra nan
megah di kaki Gunung Agung? Benarkah
temali peradaban spiritual Bali itu cuma
banten? Apakah tanpa banten Hindu Bali
ditakdirkan menuai badai sandyakala?.
Ataukah ia akan menjadi agama yang
diperbarui terus menerus sesuai Semangat
zaman?. Pertanyaan ini kerap menggoda,
manakala melihat generasi baru Bali tidak lagi
mengerti banten yang rumit dan jelimet itu.
Berhadapan dengan banten, orang Bali pun
ditakdirkan menjadi juri di rumah sendiri,
hanya sebagai penonton. Nyatanya, bagi
generasi Kkini, banten indah dilihat, namun
susah dipahami.

Tidak gampang menemukan jawaban
atas sejumlah pertanyaan tadi. Fakta lapangan
malah kian menyodorkan fenomena buram,
beringsut, dan Kketeter. Toh tidak banyak
generasi Bali kini sangkil membuat banten,
apalagi hendak dihayati dalam praktek.
Cobalah bertanya pada ibu muda Bali, usia
empat puluhan! Apakah mereka memahami
banten secara utuh? Jawaban mereka cuma
pendek: tidak mengerti.

Ketidak mengertian itu dikondisikan
sejumlah hal, yaitu:. Pertama, banyak dari
ibu-ibu muda itu tidak lagi dibesarkan dalam
lingkungan keluarga yang kerap membuat
banten. Membeli adalah cara yang ditempuh
saban ada upacara. Kedua, rata-rata ibu-ibu
muda kini dibesarkan dalam kultur dunia
modern, di didik dalam pendidikan modern
yang jarang bersentuhan dengan banten,
dengan begitu pola pikir mereka dikondisikan

jadi pragmatis. Ketiga, tidak banyak keluarga
di Bali kini sempat melakukan edukasi dasar
tentang arti penting banten, alasannya: tidak
dimengerti dan sulit. Kendati demikian,
banten toh bisa dibeli, jadi tidak perlu susah-
susah.  Pemahaman dan  keterampilan
membuat banten pun dimonopoli jagoan-
jagoan perorangan yang diwariskan turun-
temurun, dikuasai secara tradisi. Kondisi ini
memunculkan sejumlah masalah, kian sedikit
orang Bali mengerti banten.

PEMBAHASAN

Banten sebagai sarana upakara yadnya
dalam bentuk yang paling kecil dan paling
mudah dibuat adalah canang. Setidaknya
seorang anak kecil dalam keluarga Hindu
yang pertama dikenal sebagai sarana upakara
yadnya adalah canang. Selanjutnya penulis
akan membatasi jenis banten yang dimaksud
dalam tulisan ini, dalam bentuk paling
sederhana yaitu ‘canang’ Setiap Purnama dan
Tilem anak anak dari sekolah dasar hingga
sekolah menengah atas diharuskan membawa
sebuah canang ke sekolah dengan harapan
selain untuk yadnya juga dapat menegakkan
ajaran Hindu di Bali serta mempertebal rasa
keimanan dalam diri siswa. Namun
tanyakanlah pada mereka berapa anak yang
membuat sendiri canang yang dibawanya.
Hanya segelintir saja, sedangkan sisanya
membeli.

Tidak salah memang, karena dengan
membeli atau membuat sendiri
persembahyangan akan tetap berlangsung.
Tapi bagaimana dengan kwalitas keimanan
mereka terhadap Tuhan apakah sama antara
anak yang membeli ‘canang’ dan anak yang
membuat ‘canang’? Bagaimana dengan rasa
memiliki mereka terhadap agamanya sendiri?
dan bagaimana dengan kelestarian budaya
Bali? Seperti disebutkan sebelumnya dalam
pembuatan sebuah ‘banten’ diperlukan syarat
syarat khusus seperti membersihkan badan,
berpakaian rapi, mengikat rambut dan hal lain
saat seseorang membuat ‘banten’ atau
menyiapkan sarana upakara yadnya. Hal ini
mempunyai makna yang sangat dalam, bahwa
ketika kita sudah meniatkan hati dan pikiran
untuk mengadakan upakara yadnya bahkan
dalam membuat sarananya hati dan pikiran
sudah disucikan dan sudah terfokus dengan

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 28



Jurnal Agama Buddha dan limu Pengetahuan Volume. 6 No. 2 Tahun 2020

tujuan dari yadnya yang akan
diselenggarakan. Dengan kata lain “rasa”
yang ditimbulkan dari membuat ‘banten’
sendiri lalu menjadikannya persembahan
kepada Tuhan akan berbeda dari pada saat
seseorangnya membeli ‘banten’ dari seorang
tukang banten. “Rasa” itulah yang kemudian
membuat iman seseorang terhadap Tuhan nya
akan semakin kuat.

Dengan meningkatnya iman dan takwa
kepada Tuhan maka rasa memiliki dan
penghargaan terhadap agama sendiri juga
akan meningkat. Sehingga ekspansi dari
kepercayaan dan agama lain akan dapat
dibendung. Seseorang umat Hindu tidak akan
dengan mudah menyerahkan keimanannya
kepada keyakinan yang berbeda yang
seringkali datang dengan iming iming
peningkatan ekonomi. Selain itu masyarakat
Bali yang sebagian  perekonomiannya
digerakkan dari sektor pariwisata harus
menyadari betul bahwa wisatawan yang
datang ke Bali karena dua hal yang menarik
dari tanah Bali ini yaitu keindahan alam
terutama pantainya dan budayanya. Budaya
Bali sangat erat kaitannya dengan ajaran
Hindu yang menjadi kepercayaan yang
dominan di Bali ini termasuk salah satunya
adalah pembuatan upakara yadnya. Hal ini
harus ditanamkan sejak kecil, sehingga
masyarakat Bali tidak tergerus dengan budaya
asing yang masuk sangat deras di Bali. Selain
itu menanamkan kebiasaan membuat ‘banten’
sejak kecil akan membentengi seseorang dari
budaya asing yang terkadang tidak sesuai
dengan adat istiadat bangsa Indonesia
umumnya dan Bali khususnya.

Naya (2005) menyatakan bahwa
dalam konsep kemasyarakat Hindu Bali,
perempuan merupakan ajang penyimpanan
kekuatan Tuhan itu sama sekali tidak lebih
rendah (daripada pria). Hal ini disebabkan
karena betapa saratnya sifat perempuan itu
dengan ketabahan, kesabaran, dan kasih yang
murni, dan kemampuan mereka untuk
mengendalikan diri jarang dapat disamai oleh
pria. Pada konsep ideal ke-Hinduan,
perempuan merupakan  teladan dan
pembimbing dalam mcnempuh kehidupan
rohani, karena kasih yang murni dan tidak
mementingkan diri sendiri rnerupakan sifat
bawaan dalam diri perempuan, sehingga ia

dapat menghadirkan kenyamanan hidup bagi
laki-laki. Menurut Bawa (2005), pada
masyarakat Bali, perempuan yang
berpengetahuan, berbudaya, diikat dengan
kasih, dan selalu waspada mempertimbangkan
apakah perkataan dan perbuatannya sudah
selaras dengan dharma, dan perempuan
semacam itu merupakan Dewi Laksmi, Dewi
Kekayaan, yang membawa kegembiraan dan
keberuntungan bagi rumah tangganya, yakni
rumah tempat suami dan istri terikat satu
sama lain oleh cinta yang suci, tempat
keduanya asyik ~membaca  buku-buku
santapan rohani, tempat nama Tuhan selalu
dinyanyikan dan kemuliaan-Nya selalu
dikenang, rumah tangga semacan itu benar-
benar merupakan persemayaman Tuhan.

Ceritra  Ramayana  mengisahkan
kesetiaan dan kejujuran Dewi Sita (istri
Rama) dengan jiwa besar dan ikhlas untuk
mendampingi suaminya dalam pengasingan
selama 12 tahun di hutan. Demikian juga
keadilan dan kesetiaan Dewi Drupadi dalam
mendampingi pendawa lima sehingga tercipta
kerukunan dan saling menghormati antar
saudaranya (Pudja,1987).

Dalam ajaran agama Hindu banyak
kita jumpai istilah seperti Dewa Dewi,
Semara Ratih, Purusa Pradana, Lingga Yoni
yang menggambarkan pria dan perempuan.
Hal ini menunjukkan bukti bahwa kaum pria
dan perempuan atau suami dan istri sebagai
“loroning atunggal ” yaitu dua unsur yang
berbeda, tetapi merupakan satu kesatuan yang
utuh  dalam kehidupan keluarga atau
masyarakat Hindu.

Dalam kitab suci Manawa Dharma Sastra
diterapkan bahwa :

“Pantra dan hitrayar lalu na wiccso,

stidharmatah, tayarhimata pitaran

sambutan tasya Dehitah “
Artinya :
Tidak ada perbedaan antara putra
anak laki dengan anak perempuan
yang diangkat statusnya. Baik yang
berhubungan dengan masalah duniawi
ataupun masalah kewajiban suci,
karena bagi ayah dan ibu mereka lahir
dari badan yang sama (Pudja dan

Sudharta ,1973)

Kutipan tersebut diatas memberikan
penjelasan bahwa kedudukan perempuan dan

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 29



Jurnal Agama Buddha dan limu Pengetahuan Volume. 6 No. 2 Tahun 2020

pria sama di dalam masyarakat Hindu
terlebih lebih di dalam kegiatan yadnya
(korban suci)sebagian besar pelaksanaannya
dilakukan oleh kaum perempuan.

Selanjutnya dalam menentukan maju
mundurnya suatu  kehidupan  keluarga,
masyarakat  dan negara, kedudukan
perempuan sering dipakai takaran atau tolok
ukur. Sebagaimana dicantumkan dalam
Bhagawadgita, bab | sloka 41 dan 42 sebagai
berikut:

- Adharmabhibhatwat Krisna,

pradusyanti kulastriyah, strisu dustasu
warsneya, yayale varnasamkarah.
Artinya:
Bila adharma berkecamuk oh Krisna,
perempuan-perempuan jadi tidak suci
dan bila perempuan-perempuan sudah
tidak suci lagi aturan tentang warna
jadi tidak tentu (moral kasta jadi
campur aduk)

- Sakhoro narahayani wa, kulaghanam
kulasya ca, patanti pitaro hyesam,
luptapindodakakriyah.

Artinya:

Keruntuhan moral perempuan akan

membawa keruntuhan keluarga, serta

arwah nenek moyang akan jatuh ke
neraka, dan semua sesajen, air dan
makanan yang dipersembahkan tiada

berguna baginya (Pudja, 1983).

Memperhatikan ayat-ayat tersebut di
atas tampak jelas bahwa kedudukan
perempuan  sangat  menentukan  maju
mundurnya kehidupan keluarga, masyarakat
dan negara. Perempuan juga berperan dalam
menentukan tegaknya hukum kebenaran
(dharma) dan adat istiadat (dresta) suatu
masyarakat dan bangsa. Dapat pula dikatakan
bahwa agama Hindu memandang kaum
perempuan dengan kaum pria mempunyai
kedudukan yang sama baik dalam iman dan
awal maupun dalam pekerjaan, kecuali dalam
pembagian ~ warisan  mengikuti  sistem
kekerabatan patrilinasi yang berlaku vyaitu
hanya melihat dari garis keturunan purusha
(laki-laki) (Oka Ariani, 1986).

Perempuan  Bali  tidak  berhak
mendapat warisan dalam harta kekayaan
seperti tanah (tanah pertanian dan tanah
perkarangan untuk tempat tinggal), barang
pusaka, dan sebagainya dari orang tua kecuali

perempuan yang berstatus sentana rajeg
artinya jika suatu keluarga hanya mempunyai
anak perempuan (satu atau lebih), maka anak
perempuan atau salah satu dari anak
perempuan itu diangkat status yuridisnya
dilangsungkan dengan perkawinan Nyeburin.
Artinya pengantin perempuan inilah yang
disebut dengan Sentana Rajeg, sedang
pengantin pria disebut dengan Sentana
Nyeburin (Astiti, 1981).

Dalam  perkawinan  pria  dan
perempuan Bali sebagai suami wajib dalam
mengemudikan keluarga atau rumah tangga.
Suami berkedudukan sebagai kepala rumah
tangga, bertanggung jawab dan berkewajiban
mengatur dan menata pemannfaatan kekayaan
material untuk kepentingan kehidupan rumah
tangganya. Disamping itu istri  juga
berkewajiban melakukan tugas-tugas rumah
tangga, membantu suami mencari nafkah
dalam menunjang ekonomi rumah tangga
mereka, karena bekerja merupakan dharma
(susila) dan kewajiban. Wck (1978) dalam
Sudarta (1987) mengemukakan, bahwa
dharma sajapun kita berjumpa dengan orang-
orang dipasar maupun di tempat-tempat lain
perempuan selalu sibuk melakukan pekerjaan.

Keuletan perempuan Bali di dalam
bekerja disamping didasarkan atas Dharma,
juga dipengaruhi oleh kedudukan dan
perlakuan dari sistem kekerabatan patrilineal
yang menguntungkan pihak pria, dan peluang
bekerja pada jasa pariwisata, apabila
perempuan Bali yang sudah menikah
kemudian oleh suatus ebab akhirnya cerai
maka akan lebih petaka lagi karena hak di
rumah asal hilang, kecuali harta yang
diperoleh bersama selama perkawinan. Akibat
dari sistem kekerabatan inilah perempuan Bali
bekerja terus untuk bisa mendapatkan tempat
di pihak keluargaa laki-laki.

Dalam hubungan dengan bekerja
mencari nafkah tersebut walau terus harus
keluar batas/kelurahan atau ke kota,
perempuan Bali tidka boleh dan tidak bisa
melepaskan tugasnya di rumah (di desa asal).
Karena aktivitas perempuan Bali di desa
sangat beragam dari pekerjaan di rumah
tangga sampai ikut bermasyarakat misal:
gotong-royong tradisional yang diistilahkan
dengan ngopin, medelokan (layat), ngayah
(gotong royong membuat sesajen di pura) dan

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 30



Jurnal Agama Buddha dan limu Pengetahuan Volume. 6 No. 2 Tahun 2020

kegiatan masyarakat lain yang bersifat adat,
banyak dikerjakan oleh perempuan. Hal ini
pulalah ~ yang  menyebabkan  banyak
perempuan Bali yang sudah bekerja
melakukan pekerjaan dengan ngelaju (ulang-
alik) karena pekerjaan dan kewajiban di desa
tidak bisa ditinggalkan.

Dalam ajaran Istri Sasana (peraturan
tentang kehidupan perempuan menurut agama
Hindu) disebutkan bahwa ada dua kelompok
tugas dan kewajiban perempuan yaitu masa
Brahmacari dan Grehasta. Masa Brahmacari
ialah tingkatan hidup manusia pada waktu
menuntut ilmu pengetahuan atau hidup
berguru. Sedangkan Grehasta adalah masa
hidup berumah tangga (O.D.P Sihombing,
dalam Eny Hanah, 1990).

Tugas pokok seorang perempuan
(anak perempuan) pada masa Brahmacari
ialah mencari pengetahuan dan ketrampilan
serta memupuk kematangan jiwa dengan
mendalami ajaran suci agama. Dalam lontar
Putra Sesana lampiran 2-3 dikemukan sebagai
berikut:

Adapun ketika ~ masih muda

diutamakan untuk belajar, jangan lalai

dan  bimbang pikiran,  jangan
memikirkan hal-hal yang lain, kecuali
ilmu pengetahuan, sebab masa itu suci
bersih  pikiran si anak, belum
dipengaruhi oleh nafsu. Jika ulet
mengendalikan indria ia pada waktu
remaja, maka lenyaplah kekacauan

pikiran itu (Pudja Gede, 1987).

Perempuan Yyang terikat kepada
suaminya oleh cinta kasih benar-benar
merupakan sekuntum bunga langka yang
menebarkan keharuman (Rg.Weda, Sloka
XXI11-33). Selanjutnya dinyatakan pula bahwa
perempuan adalah permata yang
memancarkan cahayanya dalam Kkeluarga,
seorang istri yang memiliki kebajikan dan
keteladanan bagi anak dan suaminya, benar-
benar merupakan permata yang cemerlang di
mata dunia dan di hadapan Tuhan sebagai
penciptanya. Menurut Bagus (2001) ada
sejumlah sifa perempuan yang menempatkan
dirinya sebagai “dive” atau sinar bagi
kehidupan masyarakatnya, yaitu: sikap sopan,
kerendahan hati, ketabahan, dan bakti kepada
Tubhan, dimana semua itu merupakan

perhiasan yang sejati bagi perempuan dalam

tataran buidaya Hindu Bali.

Pada tataran budaya Bali, di rumah,
perempuan dihormati sebagai Dewi Laksmi,
sebaga pendamping dalam peziarahan menuju
Tuhan dan kesadara diri yang sejati, dan
sebagai pengharum rumah tangga (Bagus,
2001). Kebajikan dan kesucian merupakan
potensi ideal bagi setiap perempuan Hindu.
Melalui kekuatan yang berasal dari dalam
dirinya, dan keutamaan yang dimilikinya,
mereka dapat mencapai apa saja, karena
kebajikan dan kesucian merupakan mahkota
perempuan, dan disanalah keutamaan yang
paling terpuji pada perempuan dimata budaya
Hindu Bali. Manfaat yang ditimbulkan oleh
keberadaan da peran yang dimainkannya tidak
dapat dilukiskan, karena kesucian merupakan
napas kehidupan bagi perempuan. Dengan
kebajikan, kesucian, serta kekuatan yang
berasal dari semua itu, seorang perempuan
dapat  menyelamatkan  suaminya  dari
kehancuran  moral, namun terkadang
perempuan dihancurkan moralnya oleh laki-
laki (Naya, 2005; Bagus, 2001).

Mengacu pada profil ideal perempuan
dalam konstruk budaya Hindu Bali, dapat
disimpulkan beberapa  premis  yang
menyatakan demikian agung dan mulianya
eksistensi dan peranan perempuan, yaitu:

1. Kesopanan dan kerendahan hati sangat
penting bagi perempuan, kebajikan
merupakan perhiasannya yang tidak
ternilai.

2. Bila perempuan melanggar batas-batas
kesopanan, hal itu akan mendatangkan
berbagai bencana. Bahkan keagungan
sifat perempuan itu sendiri akan hancur.

3. Tanpa kesopanan dan kerendahan hati,
perempuan tidak memiliki keindahan dan
budaya.

4. Kerendahan hati, kemurnian pikiran, tata
krama, kesabaran, kelembutan hati,
dipadu dengan cita-cita yang luhur,
kepekaan, dan watak yang
menyenangkan serta ramah, gabungan
semua sifat tersebut adalah kesopanan
dan kerendahan hati.

5. Melalui bimbingan rasa kepatutan dalam
dirinya, perempuan yang sopan dan
rendah hati akan menjaga diri agar selalu
berada dalam batas.

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 31



Jurnal Agama Buddha dan limu Pengetahuan Volume. 6 No. 2 Tahun 2020

6. Perempuan secara otomatis akan tahu
mana tingkah laku yang pantas dan mana
yang tidak pantas. la hanya akan
berpegang teguh pada perbuatan dan
tingkah laku yang bijak.

7. Perempuan yang tidak  memiliki
kesopanan  dan  kerendahan  hati
merugikan kepentingan kaum perempuan
dan meruntuhkan kepribadiannya sendiri.

8. Tiadanya kesopanan dan kerendahan hati
membuat kehidupan kaum perempuan
menjadi sia-sia dan hampa walau
mungkin ia berprestasi dan sukses dalam
berbagai hal.

9. Kesopanan dan  kerendahan  hati
mengangkat perempuan menuju puncak
kesucian yang luhur.

10. Perempuan yang sopan dan rendah hati
memiliki wewenang baik di lingkungan
rumah tangganya sendiri maupun di
luarnya, dalam masyarakat maupun di
dunia damai (Rg.Wega, Sloka XX —
XXXI; Naya, 2005; Bagus, 2001)

SIMPULAN

Berdasarkan  keseluruhan  proses
penelitian, maka diperoleh beberapa hal
penting berkaitan dengan perempuan dan
banten pergulatan status di tengah abrasi
simbolisme keagamaan pada masyarakat Bali
sebagai simpulan dari penelitian ini, yaitu:

a. fungsi perempuan dan banten pergulatan
status di tengah abrasi simbolisme
keagamaan pada masyarakat Bali adalah
bersifat berkesinambungan yaitu: a. Peran
pokok seorang  perempuan  (anak
perempuan) pada masa Brahmacari ialah
mencari pengetahuan dan ketrampilan
serta memupuk kematangan jiwa dengan
mendalami ajaran suci agama. b. Peranan
perempuan setelah menginjak tingkat
grehasta (setelah berumah tangga) disini
lebih kompleks dan beragam. Perempuan
Bali juga mengenal lima tugas tersebut
yang disebut dengan Panca Dharma
Perempuan yaitu: 1. Perempuan sebagai
istri, supaya dapat mendampingi suami
sebagai kekasih dan sahabat bersama-
sama membina keluarga yang bahagia.
Perempuan sebagai ibu pendidik dan
pembina generasi muda, supaya anak-
anak dibekali kekuatan rohani maupun

jasmani dalam menghadapi segala
tantangan jaman dan menjadi manusia
yang berguna bagi nusa dan bangsa. 2.
Peranan perempuan sebagai ibu dalam
memelihara anak, mengawasi anak,
pemeliharaan kesehatan akan dapat
mempengaruhi  kesejahteraan  rumah
tangga  melalui kesehatan,  gizi,
pendidikan  dan  keberhasilan. 3.
Perempuan sebagai tenaga kerja dalam
profesi, bekerja di  pemerintahan,
perusahaan  swasta, dunia politik,
berwiraswasta dan sebagainya untuk
menambah penghasilan 4. perempuan
Hindu di Bali, peranan perempuan di luar
rumah  tangga  sebagai anggota
masyarakat. 5. Peran perempuan dalam
upacara keagamaan, upacara keagamaan
yang biasa dikerjakan harus dengan
gotong royong, secara keseluruhan dapat
digolongkan dalam lima macam yang
disebut Panca Yadnya.

Eksistensi  perempuan dan  banten
pergulatan status di tengah abrasi
simbolisme keagamaan pada masyarakat
Bali adalah sangat efektif ini terbukti
dari:1)  Kedudukan dan  Peranan
Perempuan dalam Kehidupan Masyarakat
Bali. 2) Kedudukan dan Peranan
Perempuan di Bali dilihat dari Dimensi
Jenjang Kehidupan. 3) Kedudukan dan
Peranan Perempuan dalam Hubungan
Kekerabatan dan  Perkawinan. 4)
Kedudukan dan Peran Perempuan dalam
Hukum Adat Waris di daerah Bali.
Berdasarkan peran tersebut perempuan
hanya berkutat pada masalah keluarga
dan rumah tangga. Akan tetapi seiring
dengan bergulirnya jaman, perempuan
mulai bergerak aktif dalam masyarakat.
Karena hal tersebut, mulai terlihat tanda-
tanda adanya pergeseran dari peranan
perempuan itu sendiri. Pergeseran yang
muncul dan terlihat bukan hanya dalam
hal tugas-tugas saja melainkan terlihat
pula dalam beberapa kebudayaan seperti
status sosial, sistem mata pencaharian,
sistem religi, dan pendidikan. Tentu,
pergeseran-pergeseran yang terjadi dalam
kehidupan dan kebiasaan perempuan Bali
ini dipengaruhi oleh budaya luar. Dimana
dari hal tersebut akan menimbulkan

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 32



Jurnal Agama Buddha dan limu Pengetahuan Volume. 6 No. 2 Tahun 2020

perubahan yang cepat dalam kebiasaan
dan hukum adat yang biasa dilakukan
oleh perempuan Bali. Sehingga dari hal
tersebut, akan mempengaruhi keaslian
dan kemurnian sifat, sikap, dan perilaku
seorang perempuan Bali.

Makna perempuan dan banten pergulatan
status di tengah abrasi simbolisme
keagamaan pada masyarakat Bali peranan
perempuan dalam upaya transformasi
nilai-nilai keagamaan dan pembagian
tanggungjawab pelaksanaan dan
pembangunan keagamaan, khususnya
pada masyarakat Hindu Bali.

DAFTAR PUSTAKA

1.

11.

Abdul Karim (2014). Kerangka Studi
Feminisme (Model Penelitian Kualitatif
tentang Perempuan dalam Koridor Sosial
Keagamaan). Fikrah, Vol. 2, No. 1.
Ardita, G.P. (2005). Kedudukan dan
Peranan Perempuan dalam Lembaga
Politik. (Laporan Penelitian). Denpasar:
Universitas Udayana.

Arief, A. (1999). Ciptakan iklim agama
dalam keluarga. Majalah Khutbah Jum’at
(SKJ) No.218, Jakarta : DPP lkatan
Masjid Indonesia (IKML.

Azizy, Q.A. (2002). Pendidikan (agama)
untuk membangun  etika  sosial.
(Mendidik anak sukses masa depan :
pandai dan bermanfaat). Semarang
Penerbit Aneka llimu.

Bagus, D.G. (2001). A Study on Customs
Pertaining to Twins in Bali. New York:
Columbia University Press.

Bogdan, R.C. & Biklen, SK. (1982).

Qualitative research for education.
Boston : Allyn & Bacon.
Carspecken, P.F. (1996). Critical

Ethnography in Educational Research: A
Theoritical and Practical Guide. New
York and Londen: Routledge.

Kitab Dharmaning Sesana, tt.

Kitab Menawa Dharma Sastra, tt.

. Komariah, K. (1997). Interaksi ibu-anak

pada ibu bekerja dan perkembangan
anak di Kecamatan Depok Kabupaten
Sleman.Tesis.Yogyakarta : PPs UNY.
Lontar Prabu Nareswari (tt)

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

LSM Luh Bali. (2008). Midle Report of
Major Activities. Denpasar: LSM Luh
Bali.

Mathew, M. B. & Huberman, A. M.
(1984). Qualitative data analysis.
London New Delhi : Sage Publications
Beverly Hills.
McKappa, B. (2003). Pollution in
Paradise: Hinduism and The
Subordination of Women in Bali.
Sociology Journal: Monash University,
Melbourne.

McTitto, C. (2005). “Adat and Dinas:
Village and State in Contemporary Bali”.
Dalam Hildred Geertz (ed), State and
society in Bali. Leiden : KLTLV Press.
Milles and Huberman. (1992). Analisis
Data Kualitatif. Jakarta: Graffiti Prress.
Namom, P. (2006). The Study of Bali:
Woman participation at political party.
Arkansas-Arizona-Canada. New
McMilland, Ltd.

Naya, S. M. (2005). Profil Kedudukan
dan Peranan Perempuan Bali dalam
Jaman Modern. Denpasar: Bappeda
Kabupaten Buleleng.

Naya, S. M. (2006). Perempuan Bali dan
Beban Ekonomi: Studi Kebijakan Arah
Pembangunan Perempuan di Kabupaten
Buleleng. Jakarta: PT. Pustaka Utama
Graffiti.

Nesta, I.M. (2001). Perempuan Bali dan
Pola Ketergantungan Politik”, Citra
Perempuan dan Kekuasaan. Surabaya:
Obor Jaya.

Norman K. Denzin dan Yvonna S.
Lincoln, (ed.), Handbook of Qualitative
Research, United Kingdom: SAGE
Publication, 1994

Palguna, 1.D. (2001). Bali Masa Kini:
Peranan Perempuan dalam
Perkembangan Masyarakat Desa.
Denpasar: P3S Bali Dwipa.
Pitana, | Gede, (1994).
Masyarakat dan Kebudayaan
Denpasar: Bali Post.

Pitana, P. (2001). Bali di tengah-tengah
janji dollar dan adat istiadat. Denpasar:
PT. Bali Post.

R. Terry George. 2003. “Prinsip-prinsip
Management”. PT. Bumi Aksara
Jakarta.

Dinamika
Bali,

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 33



Jurnal Agama Buddha dan limu Pengetahuan Volume. 6 No. 2 Tahun 2020

26.
27.

28.

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat

Reg Weda. tt.

Triguna,Yudha 1.B. 2007. Estetika Hindu
dan Pembangunan Bali. Denpasar:
Widya Dharma.

Wiana, |. K. (2003). Palinggih di
Pamerajan. Denpasar: Upada Sastra.

34



