
Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 26 

 
 

PEREMPUAN DAN BANTEN PERGULATAN STATUS DI TENGAH 

ABRASI SIMBOLISME KEAGAMAAN PADA MASYARAKAT BALI 

 
Oleh: 

I Made Ariasa Giri1, Ni Nyoman Lisna Handayani1, I Putu Suardipa3 

STAHN Mpu Kuturan Singaraja 

tiyagiri@yahoo.com1,  lisnahandayani201@gmail.com1, putu.suardipa@yahoo.com3  

    

Abstrak 

Tujuan khusus dari penelitian ini adalah mengembangkan model pewarisan jiwa kebangsaan 

dikalangan generasi Perempuan, khususnya kalangan masyarakat di Kabupaten Buleleng dalam 

upaya transformasi nilai-nilai keagamaan dan pembagian tanggungjawab pelaksanaan dan 

pembangunan keagamaan. Penelitian ini akan dilakukan di Kabupaten Buleleng. Sampel penelitian 

terdiri dari: para Perempuan masyarakat Bali. Instrumen penelitian menggunakan: lembar 

observasi, pedoman wawancara, kuisioner, studi dokumentasi. Penelitian ini merupakan penelitian 

pengembangan yang memadukan model Borg dan Gall dengan model Miles dan Huberman. 

Keseluruhan data penelitian akan dianalisis dengan menggunakan teknis analisis lintas situs, 

deskripsi rinci, explanation participatory appraisal (EPA), dan SMART. Penelitian ini akan 

dilakukan selama 1 Tahun (2020), dimana produk yang dihasilkan sebagai berikut: (1) profil 

wawasan dan nilai keagamaan, (2) model pemberdayaan peranan Perempuan dan banten dalam 

upaya transformasi nilai-nilai keagamaan dan pembagian tanggungjawab pelaksanaan dan 

pembangunan keagamaan yang valid, praktis, dan siap pakai, (3) artikel ilmiah, dan (4) laporan 

penelitian.  

 

Kata kunci: Perempuan, banten, nilai keagamaan. 

 

Abstract 

The specific objective of this research is to develop a model of the inheritance of a national spirit 

among generations of women, especially among the people in Buleleng Regency in an effort to 

transform religious values and share responsibility for the implementation and development of 

religion. This research will be conducted in Buleleng Regency. The research sample consisted of: 

Balinese women. The research instrument used: observation sheets, interview guidelines, 

questionnaires, documentary studies. This research is a development research that combines the 

Borg and Gall model with the Miles and Huberman model. All research data will be analyzed using 

cross-site analysis techniques, detailed descriptions, explanation of participatory appraisal (EPA), 

and SMART. This research will be conducted for 1 year (2020), in which the resulting products are 

as follows: (1) a profile of religious insights and values, (2) a model of empowering the role of 

women and offerings in an effort to transform religious values and share responsibility for religious 

implementation and development. valid, practical, and ready to use, (3) scientific articles, and (4) 

research reports. 

 

Keywords: women, offerings, religious values. 

 

 

 

mailto:tiyagiri@yahoo.com
mailto:lisnahandayani201@gmail.com1
mailto:putu.suardipa@yahoo.com


Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan Volume. 6 No. 2 Tahun 2020 

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 27 

PENDAHULUAN 

Saat ini, telah terjadi abrasi pemakna-

an terhadap eksistensi banten dalam sebuah 

ritual Hindu. Kondisi ini mengakibatkan 

munculnya phenomena bahwa upacara telah 

menjadi semacam retret buta, sekadar lewat, 

panggilan beryajna semata dihantui rasa takut, 

takut kena pongor, kena kutuk leluhur. 

Ketakutan macam ini membuat orang berhenti 

pada alat, berhenti pada sarana. Dan upacara 

pun menjadi semacam tujuan, tidak lagi 

dipandang sebagai sebagai jalan memerdeka-

kan diri.  

Bagi masyarakat Hindu Bali, 

Perempuan diberikan seperangkat posisi yang 

teramat agung dalam kaitannya dengan ritual 

keagamaan, seperti: pengharum keluarga, 

penyelemat suami di hadapan sang pencipta, 

dan ahlinya ritual keagamaan. Bilamana tidak 

ada Perempuan dalam senuah keluarga, 

diyakini bahwa pelaksanaan ritual keagamaan 

akan megalami kemadegan secara total. 

Kenapa demikian?, karena selama ini 

pelaksanaan (mempersiapkan, melaksanakan, 

dan menindaklanjuti) ritual keagamaan dalam 

keluarga identik dengan Perempuan. 

Perempuanlah yang memainkan peran untuk 

keseluruhan ritual tersebut.  

Di dalam rumah tangga, perempuan 

yang paling lazim menghaturkan banten di 

setiap bangunan dari tempat-tempat suci, 

seperti di sanggah, merajan dan plangkiran. 

Di pura, mulai dari tingkat merajan, pura 

banjar, pura desa, hingga pura kahyangan 

jagat, kaum perempuan inilah yang 

menjunjung banten, lanjut menghaturkan di 

bangunan-bangunan yang disucikan tersebut 

(Sarad, 2008). Kaum perempuan kembali 

menjunjung banten pulang, seusai ritual 

digelar, hingga akhirnya di-lebar (dinikmati 

oleh keluarga). Hulu hilir rangkaian banten 

dalam peradaban manusia Bali ditopang 

sepenuhnya oleh kaum perempuan.  

Peran lelaki praktis sangat kecil, 

paling sebatas menyediakan bahan baku 

berupa janur dan alokasi anggaran untuk 

membeli buah atau perlengkapan banten 

lainnya (Surpha, 2003). Merupakan sebuah 

kebenaran, bilamana ada yang mengatakan 

bahwa: banten itu merupakan peradaban 

perempuan Bali, karena perempuanlah yang 

sebenarnya menjadi tiang peradaban manusia 

Bali itu (Bagus, 2001). 

Ada, memang, lelaki Bali mampu 

membuat banten, tapi jumlah mereka tidak 

terlalu banyak. Ada pula lelaki Bali yang 

fasih berbicara perihal banten, lihai 

menuturkan makna falsafah bebantenan, 

namun kebanyakan hanya jago bertutur kata, 

tidak bisa meringgit janur menjadi jejahitan, 

(memotong dan merangkai janur dan daun 

sehingga menjadi banten) tak kuasa nanding 

banten. Pendeta-pendeta pria Bali, pemangku, 

rata-rata hafal menyebut beragam jenis 

banten, tapi hanya satu-dua sanggup nanding 

banten—meskipun sangat pintar nganteb 

hingga muput berbagai jenjang dan jenis 

upacara. Tak berlebihan bila kalangan 

pendukung fanatik tradisi Bali gundah 

manakala generasi-generasi baru perempuan 

Bali kini, kian sedikit yang menekuni seluk-

beluk banten. Dalam tayangan televisi lokal 

di Bali, seorang pendharmawacana bahkan 

berucap, “Peradaban Bali bakal hilang, pun 

banten hilang.” Kalangan ini cemas mengira-

ngira gejala laten yang kian nyata, yaitu: 

mejejahitan dan nanding banten menjadi 

momok bagi sebagian putri-putri Bali. 

Tinimbang membuat langsung, lebih mudah 

membeli saja banten. Meskipun mahal, tapi 

praktis, mudah, dan cepat. Tapi, benarkah 

peradaban Bali bakal punah berbanding lurus 

dengan kian berkurangnya keterampilan dan 

jumlah Perempuan Bali menekuni 

bebantenan?. Jawaban atas pertanyaan ini 

sama saja kaburnya dengan pertanyaan, 

semakin kukuh-tangguhkah peradaban Bali 

dengan semakin semaraknya pergelaran 

upacara dengan bebantenan?. Spekulasi ini 

bisa jadi terlalu berlebihan bila banten 

dimaknai sebatas simbol benda, bukan 

pertumbuhan kesatuan rohani di dalam diri.  

Sebagai sarana, banten niscaya bukan 

tunggal atau satu-satunya. Banten juga bukan 

sesuatu yang bersifat final. Pada 

perjalanannya, tentu ada beberapa kesalahan 

atau kealpaan dengan banten, sepanjang 

disadani bahwa hal itu bukan sebagai tujuan 

puncak kulmitiasi pencapaian pendakian dari 

makna kerohanian. Layaknya insan 

pembelajar di sekolah, pria maupun 

penempuan, sepatutnya semua mengalami 

naik kelas. Seperti pohon, terus bertumbuh: 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan Volume. 6 No. 2 Tahun 2020 

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 28 

makin lama akar-akarnya menjadi semakin 

kuat menghujam ke Bumi, sosok pohon yang 

tinggi, dan cecabang pun kian luas dan tinggi 

meraih puncak pbah langit, sekaligus 

mengaydmi, merindangi. Dengan begitu. 

bunga dan buah kian ranum. Tanpa 

pertumbuhan, berarti pohon kian meranggas.  

Adakah pohon peradaban Bali kini 

telah kian meranggas manakala ãkar 

Kesadaran, kecerahan pilcin dan pemikiran 

generasi barn kini takjua tumbuh mekar 

dengan tetap digunakan ukuran-ukuran tradisi 

lama?. Atau justru sedang berupaya mencela, 

mencari celah sinar fajar kesadaran baru, 

lewat penyikapan kritis kaum putri-putri Bali 

terhadap tradisi yang abadi disadari generasi 

tua?. Adakah ia tetap memakai banten, 

menggelar upacara Eka Dasa Rudra nan 

megah di kaki Gunung Agung? Benarkah 

temali peradaban spiritual Bali itu cuma 

banten? Apakah tanpa banten Hindu Bali 

ditakdirkan menuai badai sandyakala?. 

Ataukah ia akan menjadi agama yang 

diperbarui terus menerus sesuai semangat 

zaman?. Pertanyaan ini kerap menggoda, 

manakala melihat generasi baru Bali tidak lagi 

mengerti banten yang rumit dan jelimet itu. 

Berhadapan dengan banten, orang Bali pun 

ditakdirkan menjadi juri di rumah sendiri, 

hanya sebagai penonton. Nyatanya, bagi 

generasi kini, banten indah dilihat, namun 

susah dipahami.  

Tidak gampang menemukan jawaban 

atas sejumlah pertanyaan tadi. Fakta lapangan 

malah kian menyodorkan fenomena buram, 

beringsut, dan keteter. Toh tidak banyak 

generasi Bali kini sangkil membuat banten, 

apalagi hendak dihayati dalam praktek. 

Cobalah bertanya pada ibu muda Bali, usia 

empat puluhan! Apakah mereka memahami 

banten secara utuh? Jawaban mereka cuma 

pendek: tidak mengerti.  

Ketidak mengertian itu dikondisikan 

sejumlah hal, yaitu:. Pertama, banyak dari 

ibu-ibu mudã itu tidak lagi dibesarkan dalam 

lingkungan keluarga yang kerap membuat 

banten. Membeli adalah cara yang ditempuh 

saban ada upacara. Kedua, rata-rata ibu-ibu 

muda kini dibesarkan dalam kultur dunia 

modern, di didik dalam pendidikan modern 

yang jarang bersentuhan dengan banten,  

dengan begitu pola pikir mereka dikondisikan 

jadi pragmatis. Ketiga, tidak banyak keluarga 

di Bali kini sempat melakukan edukasi dasar 

tentang arti penting banten, alasannya: tidak 

dimengerti dan sulit. Kendati demikian, 

banten toh bisa dibeli, jadi tidak perlu susah-

susah. Pemahaman dan keterampilan 

membuat banten pun dimonopoli jagoan-

jagoan perorangan yang diwariskan turun-

temurun, dikuasai secara tradisi. Kondisi ini 

memunculkan sejumlah masalah, kian sedikit 

orang Bali mengerti banten.  

 

PEMBAHASAN 

Banten sebagai sarana upakara yadnya 

dalam bentuk yang paling kecil dan paling 

mudah dibuat adalah canang. Setidaknya 

seorang anak kecil dalam keluarga Hindu 

yang pertama dikenal sebagai sarana upakara 

yadnya adalah canang. Selanjutnya penulis 

akan membatasi jenis banten yang dimaksud 

dalam tulisan ini, dalam bentuk paling 

sederhana yaitu ‘canang’ Setiap Purnama dan 

Tilem anak anak dari sekolah dasar hingga 

sekolah menengah atas diharuskan membawa 

sebuah canang ke sekolah dengan harapan 

selain untuk yadnya juga dapat menegakkan 

ajaran Hindu di Bali serta mempertebal rasa 

keimanan dalam diri siswa. Namun 

tanyakanlah pada mereka berapa anak yang 

membuat sendiri canang yang dibawanya. 

Hanya segelintir saja, sedangkan sisanya 

membeli. 

Tidak salah memang, karena dengan 

membeli atau membuat sendiri 

persembahyangan akan tetap berlangsung. 

Tapi bagaimana dengan kwalitas keimanan 

mereka terhadap Tuhan apakah sama antara 

anak yang membeli ‘canang’ dan anak yang 

membuat ‘canang’? Bagaimana dengan rasa 

memiliki mereka terhadap agamanya sendiri? 

dan bagaimana dengan kelestarian budaya 

Bali? Seperti disebutkan sebelumnya dalam 

pembuatan sebuah ‘banten’ diperlukan syarat 

syarat khusus seperti membersihkan badan, 

berpakaian rapi, mengikat rambut dan hal lain 

saat seseorang membuat ‘banten’ atau 

menyiapkan sarana upakara yadnya. Hal ini 

mempunyai makna yang sangat dalam, bahwa 

ketika kita sudah meniatkan hati dan pikiran 

untuk mengadakan upakara yadnya bahkan 

dalam membuat sarananya hati dan pikiran 

sudah disucikan dan sudah terfokus dengan 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan Volume. 6 No. 2 Tahun 2020 

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 29 

tujuan dari yadnya yang akan 

diselenggarakan. Dengan kata lain “rasa” 

yang ditimbulkan dari membuat ‘banten’ 

sendiri lalu menjadikannya persembahan 

kepada Tuhan akan berbeda dari pada saat 

seseorangnya membeli ‘banten’ dari seorang 

tukang banten. “Rasa” itulah yang kemudian 

membuat iman seseorang terhadap Tuhan nya 

akan semakin kuat. 

Dengan meningkatnya iman dan takwa 

kepada Tuhan maka rasa memiliki dan 

penghargaan terhadap agama sendiri juga 

akan meningkat. Sehingga ekspansi dari 

kepercayaan dan agama lain akan dapat 

dibendung. Seseorang umat Hindu tidak akan 

dengan mudah menyerahkan keimanannya 

kepada keyakinan yang berbeda yang 

seringkali datang dengan iming iming 

peningkatan ekonomi. Selain itu masyarakat 

Bali yang sebagian perekonomiannya 

digerakkan dari sektor pariwisata harus 

menyadari betul bahwa wisatawan yang 

datang ke Bali karena dua hal yang menarik 

dari tanah Bali ini yaitu keindahan alam 

terutama pantainya dan budayanya. Budaya 

Bali sangat erat kaitannya dengan ajaran 

Hindu yang menjadi kepercayaan yang 

dominan di Bali ini termasuk salah satunya 

adalah pembuatan upakara yadnya. Hal ini 

harus ditanamkan sejak kecil, sehingga 

masyarakat Bali tidak tergerus dengan budaya 

asing yang masuk sangat deras di Bali. Selain 

itu menanamkan kebiasaan membuat ‘banten’ 

sejak kecil akan membentengi seseorang dari 

budaya asing yang terkadang tidak sesuai 

dengan adat istiadat bangsa Indonesia 

umumnya dan Bali khususnya. 

Naya (2005) menyatakan bahwa 

dalam konsep kemasyarakat Hindu Bali, 

perempuan merupakan ajang penyimpanan 

kekuatan Tuhan itu sama sekali tidak lebih 

rendah (daripada pria). Hal ini disebabkan 

karena betapa saratnya sifat perempuan itu 

dengan ketabahan, kesabaran, dan kasih yang 

murni, dan kemampuan mereka untuk 

mengendalikan diri jarang dapat disamai oleh 

pria. Pada konsep ideal ke-Hinduan, 

perempuan merupakan teladan dan 

pembimbing dalam mcnempuh kehidupan 

rohani, karena kasih yang murni dan tidak 

mementingkan diri sendiri rnerupakan sifat 

bawaan dalam diri perempuan, sehingga ia 

dapat menghadirkan kenyamanan hidup bagi 

laki-laki. Menurut Bawa (2005), pada 

masyarakat Bali, perempuan yang 

berpengetahuan, berbudaya, diikat dengan 

kasih, dan selalu waspada mempertimbangkan 

apakah perkataan dan perbuatannya sudah 

selaras dengan dharma, dan perempuan 

semacam itu merupakan Dewi Laksmi, Dewi 

Kekayaan, yang membawa kegembiraan dan 

keberuntungan bagi rumah tangganya, yakni 

rumah tempat suami dan istri terikat satu 

sama lain oleh cinta yang suci, tempat 

keduanya asyik membaca buku-buku 

santapan rohani, tempat nama Tuhan selalu 

dinyanyikan dan kemuliaan-Nya selalu 

dikenang, rumah tangga semacan itu benar-

benar merupakan persemayaman Tuhan.  

Ceritra Ramayana mengisahkan 

kesetiaan dan kejujuran Dewi Sita (istri 

Rama) dengan jiwa besar dan ikhlas untuk 

mendampingi suaminya dalam pengasingan 

selama 12 tahun di hutan. Demikian juga 

keadilan dan kesetiaan Dewi Drupadi dalam 

mendampingi pendawa lima sehingga tercipta 

kerukunan dan saling menghormati antar 

saudaranya  (Pudja ,1987). 

 Dalam ajaran agama Hindu banyak 

kita jumpai istilah seperti Dewa Dewi, 

Semara Ratih,  Purusa  Pradana, Lingga Yoni 

yang menggambarkan pria dan perempuan. 

Hal ini menunjukkan bukti bahwa kaum pria 

dan perempuan atau suami dan istri sebagai 

“loroning atunggal ” yaitu dua unsur yang 

berbeda, tetapi merupakan satu kesatuan yang 

utuh dalam kehidupan keluarga atau 

masyarakat Hindu. 

Dalam kitab suci Manawa Dharma Sastra 

diterapkan bahwa :  

 “Pantra dan hitrayar lalu na wiccso, 

stidharmatah, tayarhimata pitaran 

sambutan tasya Dehitah “ 

Artinya : 

 Tidak ada perbedaan antara  putra 

anak laki dengan anak perempuan 

yang diangkat statusnya. Baik yang 

berhubungan dengan masalah duniawi 

ataupun masalah kewajiban suci, 

karena bagi ayah dan ibu mereka lahir 

dari badan yang sama (Pudja dan 

Sudharta ,1973 ) 

 Kutipan tersebut diatas memberikan 

penjelasan bahwa kedudukan perempuan dan 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan Volume. 6 No. 2 Tahun 2020 

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 30 

pria sama di dalam masyarakat Hindu 

,terlebih lebih di dalam  kegiatan yadnya 

(korban suci)sebagian besar pelaksanaannya 

dilakukan oleh kaum perempuan. 

 Selanjutnya dalam menentukan maju 

mundurnya suatu kehidupan keluarga, 

masyarakat dan negara, kedudukan 

perempuan sering dipakai takaran atau tolok 

ukur. Sebagaimana dicantumkan dalam 

Bhagawadgita, bab I sloka 41 dan 42 sebagai 

berikut: 

- Adharmabhibhatwat Krisna, 

pradusyanti kulastriyah, strisu dustasu 

warsneya, yayale varnasamkarah. 

Artinya: 

Bila adharma berkecamuk oh Krisna, 

perempuan-perempuan jadi tidak suci 

dan bila perempuan-perempuan sudah 

tidak suci lagi aturan tentang warna 

jadi tidak tentu (moral kasta jadi 

campur aduk) 

- Sakhoro narahayani wa, kulaghanam 

kulasya ca, patanti pitaro hyesam, 

luptapindodakakriyah. 

Artinya: 

Keruntuhan moral perempuan akan 

membawa keruntuhan keluarga, serta 

arwah nenek moyang akan jatuh ke 

neraka, dan semua sesajen, air dan 

makanan yang dipersembahkan tiada 

berguna baginya (Pudja, 1983). 

Memperhatikan ayat-ayat tersebut di 

atas tampak jelas bahwa kedudukan 

perempuan sangat menentukan maju 

mundurnya kehidupan keluarga, masyarakat 

dan negara. Perempuan juga berperan dalam 

menentukan tegaknya hukum kebenaran 

(dharma) dan adat istiadat (dresta) suatu 

masyarakat dan bangsa. Dapat pula dikatakan 

bahwa agama Hindu memandang kaum 

perempuan dengan kaum pria mempunyai 

kedudukan yang sama  baik dalam iman dan 

awal maupun dalam pekerjaan, kecuali dalam 

pembagian warisan mengikuti sistem 

kekerabatan patrilinasi yang berlaku yaitu 

hanya melihat dari garis keturunan purusha 

(laki-laki) (Oka Ariani, 1986). 

Perempuan Bali tidak berhak 

mendapat warisan dalam harta kekayaan 

seperti tanah (tanah pertanian dan tanah 

perkarangan untuk tempat tinggal), barang 

pusaka, dan sebagainya dari orang tua kecuali 

perempuan yang berstatus sentana rajeg 

artinya jika suatu keluarga hanya mempunyai 

anak perempuan (satu atau lebih), maka anak 

perempuan atau salah satu dari anak 

perempuan itu diangkat status yuridisnya 

dilangsungkan dengan perkawinan Nyeburin. 

Artinya pengantin perempuan inilah yang 

disebut dengan Sentana Rajeg, sedang 

pengantin pria disebut dengan Sentana 

Nyeburin (Astiti, 1981). 

Dalam perkawinan pria dan 

perempuan Bali sebagai suami wajib dalam 

mengemudikan keluarga atau rumah tangga. 

Suami berkedudukan sebagai kepala rumah 

tangga, bertanggung jawab dan berkewajiban 

mengatur dan menata pemannfaatan kekayaan 

material untuk kepentingan kehidupan rumah 

tangganya. Disamping itu istri juga 

berkewajiban melakukan tugas-tugas rumah 

tangga, membantu suami mencari nafkah 

dalam menunjang ekonomi rumah tangga 

mereka, karena bekerja merupakan dharma 

(susila) dan kewajiban. Wck (1978) dalam 

Sudarta (1987) mengemukakan, bahwa 

dharma sajapun kita berjumpa dengan orang-

orang dipasar maupun di tempat-tempat lain 

perempuan selalu sibuk melakukan pekerjaan. 

Keuletan perempuan Bali di dalam 

bekerja disamping didasarkan atas Dharma, 

juga dipengaruhi oleh kedudukan dan 

perlakuan dari sistem kekerabatan patrilineal 

yang menguntungkan pihak pria, dan peluang 

bekerja pada jasa pariwisata, apabila 

perempuan Bali yang sudah menikah 

kemudian oleh suatus ebab akhirnya cerai 

maka akan lebih petaka lagi karena hak di 

rumah asal hilang, kecuali harta yang 

diperoleh bersama selama perkawinan. Akibat 

dari sistem kekerabatan inilah perempuan Bali 

bekerja terus untuk bisa mendapatkan tempat 

di pihak keluargaa laki-laki. 

Dalam hubungan dengan bekerja 

mencari nafkah tersebut walau terus harus 

keluar batas/kelurahan atau ke kota, 

perempuan Bali tidka boleh dan tidak bisa 

melepaskan tugasnya di rumah (di desa asal). 

Karena aktivitas perempuan Bali di desa 

sangat beragam dari pekerjaan di rumah 

tangga sampai ikut bermasyarakat misal: 

gotong-royong tradisional yang diistilahkan 

dengan ngopin, medelokan (layat), ngayah 

(gotong royong membuat sesajen di pura) dan 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan Volume. 6 No. 2 Tahun 2020 

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 31 

kegiatan masyarakat lain yang bersifat adat, 

banyak dikerjakan oleh perempuan. Hal ini 

pulalah yang menyebabkan banyak 

perempuan Bali yang sudah bekerja 

melakukan pekerjaan dengan ngelaju (ulang-

alik) karena pekerjaan dan kewajiban di desa 

tidak bisa ditinggalkan. 

Dalam ajaran Istri Sasana (peraturan 

tentang kehidupan perempuan menurut agama 

Hindu) disebutkan bahwa ada dua kelompok 

tugas dan kewajiban perempuan yaitu masa 

Brahmacari dan Grehasta. Masa Brahmacari 

ialah tingkatan hidup manusia pada waktu 

menuntut ilmu pengetahuan atau hidup 

berguru. Sedangkan Grehasta adalah masa 

hidup berumah tangga (O.D.P Sihombing, 

dalam Eny Hanah, 1990). 

Tugas pokok seorang perempuan 

(anak perempuan) pada masa Brahmacari 

ialah mencari pengetahuan dan ketrampilan 

serta memupuk kematangan jiwa dengan 

mendalami ajaran suci agama. Dalam lontar 

Putra Sesana lampiran 2-3 dikemukan sebagai 

berikut: 

Adapun ketika masih muda 

diutamakan untuk belajar, jangan lalai 

dan bimbang pikiran, jangan 

memikirkan hal-hal yang lain, kecuali 

ilmu pengetahuan, sebab masa itu suci 

bersih pikiran si anak, belum 

dipengaruhi oleh nafsu. Jika ulet 

mengendalikan indria ia pada waktu 

remaja, maka lenyaplah kekacauan 

pikiran itu (Pudja Gede, 1987). 

Perempuan yang terikat kepada 

suaminya oleh cinta kasih benar-benar 

merupakan sekuntum bunga langka yang 

menebarkan keharuman (Rg.Weda, Sloka 

XXII-33). Selanjutnya dinyatakan pula bahwa 

perempuan adalah permata yang 

memancarkan cahayanya dalam keluarga, 

seorang istri yang memiliki kebajikan dan 

keteladanan bagi anak dan suaminya, benar-

benar merupakan permata yang cemerlang di 

mata dunia dan di hadapan Tuhan sebagai 

penciptanya. Menurut Bagus (2001) ada 

sejumlah sifa perempuan yang menempatkan 

dirinya sebagai “dive” atau sinar bagi 

kehidupan masyarakatnya, yaitu: sikap sopan, 

kerendahan hati, ketabahan, dan bakti kepada 

Tuhan, dimana semua itu merupakan 

perhiasan yang sejati bagi perempuan dalam 

tataran buidaya Hindu Bali.  

 Pada tataran budaya Bali, di rumah, 

perempuan dihormati sebagai Dewi Laksmi, 

sebaga pendamping dalam peziarahan menuju 

Tuhan dan kesadara diri yang sejati, dan 

sebagai pengharum rumah tangga (Bagus, 

2001). Kebajikan dan kesucian merupakan 

potensi ideal bagi setiap perempuan Hindu. 

Melalui kekuatan yang berasal dari dalam 

dirinya, dan keutamaan yang dimilikinya, 

mereka dapat mencapai apa saja, karena 

kebajikan dan kesucian merupakan mahkota 

perempuan, dan disanalah keutamaan yang 

paling terpuji pada perempuan dimata budaya 

Hindu Bali. Manfaat yang ditimbulkan oleh 

keberadaan da peran yang dimainkannya tidak 

dapat dilukiskan, karena kesucian merupakan 

napas kehidupan bagi perempuan. Dengan 

kebajikan, kesucian, serta kekuatan yang 

berasal dari semua itu, seorang perempuan 

dapat menyelamatkan suaminya dari 

kehancuran moral, namun terkadang 

perempuan dihancurkan moralnya oleh laki-

laki (Naya, 2005; Bagus, 2001). 

Mengacu pada profil ideal perempuan 

dalam konstruk budaya Hindu Bali, dapat 

disimpulkan beberapa premis yang 

menyatakan demikian agung dan mulianya 

eksistensi dan peranan perempuan, yaitu: 

1. Kesopanan dan kerendahan hati sangat 

penting bagi perempuan, kebajikan 

merupakan perhiasannya yang tidak 

ternilai.  

2. Bila perempuan melanggar batas-batas 

kesopanan, hal itu akan mendatangkan 

berbagai bencana. Bahkan keagungan 

sifat perempuan itu sendiri akan hancur.  

3. Tanpa kesopanan dan kerendahan hati, 

perempuan tidak memiliki keindahan dan 

budaya. 

4. Kerendahan hati, kemurnian pikiran, tata 

krama, kesabaran, kelembutan hati, 

dipadu dengan cita-cita yang luhur, 

kepekaan, dan watak yang 

menyenangkan serta ramah, gabungan 

semua sifat tersebut adalah kesopanan 

dan kerendahan hati.  

5. Melalui bimbingan rasa kepatutan dalam 

dirinya, perempuan yang sopan dan 

rendah hati akan menjaga diri agar selalu 

berada dalam batas.  



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan Volume. 6 No. 2 Tahun 2020 

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 32 

6. Perempuan secara otomatis akan tahu 

mana tingkah laku yang pantas dan mana 

yang tidak pantas. Ia hanya akan 

berpegang teguh pada perbuatan dan 

tingkah laku yang bijak. 

7. Perempuan yang tidak memiliki 

kesopanan dan kerendahan hati 

merugikan kepentingan kaum perempuan 

dan meruntuhkan kepribadiannya sendiri.  

8. Tiadanya kesopanan dan kerendahan hati 

membuat kehidupan kaum perempuan 

menjadi sia-sia dan hampa walau 

mungkin ia berprestasi dan sukses dalam 

berbagai hal.  

9. Kesopanan dan kerendahan hati 

mengangkat perempuan menuju puncak 

kesucian yang luhur.  

10. Perempuan yang sopan dan rendah hati 

memiliki wewenang baik di lingkungan 

rumah tangganya sendiri maupun di 

luarnya, dalam masyarakat maupun di 

dunia damai (Rg.Wega, Sloka XX – 

XXXI; Naya, 2005; Bagus, 2001) 

 

SIMPULAN 

 Berdasarkan keseluruhan proses 

penelitian, maka diperoleh beberapa hal 

penting berkaitan dengan perempuan dan 

banten pergulatan status di tengah abrasi 

simbolisme keagamaan pada masyarakat Bali 

sebagai simpulan dari penelitian ini, yaitu: 

a. fungsi perempuan dan banten pergulatan 

status di tengah abrasi simbolisme 

keagamaan pada masyarakat Bali adalah 

bersifat berkesinambungan yaitu: a. Peran 

pokok seorang perempuan (anak 

perempuan) pada masa Brahmacari ialah 

mencari pengetahuan dan ketrampilan 

serta memupuk kematangan jiwa dengan 

mendalami ajaran suci agama. b. Peranan 

perempuan setelah menginjak tingkat 

grehasta (setelah berumah tangga) disini 

lebih kompleks dan beragam. Perempuan 

Bali juga mengenal lima tugas tersebut 

yang disebut dengan Panca Dharma 

Perempuan yaitu: 1. Perempuan sebagai 

istri, supaya dapat mendampingi suami 

sebagai kekasih dan sahabat bersama-

sama membina keluarga yang bahagia. 

Perempuan sebagai ibu pendidik dan 

pembina generasi muda, supaya anak-

anak dibekali kekuatan rohani maupun 

jasmani dalam menghadapi segala 

tantangan jaman dan menjadi manusia 

yang berguna bagi nusa dan bangsa. 2. 

Peranan perempuan sebagai ibu dalam 

memelihara anak, mengawasi anak, 

pemeliharaan kesehatan akan dapat 

mempengaruhi kesejahteraan rumah 

tangga melalui kesehatan, gizi, 

pendidikan dan keberhasilan. 3. 

Perempuan sebagai tenaga kerja dalam 

profesi, bekerja di pemerintahan, 

perusahaan swasta, dunia politik, 

berwiraswasta dan sebagainya untuk 

menambah penghasilan 4.  perempuan 

Hindu di Bali, peranan perempuan di luar 

rumah tangga sebagai anggota 

masyarakat. 5. Peran perempuan dalam 

upacara keagamaan, upacara keagamaan 

yang biasa dikerjakan harus dengan 

gotong royong, secara keseluruhan dapat 

digolongkan dalam lima macam yang 

disebut Panca Yadnya. 

b. Eksistensi perempuan dan banten 

pergulatan status di tengah abrasi 

simbolisme keagamaan pada masyarakat 

Bali adalah sangat efektif ini terbukti 

dari:1) Kedudukan dan Peranan 

Perempuan dalam Kehidupan Masyarakat 

Bali. 2) Kedudukan dan Peranan 

Perempuan di Bali dilihat dari Dimensi 

Jenjang Kehidupan. 3) Kedudukan dan 

Peranan Perempuan dalam Hubungan 

Kekerabatan dan Perkawinan. 4) 

Kedudukan dan Peran Perempuan dalam 

Hukum Adat Waris di daerah Bali. 

Berdasarkan peran tersebut perempuan 

hanya berkutat pada masalah keluarga 

dan rumah tangga. Akan tetapi seiring 

dengan bergulirnya jaman, perempuan 

mulai bergerak aktif dalam masyarakat. 

Karena hal tersebut, mulai terlihat tanda-

tanda adanya pergeseran dari peranan 

perempuan itu sendiri. Pergeseran yang 

muncul dan terlihat bukan hanya dalam 

hal tugas-tugas saja melainkan terlihat 

pula dalam beberapa kebudayaan seperti 

status sosial, sistem mata pencaharian, 

sistem religi, dan pendidikan. Tentu, 

pergeseran-pergeseran yang terjadi dalam 

kehidupan dan kebiasaan perempuan Bali 

ini dipengaruhi oleh budaya luar. Dimana 

dari hal tersebut akan menimbulkan 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan Volume. 6 No. 2 Tahun 2020 

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 33 

perubahan yang cepat dalam kebiasaan 

dan hukum adat yang biasa dilakukan 

oleh perempuan Bali. Sehingga dari hal 

tersebut, akan mempengaruhi keaslian 

dan kemurnian sifat, sikap, dan perilaku 

seorang perempuan Bali. 

c. Makna perempuan dan banten pergulatan 

status di tengah abrasi simbolisme 

keagamaan pada masyarakat Bali peranan 

perempuan dalam upaya transformasi 

nilai-nilai keagamaan dan pembagian 

tanggungjawab pelaksanaan dan 

pembangunan keagamaan, khususnya 

pada masyarakat Hindu Bali. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

1. Abdul Karim (2014). Kerangka Studi 

Feminisme (Model Penelitian Kualitatif 

tentang Perempuan dalam Koridor Sosial 

Keagamaan). Fikrah,  Vol. 2, No. 1. 

2. Ardita, G.P. (2005). Kedudukan dan 

Peranan Perempuan dalam Lembaga 

Politik. (Laporan Penelitian). Denpasar: 

Universitas Udayana. 

3. Arief, A. (1999). Ciptakan iklim agama 

dalam keluarga. Majalah Khutbah Jum’at 

(SKJ) No.218, Jakarta : DPP Ikatan 

Masjid Indonesia (IKMI. 

4. Azizy, Q.A. (2002). Pendidikan (agama) 

untuk  membangun etika sosial. 

(Mendidik anak sukses masa depan : 

pandai dan bermanfaat). Semarang : 

Penerbit Aneka Ilmu. 

5. Bagus, D.G. (2001). A Study on Customs 

Pertaining to Twins in Bali. New York: 

Columbia University Press. 

6. Bogdan, R.C. & Biklen, SK. (1982). 

Qualitative research for education. 

Boston : Allyn & Bacon. 

7. Carspecken, P.F. (1996). Critical 

Ethnography in Educational Research: A 

Theoritical and Practical Guide. New 

York and Londen: Routledge. 

8. Kitab Dharmaning Sesana, tt. 

9. Kitab Menawa Dharma Sastra, tt. 

10. Komariah, K. (1997). Interaksi ibu-anak 

pada ibu bekerja dan perkembangan 

anak di Kecamatan Depok Kabupaten 

Sleman.Tesis.Yogyakarta : PPs UNY. 

11. Lontar Prabu Nareswari (tt) 

12. LSM Luh Bali. (2008). Midle Report of 

Major Activities. Denpasar: LSM Luh 

Bali. 

13. Mathew, M. B. & Huberman, A. M. 

(1984). Qualitative data analysis. 

London New Delhi : Sage Publications 

Beverly Hills. 

14. McKappa, B. (2003). Pollution in 

Paradise: Hinduism and The 

Subordination of Women in Bali. 

Sociology Journal: Monash University, 

Melbourne.  

15. McTitto, C. (2005). “Adat and Dinas: 

Village and State in Contemporary Bali”. 

Dalam Hildred Geertz (ed), State and 

society in Bali. Leiden : KLTLV Press. 

16. Milles and Huberman. (1992). Analisis 

Data Kualitatif. Jakarta: Graffiti Prress. 

17. Namom, P. (2006). The Study of Bali: 

Woman participation at political party. 

Arkansas-Arizona-Canada. New 

McMilland, Ltd. 

18. Naya, S. M. (2005). Profil Kedudukan 

dan Peranan Perempuan Bali dalam 

Jaman Modern. Denpasar: Bappeda 

Kabupaten Buleleng. 

19. Naya, S. M. (2006). Perempuan Bali dan 

Beban Ekonomi: Studi Kebijakan Arah 

Pembangunan Perempuan di Kabupaten 

Buleleng. Jakarta: PT. Pustaka Utama 

Graffiti. 

20. Nesta, I.M. (2001). Perempuan Bali dan 

Pola Ketergantungan Politik”, Citra 

Perempuan dan Kekuasaan. Surabaya: 

Obor Jaya. 

21. Norman K. Denzin dan Yvonna S. 

Lincoln, (ed.), Handbook of Qualitative 

Research, United Kingdom: SAGE 

Publication, 1994 

22. Palguna, I.D. (2001). Bali Masa Kini: 

Peranan Perempuan dalam 

Perkembangan Masyarakat Desa. 

Denpasar: P3S Bali Dwipa.  

23. Pitana, I Gede, (1994). Dinamika 

Masyarakat dan Kebudayaan Bali, 

Denpasar: Bali Post. 

24. Pitana, P. (2001). Bali di tengah-tengah 

janji dollar dan adat istiadat. Denpasar: 

PT. Bali Post. 

25. R. Terry George. 2003. “Prinsip-prinsip 

Management”. PT. Bumi Aksara : 

Jakarta. 



Jurnal Agama Buddha dan Ilmu Pengetahuan Volume. 6 No. 2 Tahun 2020 

Asosiasi Dosen STABN Raden Wijaya & Unit Penelitian dan Pengabdian Masyarakat 34 

26. Reg Weda. tt.  

27. Triguna,Yudha I.B. 2007. Estetika Hindu 

dan Pembangunan Bali. Denpasar: 

Widya Dharma. 

28. Wiana, I. K. (2003). Palinggih di 

Pamerajan. Denpasar: Upada Sastra. 

 

 

 

 

 

 

 

 


